Saugivan Radogi

# SHORA SIGNA RHGIOG



डॉक्टर एस॰ पी॰ खत्री

# आलीचना इतिहास हथा तथा सिखानत

ड्रां०एस०पी० खत्रो





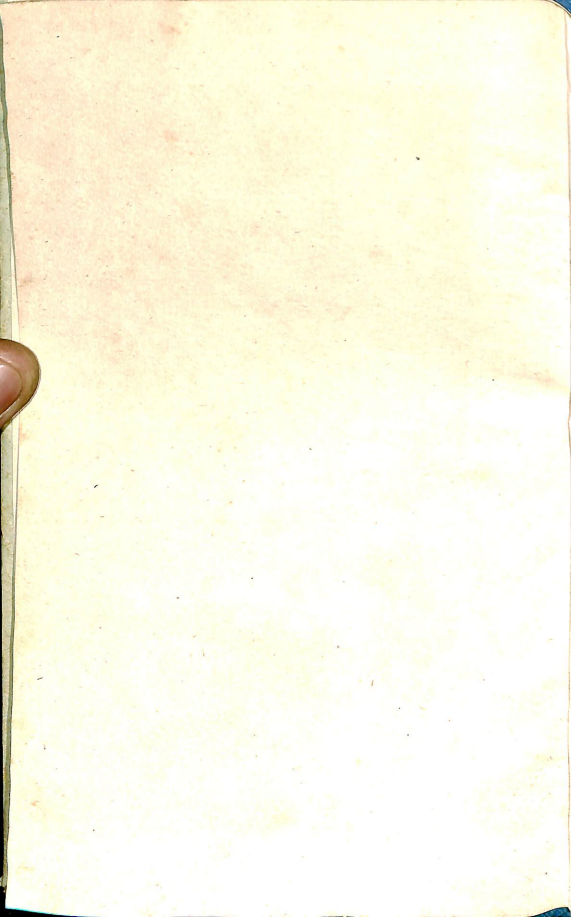
# त्र्यालोचना इतिहास तथा सिद्धान्त

डॉक्टर एस० पी० खत्री

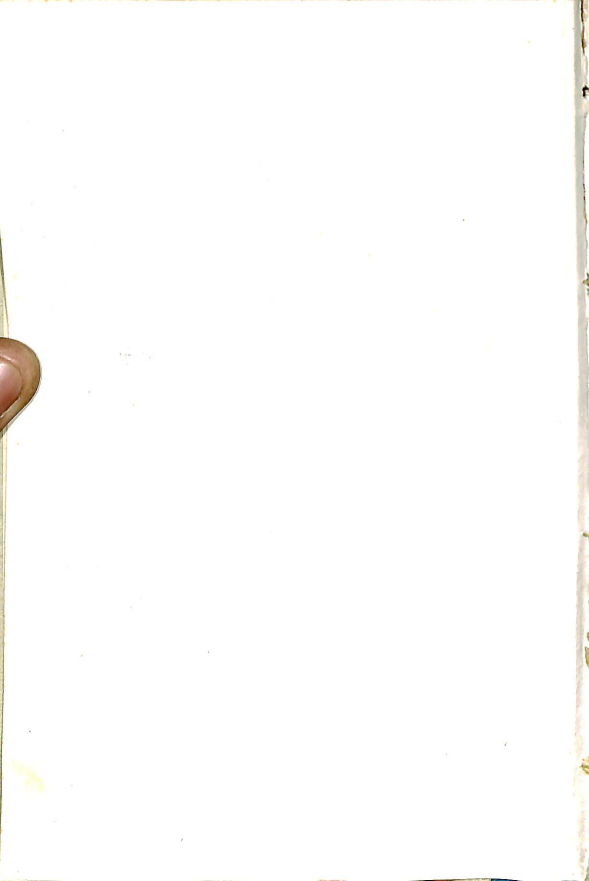


श्रालोचना इतिहास तथा भिद्यान्त

र्शे एस व्यावस्त्री



श्रालोचना : इतिहास तथा सिद्धान्त



# त्र्यालोचना इतिहास तथा सिद्धान्त

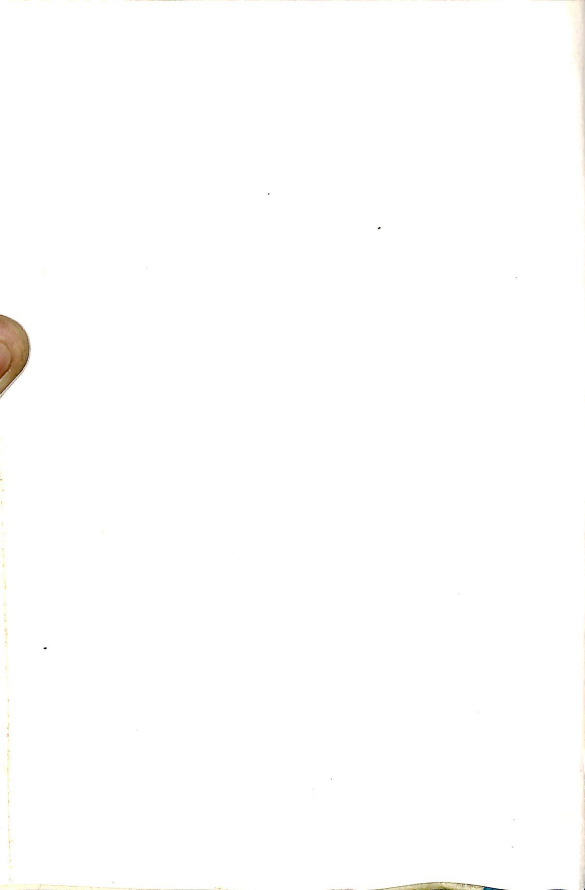
एस० पी० खत्री



राजकमल प्रकाशन

मृल्य ग्यारह रूपये

ऋपने बड़े भाई स्वर्गोय श्री डी० पी० खत्री की स्मृति को



#### प्राक्कथन

त्र्याधुनिक काल में त्र्यालोचना तथा त्र्यालोचकों की त्र्योर देश के पाठकों त्रीर साहित्यिकों का ध्यान विशेष रूप से ऋाकृष्ट हुन्ना है। ऐसे समय जब देश का नव-निर्माण हो रहा हो त्रीर साहित्य त्रीर कला के क्षेत्र में नवीन स्फूर्ति त्रा रही हो ग्रालोचना की ग्रोर ध्यान ग्राकृष्ट होना भी चाहिए, क्योंकि साहित्य श्रौर कला राष्ट्र की त्र्यात्मा के नव-निर्माण में वैसा ही उत्तरदायित्व त्र्यपने ऊपर रखते हैं जैसा पुत्र ऋपने पिता पर ऋथवा धर्म ऋपने धर्माध्यक्षों पर । साहित्य ऋौर कला तथा राष्ट्र त्र्यौर उसके पुनरुत्थान में त्र्यन्योन्याश्रित सम्बन्ध है। यूरोपीय तथा एशियाई सभ्यता तथा संस्कृति ने त्रापने जन्म, प्रगति, उत्थान तथा त्रावसान काल में त्रापने-त्रपने साहित्यकारों त्र्यौर कला-विशारटों का सहारा त्र्यौर दायित्व सदैव ध्यान में रखा। राजनीतिक उथल-पुथल, सामाजिक क्रान्ति, घार्मिक ब्रान्दोलन, सभी ने किसी-न-किसी समय साहित्य का सहारा अवश्यमेव लिया और उसी की सहायता से अपनी रूप-रेखा बनाई । यह ऐतिहासिक सत्य है कि यदि ऋंग्रेजी साहित्य में सिमरी जाति के राष्ट्रीय गीत न होते, जर्मनी ख्रौर फ्राँस में लूथर ख्रौर कैलविन की वाक्धारा न होती, नीत्रो, रूसो त्रौर वाल्टेयर की रचनात्रों की त्रात्म-वेघी पुकार न होती। त्रौर भारत में भक्ति-काल के कवियों में देव-वाणी न फूट पड़ती तो कदाचित् समय इतने शीघ्र पलटा न खाता। साहित्य श्रीर कला ने मानव पर ही विजय नहीं पाई वरन् प्रकृति को भी त्रपनी त्राज्ञा मानने पर बाध्य किया । मेघ-मल्हार ने त्र्यनन्त त्र्याकाश पर बिखरी हुई मेव-राशि को पुंजीभूत कर वर्षा की भड़ी लगा दी। दीपक-राग ने स्नेहहीन दीपकों को ही प्रज्वलित नहीं किया वरन स्रानेक स्थान पर दावाग्नि भी भड़काई । रागिनियों ने बसन्त को नियमित समय के पूर्व भी 'बनन में, बाग न में, बगरों का त्रादेश दिया। पंच-तत्त्वों से सृजित प्रकृति साहित्य स्रौर कला की शक्ति के सम्मुख नत-मस्तक हुई है। वास्तव में साहित्य ऋौर कला में दैवी शक्ति है।

जब साहित्य त्रौर कला में इतनी दैवी शक्ति प्रमाणित है तो उसकी त्रात्मा, उसकी रूप-रेखा तथा उसके त्रान्त प्रभाव को हृदयंगम करने के लिए हमें दत्तचित्त होना ही चाहिए त्रौर इसी में हमारा कल्याण है त्रौर इसी में कला त्रौर साहित्य का भविष्य भी निहित है। साहित्य त्रौर कला की परख का दायित्व भी दिन-प्रति-

दिन विशिष्ट होता जा रहा है, क्योंकि देश की बहुमुखी प्रगति हो रही है और ऐसे समय इस दायित्व को न समभाना अथवा उसको स्थगित कर देना एक प्रकार का विश्वासवात ही होगा । देश ऋपनी प्रगति के लिए पग-पग पर साहित्य और कला का सहारा हूँ ढ़ेगा ख्रौर यह सहारा निर्जीय ख्रथवा ख्रास्थर रूप में दिया गया तो पथम्रष्ट होना स्वामाविक ही नहीं श्रनिवार्य भी होगा। देश-रूपी श्रन्धे को साहित्य श्रौर कला लक्कटि-समान है श्रौर इसी एकमात्र लक्कटि के सहारे वह श्रपनी जीवन-यात्रा सफल तथा सुरक्षित रूप में कर सकेगा । इसके साथ-साथ मनुष्य के पार्थिव अस्तित्व के लिए ही नहीं वरन् उसकी आध्यात्मिक प्रगति के लिए भी साहित्य त्र्यौर कला की सहायता वांछनीय होगी। जीवन के सत्यों को शाश्वत साहित्य त्र्यौर कला ने साकार किया है त्र्यौर इसी साकार रूप को देखकर मानव ने श्रपने चिन्तन द्वारा उसे श्रपने जीवन में सन्निहित कर पृथ्वी पर ही स्वर्ग के श्रवतरम् की व्यवस्था समय-समय पर बनाई है। वेदों के मन्त्रों एवं ऋचाओं के उच्चारण, वीरगाथा-काल का वीर-पूजन, भक्ति-काल की ज्ञानाश्रित तथा प्रेमाश्रित भक्ति-भावना, रीति-काल की रीति-नीति, सबने मिलकर मानव-जीवन को समय-समय पर वीरता, धैर्य, सन्तोष, त्याग, प्रेम, क्षमा, द्या का ग्रविरल पाठ पढ़ाकर एक दुर देश का संकेत दिया है। मानव अब तक अनेक रुकावटों और अड़चनों के होते हुए भी चलता त्राया है त्रार भविष्य में भी चलता रहेगा। साहित्य त्रार कला की इस शाश्वत शक्ति द्वारा जब मानव का पार्थिव ग्रौर त्र्याध्यात्मिक विकास होता त्र्याया है तो उसकी त्रालोचना की महत्ता त्र्यौर भी स्पष्ट है।

त्राधुनिक काल में जैसे-जैसे हमारा साहित्यिक इतिहास लिखा जा रहा है वैसेही-वैसे त्रालोचना की त्रावश्यकता त्रीए उसकी क्षमता बढ़ती जा रही है। साहित्यक
प्रयोग त्रीर त्रातुशीलन त्रालोचना-क्षेत्र को त्रीर भी विस्तृत करते जा रहे हैं; साहित्य
तथा कला-क्षेत्र में त्रानेक वादों का प्रचार होता चला त्रारहा है।साहित्य को मुसि जित
तथा पूर्ण, त्राकर्षक तथा भव्य बनाने को इच्छा से प्रेरित हो त्रानेक साहित्यकारों ने
बड़े अमपूर्वक नवीन साहित्यक मार्ग हूँ इ निकाले हैं तथा त्रान्य नवीनतम प्रयोगों को
प्रचलित करने में वे संलग्न हैं। किवता, नाटक, उपन्यास तथा कहानी सभी क्षेत्रों
में साहित्यकार त्रापनी नवीन प्रतिभा द्वारा साहित्य-सुजन में संलग्न हैं। काब्य के
त्रान्तर्गत प्रयोगों—रहस्यवाद, छायावाद, संकेतबाद, रसवाद—से हम सब परिचित
है; नाटक-क्षेत्र के दु:खान्तकी, सुखान्तकी, मिश्रितांकी, एकांकी तथा एकांकी के
त्रान्तर्गत दृश्यात्मक, भावात्मक, कल्पनात्मक प्रचारात्मक तथा हास्यात्मक वर्ग की
रचनात्रों से भी हमारा परिचय बढ़ता जा रहा है। पात्र-प्रधान, वस्तु-प्रधान, वाता-

वररण-प्रधान, भाव-प्रधान, व्यवस्था-प्रधान उपन्यासों तथा कथा-साहित्य से भी हम अनिम्न नहीं। रूढ़िवादी, प्रगतिवादी, मध्यस्थवादी साहित्यिक प्रवृत्तियाँ भी आजि कल आपस में होड़ लगाती जा रही हैं। चित्रकला तथा मूर्तकला के क्षेत्र में भी अनेक वादों का प्रचार हो रहा है और कलाकार अपने विभिन्न रंगों तथा अपनी त्लिका और छेनी द्वारा अनेकानेक रूप में अपनी कला का प्रदर्शन कर रहे हैं। प्राचीन काल, मध्य-काल, दोनों का समन्वय करने में कलाकार व्यस्त हैं और मध्य-काल की शैलियों को नवीन रूप देने और नवीन हाँ चे में डालने के लिए कला-विशारद अपनी सम्पूर्ण शक्ति लगा रहे हैं।

इन देशीय-साहित्यिक त्र्यौर कलात्मक-प्रवृत्तियों के साथ विदेशी प्रभाव भी यटा-कटा नहीं वरन् अनवरत रूप से अपना स्थान बनाता चला आ रहा है। कला त्रीर साहित्य के किस त्रंग पर विदेशी प्रभाव नहीं दृष्टिगोचर होता ? त्राधनिक काल का समस्त हिन्दी साहित्य किसी-न-किसी रूप में इनसे अवश्य प्रभावित हुआ है। विशेषतः हमारा कला-चेत्र विदेश द्वारा अनेक रूप में प्रभावित है और इसका कारण क्या है. सहज ही बतलाया जा सकता है। सभ्यता त्रपनी त्राट्ट शृंखलात्रों की मर्यादा बनाये रखने में प्रयत्नशील रहती है श्रीर मानव-चाहे वह श्रपने गर्व, पृथकत्व त्र्यौर भ्रमपूर्ण शिक्षा द्वारा उसमें कितनी ही बाधाएँ क्यों न डाले-त्र्यन्त में सफल नहीं हो पाता । मानवता की नींव प्रायः समस्त संसार में एक ही प्रकार की होती है। वातावरण त्र्यौर वायुमण्डल में विभिन्नता तो स्वाभाविक है परन्तु सूर्योदय त्रीर सूर्यास्त, मध्याह्न त्रीर गोधूलि, वर्षा, वसन्त, शिशिर, ग्रीध्म त्रीर हेमन्त, सभी देशों में थोड़े-बहुत उमय-परिवर्तन पश्चात् होते ऋवश्य हैं; समुद्र, निद्याँ त्र्यौर नद, पशु, पक्षी, जीव, जन्तु जब सभी देशों में होते हैं तो फिर उनका प्रभाव भी व्यापक क्यों न हो । यदि ध्यानपूर्वक देखा जाय तो देश-विदेश की साहि-त्यिक धारात्रों में, उपमात्रों त्रौर उपमेयों में एक विचित्र साम्य दिखलाई देगा। त्रंग्रेजी, फ्रांतीसी, तथा भारतीय हिन्दी साहित्य में वीरगाथा-काल समान रूप से ब्राया है: केवल काल का भेर हो सकता है। सत्रहवीं शती पूर्वार्द्ध इंग्लिस्तान में प्रोटेस्टेएट धर्म के उत्थान का समय कहा जा सकता है ख्रौर उसकी तुलना भारत के हिन्दी-साहित्य के भक्ति-काल से हो सकती है। मिल्टन स्त्रौर वनियन-समान कवि त्रीर गद्य-लेखक धर्म त्रीर त्रात्मचिन्तन में तल्लीन हो महाकाव्य लिखने तथा मानव के महाप्रयागा के मार्ग को प्रशस्त करने में संलग्न थे। उसी समय तुलसी भी अपने महाकाव्य की रचना द्वारा मानव-कल्याण का चिन्तन कर रहे थे। सर तथा ऋन्य प्रेमाश्रयी शाखा के कवियों के गीतों में कहीं-कहीं उन्हीं साहित्यिक धारास्रों का दिग्दर्शन होता है जो सत्रहवीं शती के त्र्यन्त के पश्चिम के कवियों की काव्य- लहरी में प्रवाहित था। जहाँ प्रकृति के परिवर्तन ग्रौर प्रत्यावर्तन के फलस्वस्त्र ग्रेंग्रेजी के किवयों ने वसन्त, ग्रीष्म, वर्षा ग्रौर शिशिर-सम्बन्धी ग्रपनी किवता मुखिरित की वहाँ हिन्दी के रीति काल के ग्रमेक किवयों ने उन्हीं विपयों को ग्रपने काव्य में भी प्रतिष्वनित किया। जहाँ ग्रंग्रेजी के किवयों ने ग्रवाबील, कोयल, श्रश, नाइ- हिंगेल, वाटरफाउल समान पक्षीवृत्द की प्रशंसा काव्य में की वहाँ हिन्दी के किवयों ने भी शुक, पिक, मराल इत्यादि भारतीय पिक्ष्यों की प्रशंसा में मुन्दर गीत गाए। लिली, वनफशा, हैफोडिल, पैन्जी तथा रात की रानी को ग्रंग्रेजी के किवयों ने साहित्याश्रय दिया; कमल, गुलाब, कदम्ब-पुष्प हिन्दी के किवयों ने ग्रपनाए। समुद्र का ग्रालोइन, नदियों का ग्रविरल प्रवाह, प्राकृतिक निर्फरों का ग्रविरतार, स्यों- द्य की ग्रामा, चिद्रका की छटा, स्वर्गेगा की स्वच्छता विश्व-साहित्य में समान रूप से वन्दनीय रहे। इस ग्रनेक-रूपी विश्व-साहित्य की परम्पराग्रों ग्रौर नवीन प्रयोगों को हृदयंगम करने के लिए भी हमें प्रयत्नशील रहना है ग्रौर ग्रालोचनाध्ययन द्वारा ही इस ध्येय की पूर्ति हो सकेगी।

देश के साहित्यिक दायित्व के साथ-साथ त्र्यालोचना का भी दायित्व बढ़ता जा रहा है। श्रंग्रेजी साहित्य में तो श्रालोचना श्रौर श्रालोचकों की महत्ता श्रन्य देशों से कहीं ऋधिक महत्त्वपूर्ण दिखाई दे रही है ऋौर प्रायोगिक तथा ऐतिहासिक त्रालोचना का विस्तार ऋत्यधिक वढ़ गया है त्रौर त्रालोचना-संसार में एक नवीन जीवन का स्फुरण हो रहा है। स्रालोचना-संसार स्रपने स्वत्व स्रोर स्रपनी स्योदा को ठीक-ठीक समभाने का प्रयत्न कर रहा है त्र्यौर साथ-ही-साथ त्रपने ऐतिहासिक तथा प्रायोगिक रूपों का भी अनुसन्धान कर रहा है। आलोचना-संसार को यह गर्व है कि उसकी प्रगति ग्रौर उन्नति में ही काव्य ग्रौर कला की उन्नति है श्रीर उसकी अवनित के ही साथ साहित्य की भी अवनित होगी। आलोचना के इति-हास में ही साहित्य ग्रौर कला का इतिहास निहित है; परन्तु इस प्रकार का महत्त्वपूर्ण त्रिधिकार त्रालोचना को त्रमी हाल ही में प्राप्त हुत्रा है। इसके यह तात्पर्य नहीं कि आधुनिक काल के तीस-चालीस वर्ष पूर्व आलोचना थी ही नहीं। त्रालोचना थी त्रीर पर्यात रूप में थी, परन्तु न तो उसका विस्तार निश्चित था और न उसकी नवीन परिभाषाएँ ही वन पाई थीं। न तो उसे अपने विशिष्ट स्वत्वों का ज्ञान था त्र्यौर न त्र्यपने टायित्व त्र्यौर महत्त्व का पूर्ण ज्ञान। कटाचित् पिछले बीस-तीस वर्षों के अन्तर्गत आलोचना-संसार में कान्ति आ गई। इसके पहले पाटकों श्रौर श्रन्वेवकों को श्रालोचना के तत्त्वों श्रौर महत्त्व की पहचानने तथा परखने की सुविधाएँ नहीं के बराबर थीं परन्तु अब स्त्रालोचना का पूर्ण इतिहास ही नहीं मास

है वरन् उसके सभी प्रायोगिक श्रंगों पर भी विशद प्रकाश डाला गया है।

इन सुविधात्रों का सहारा प्राप्त करने के पश्चात यह स्वाभाविक ही है कि पाठक-वर्ग त्रालोचना के साधारण तत्त्वों त्रीर उसके प्रयोगों को हृद्यंगम करने की उत्सकता दिखलाए ग्रौर साहित्यकारों ग्रौर कलाकारों की विभिन्न शैलियों तथा भाव-प्रदर्शन की प्रणालियों को सहज रूप में समभाने का प्रयत्न करे। साहित्यकारों की विभिन्न शैलियों के समान ही त्र्यालोचकों की शैलियों में भी विभिन्नता प्रतीत होती है; विशेषतः श्रेष्ठ त्रालोचकों की त्रालोचना-शैली में तो यह विभिन्नता श्रीर भी स्पष्ट है। यद्यपि श्रनेक श्रालोचकों ने श्रालोचना के साधारण तत्त्वों को पूर्णतया त्रपना तो लिया परन्तु उन्होंने त्रपने त्रधिकारों को विभिन्न रूप में प्रयक्त किया । कुछ त्रालोचकों की भाव-प्रदर्शन-प्रणाली तो इतनी नवीन तथा त्राकर्षक है कि हम कभी भी यह जानने को उत्पुक नहीं होते कि उनकी ब्रालोचना किस वर्ग प्रकार के त्रालोचक त्रपने सिद्धान्त-प्रदर्शन में ही व्यस्त रहते हैं त्रीर त्रपनी निर्मित परिभाषात्रों का प्रयोगात्मक रूप देखने में ही त्रालोचना की महत्ता समभते हैं। इस वर्ग के स्रालोचकों को यह विश्वास-सा हो गया है कि स्रालोचना की परिभावा तथा उसकी सम्पूर्ण नियमावली को ध्यान में रखने के पश्चात ही श्रेष्ठ कला की पहन्त्रान हो सकती है। स्वर्ण-रूपी कला को परखने के लिए त्र्यालोचना एक कसौटी समान है जो त्रालोचक सदैव त्रपने पास रखता है त्रीर उसके प्रयोग द्वारा त्रपना श्रेष्ट मत प्रदर्शित कर सकता है; त्रीर विना इस नियमावली के कला का मल्यांकन विशिष्ट रूप में नहीं हो सकता । इसमें सन्देह नहीं कि उपरोक्त वर्ग के ब्रालोचकों की प्रणाली यदि सहज ब्रौर सरल रूप में प्रयुक्त हो सकती ब्रौर उसके ब्रातुसार हो कोई ब्रालोन्चना-व्यवस्था बन सकती तो बहुत कुछ ब्रंश में हम कलाकारों की विभिन्न कृतियों को समभ लेते और उनका मूल्य भी स्थिर कर लेते। परन्त इस प्रकार की कृत्रिम त्रीर बाह्य नियमावली की व्यवस्था कठिन ही रही है ग्रीर जब-जब उसका प्रयोग कुछ दिनों हो चुका ठीक उसके पश्चात ही उसके विरुद्ध साहित्यिक प्रतिक्रिया त्र्यारम्भ हो गई।

त्राधुनिक साहित्यिक प्रवृत्तियों में सबसे प्रमुख तथा महत्त्वपूर्ण प्रवृत्ति है प्राचीन त्रालोचकों तथा उनकी कृतियों का त्राध्ययन; त्रारे धीरे-धीरे यह प्रवृत्ति प्रगति भी करती जा रही हैं। इसका मुख्य कारण यह है कि सभी साहित्यकारों तथा साहित्य में रुचि रखने वालों के लिए प्राचीन त्रालोचकों की कृतियाँ उपयोगी तथा ब्राकर्षक सिद्ध हुई हैं; त्रारे उनका ऐतिहासिक महत्त्व भी कुछ कम नहीं। यहीं नहीं कि देश-काल के हिसाब से वे सबसे पहले प्रतिष्टापित हुई, वरन वे

पहले-पहल साहित्य में प्रयुक्त भी हुई ख्रौर छालोचना-साहित्य का जन्म-काल भी उन्हों से माना गया है। ब्राधुनिक काल का समस्त ब्रालोचना-साहित्य किसी-न-किसी रूप में उनसे प्रभावित हुन्ना है ज्यौर यूनानी तथा रोमीय पारस्पंरिक सम्बन्धों द्वारा जिस साहित्य का जन्म हुन्चा उसमें कला के सम्बन्ध में कुछ ऐसे लक्ष्मां का निर्माण हुन्ना जिससे न्याधनिक कला भी न्यत्यन्त गहरे रूप में प्रभावित हुई न्यौर इन्हीं दोनों साहित्यों में कुछ ऐसे सिद्धान्तों श्रौर कलात्मक नियमों का विकास भी हुन्रा जिसके सहारे हमारे त्राधुनिक साहित्य की रूप-रेखा बनी। युनानी ु सिद्धान्तों में कुछ ग्रौर भी गुग् हैं। ये हैं उनके ग्रन्तर्गत ग्रनेक नियमों का प्रति-पादन, जिन्हें हम ज्यों-का-त्यों त्राज तक मानते त्राए हैं। उन्होंने ही पहले-पहल प्रकृति, कला, काव्य तथा गद्य की परिभाषा बनाई; उन्होंने ही साहित्य के मुल्य की समभने का पहले-पहल प्रयास किया जिसके फलस्वरूप स्त्रनेक सोन्दर्यानुभृति के सिद्धान्त निर्मित हुए ग्रौर साहित्यिक मूल्यांकन परम्परा का ग्रारम्भ हुग्रा । प्राचीन साहित्यिक तथ्यों के ग्राधार ग्रौर उन्हीं के निर्देशन पर समस्त ग्राधुनिक साहित्य-क्षेत्र विकसित तथा पल्लवित स्रौर पुष्पित हुन्र्या । यूरोप में जब नव-जागरमा का सुग मध्यकाल के बाद त्र्याया उसके प्रायः दो सौ वर्ष बाद तक यूरोपीय साहित्यिक हिए-कोण इन्हीं प्राचीन सिद्धान्तों द्वारा सीमित त्र्यौर मर्यादित रहा । पश्चिमी यूरोप में, जो साहित्य का केन्द्र रहा, ऋनेक साहित्य-सिद्धान्त साहित्यकारों द्वारा बनाये गए त्र्यौर स्कैलिजर जैसे विद्वानों द्वारा जो साहित्यिक निर्देशन मिला वह प्रायः उन्नीसवीं शती तक प्रचलित रहा । उस समय का जो-कुछ, भी त्र्यालोचनाःमक साहित्य है वह केवल ग्ररस्त्, हॉ रेस, ग्रफ्लान्, सिसेरो, लोंजाइनस तथा विविधिट-लियन द्वारा प्रस्तावित सिद्धान्तों का एकत्रीकरण मात्र है। इसी त्र्यालोचना-साहित्य को त्राधार-रूप मानकर त्र्यंग्रेजी साहित्यकारों ने त्रापने साहित्य को सँवारः है। श्रंग्रेजी श्रालोचकों की तालिका में, सर फिलिप सिडनी के काल से लेकर बीसवीं शती तक के त्रालोचकों ने, किसी-न-किसी रूप में, प्राचीन त्रालोचना-तत्त्वों का सहारा दूँ दा त्र्यौर कुछ त्र्यालोचकों ने तो उन्हीं मिद्धान्तों को दूसरे शब्दों में केवल दुहरा दिया। त्र्यतएव त्र्याधुनिक त्र्यालोचना-सिद्धान्तों के विवेचन में प्राचीन त्रालोचना-सिद्धान्तों त्रौर त्रालोचकों का वर्णन तथा विवेचन त्रात्यन्त त्रावश्यक प्रतीत होगा । परन्तु इस सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण बात जो ध्यान में रखने योग्य है वह यह है कि ग्रानेक ग्राधुनिक त्रालोचकों ने प्राचीन त्रालोचना-सिद्धान्तों को त्र्रपनाते हुए इसका लेशमात्र भी ध्यान नहीं रखा कि जो कुछ वह उस क्षेत्र से ले रहे हैं, वास्तव में उसका रूप ठीक है त्राथवा विकृत । विना समभो-बूभो त्रथवा त्रस्पष्ट-रूप से गृहीत त्र्रथवा भ्रामक रीति से समभो हुए जिन

सिद्धान्तों का प्रयोग साहित्यकारों ने किया है, उसका संशोधन भी त्र्यावश्यक हैं। कुछ बार के त्रालोचकों ने तो प्राचीन साहित्यकारों के त्र्यनेक त्र्यालोचना-सिद्धान्तों को इतने त्र्रशुद्ध रूप में त्र्यनाया कि उनके कारण काफी भ्रम फैल गया। इसलिए यह भी नितान्त त्र्यावश्यक है कि पाठकों के सम्मुख एक ऐसा सुसंगठित विवरण रखा जाय जिसमें त्र्रशुद्धि की गुंजाइश न रह जाय त्र्यौर फलादेश ठीक- ठीक समक्त में त्र्या जाय।

कुछ त्रालोचकों ने तो कभी-कभी प्राचीन सिद्धान्तों का प्रयोग करने का त्रादेश ग्राधनिक कलाकारों को त्राँख बन्द करके दे दिया त्रीर उन्होंने न तो देश-काल का कोई ध्यान रखा श्रौर न जीवन की विभिन्नता को ही विधिवत समभा। उन्होंने न तो उनकी ऐतिहासिक सीमात्रों का ध्यान रखा त्रौर न उन साहित्यिक सन्दर्भों का जिनके सम्बन्ध में वे सिद्धान्त पहले-पहल निर्मित किये गए थे। प्राचीन वातावरण त्यौर देशकाल की साहित्यिक सीमात्रों से घिरे हुए सिद्धान्तों को त्रक्षरशः त्र्याधनिक साहित्य में प्रयुक्त कर देना वांछनीय नहीं त्र्यौर न उन सिद्धान्तों के त्रानुसार साहित्य-निर्माण ही महत्त्वपूर्ण त्राथवा व्यापक होगा । कुछ साहित्यिकों ने तो प्राचीन सिद्धान्तों को सूत्र रूप में प्रयुक्त न कर उन्हें वेदवाक्य समभा त्रीर उन्हीं की सहायता से ये साहित्य का मूल्यांकन करने लगे। इन सब त्र्यालीचनात्मक कार्यों का फल यह हुन्रा कि त्र्यनेक भ्रामक सिद्धान्तों का निर्माण हो गया जिनका प्रभाव त्र्याधनिक साहित्य पर विषम रूप में पड़ा । श्रंग्रेजी साहित्य के सत्रहवीं श्रौर त्र्यहारहवीं शती मैं त्रालोचना की रूपरेखा इसी कारण विकत रही। लेखक मनमाने रूप में प्राचीन मनीवियों की कृतियों का अनुवाद करते रहे; श्रौर उन्हीं के सिद्धान्तों को साहित्य में प्रयुक्त करते चले, परन्तु भाग्यवश कुछ ऐसे त्रालोचकों का भी जन्म हुत्रा जो त्रालोचना-सिद्धान्तों को समयानुकल परिवर्तित त्रीर परिवर्धित करते रहे जिसके कारण विशेष हानि नहीं होने पाई । इस विवेचन से यह स्पष्ट है कि त्राधनिक त्रालोचना-सिद्धान्तों को ठीक-ठीक समभाने के लिए प्राचीन त्रालोचना-परम्परा त्र्यौर प्रान्तीन त्र्यालोनकों तथा उनके साहित्य-सिद्धान्तों का परिचय प्राप्त करना ऋत्यन्त त्र्यावश्यक है। त्र्याधनिक तथा मध्यकालीन त्र्यालीचना-प्रणाली का त्राधार प्राचीन युनानी तथा रोमीय सिद्धान्तों में सूत्र रूप में मिलेगा ।

इसके पहले कि इस ऐतिहासिक विवेचन का प्रयत्न किया जाय यह ग्रावश्यक है कि साहित्यिक ग्रालोचना का ग्रर्थ ठीक-ठीक समभ लिया जाय । साहित्यिक ग्रालोचना का यह तात्पर्य विलकुल नहीं कि उसको पढ़ने से पाठकों में निर्ण्यात्मक शक्ति ग्रा जाय ग्रायवा किसी भी साहित्य के ग्रंग के मूल्यांकन का सिद्धान्त निश्चित किया जाय । त्रालोचना केवल साहित्य ग्रोर कला के मूल्यांकन

की कसौटी प्रस्तुत नहीं करती। हाँ, यह हो सकता है कि त्रालोचना शब्द का ऋर्थ त्र्यनेक साहित्यकारों ने इसी रूप में लगाया त्र्यौर इसी त्र्यर्थ के फलस्वरूप उसकी श्रक्रत्रिम सीमाएँ निर्धारित हो गईं। फिर प्राचीनकाल से श्रव तक श्रालोचना शब्द के ऋर्थ में परिवर्तन भी होता स्राया है स्रौर कभी-कभी तो स्रनेक लेखकों ने इसे विभिन्न स्रथों में प्रयुक्त किया है। साहित्य के किसी भी स्रंग की जब तक पूर्णावस्था न पहुँच जाय उसकी परिभाषा सिद्धान्त-रूप में नहीं वन सकतो श्रौर इसीलिए जब त्रालोचना ग्रपनी पूर्णावस्था को ग्राज तक नहीं पहुँची तो उसकी सम्यक परिभाषा भी सम्भव नहीं । यह तो सैद्धान्तिक नियम की बात रही । परन्तु इतना अवश्य संकेत दिया जा सकता है कि वह कौन-कौनसे नवीन रूप ग्रहण करती ब्राई है ब्रौर समय-समय पर उसका क्या-क्या लच्च रहा है। त्र्यालोचना शब्द का निर्माण साहित्यकारों ने केवल उसके सहज ख्रौर सरल रूप के कारण किया परन्तु उसकी सीमाएँ निर्धारित नहीं की जिसके फलस्वरूप, देशकाल के अनुसार, साहित्यिक त्रालोचना त्रपनी रूप-रेखा वदलती चली त्राई त्रीर मविष्य में जैसे-जैसे समाज, सम्यता तथा संस्कृति में विभिन्नता त्र्याती जायगी त्र्यालोचना का रूप-रंग भी परि-वर्तित होता रहेगा । जव-जन समाज पर विशेष दायित्व स्राएगा साहित्य उसकी पूर्ति करेगा और त्रालोचना उसी पूर्ति का संरक्षण करेगी। काल-वैभिन्य, रुचि-परिवर्तन तथा भौगोलिक प्रतिकियाच्यों च्यौर च्रन्तिक्रयाच्यों द्वारा भी च्यालोचना की रूप-रेखा वदलती चलेगी। वास्तव में जब साहित्यिक सौन्दर्यानुभूति में हमारी मानसिक शक्तियाँ प्रयुक्त होने लगती हैं तभी श्रालोचना का जन्म होता है। पारि-भाषिक रूप में हम कह सकते हैं कि साहित्यिक सौन्दर्य-क्षेत्र में हमारी मानसिक का विवेचन मात्र है। इस परिभाषा के ब्रानुसार ब्रानेक प्रकार से ब्रालोचना का नवीन वर्गीकरण हो सकता है। एक प्रकार की त्र्यालोचना वह है जो ब्यापक रूप में साहित्य को परखती है, साहित्य की सहज प्रकृति, उसके गुण श्रौर कार्य तथा लच्य का दिग्दर्शन कराती हुई साहित्य-निर्माण की गोपनीय गुत्थियों को सुलभाती है श्रीर श्राधार-भूत सिद्धान्तों की श्रोर संकेत करती है। दूसरी श्रेणी की श्रालोचना ऐसी होगी जो साहित्य के अमूर्त सिद्धान्तों का लेखा नहीं रखेगी; वह केवल किसी एक पुस्तक अथवा कलात्मक रचना का अथवा किसी एक वर्ग के साहित्य की विशेष-तात्रों का विश्लेषण करेगी त्रौर मूल्यांकन की विधि बतलाएगी। तीसरे वर्ग की त्र्यालोचना ऐसी हो सकती है जो इन दोनों उपरोक्त कार्यों को न कर साहित्य के व्यापक मर्म को समऋती हुई, उसके प्रति हमारी कल्पनात्मक श्रनुभूति को जागृत करे जिसके द्वारा हम कलाकार के हृद्य को छुकर उसका स्पन्दन सुन सकें। इससे

यह तो स्पष्ट ही है कि ब्रालोचना ब्रानेकरूपेण है—कभी यह सिद्धान्त निर्मित करती है, कभी नियमानुसार मूल्यांकन करती है ब्रीर कभी कल्पनात्मक ब्रानुभूति तींब्र करती है। श्रीर यह सत्य है कि इस ब्रानेकरूपी ब्रालोचना के सभी प्रयोगों के दर्शन प्राचीन यूनानी तथा रोमीय पुस्तकों में नहीं मिलेंगे; कदाचित् सौन्दर्यानुमव को तींब्र करने की किया का तो कहीं भी दर्शन न होगा। यह तो ब्राधुनिक काल में ही सम्भव हुत्रा। परन्तु फिर भी हम वहाँ कुळु विषयों पर कलापूर्ण विचार ब्रीर ब्रानेक विषयों पर सेद्धान्तिक तथा व्यवस्थापूर्ण विवेचन के दर्शन कर सकेंगे। इस दृष्टि से भी ब्रालोचना के यूनानी तथा रोमीय रूपों का ऐतिहासिक विवरण बांछुनीय होगा। इस ऐतिहासिक विवरण के पश्चात् हम नियमों तथा सिद्धान्तों को पूर्णतः समभ सकेंगे। इसी कारण प्रस्तुत पुस्तक दो खरडों में लिखी गई। यदि इसके ब्राथ्ययन के फलस्वरूप हिन्दी के विद्यार्थियों, साहित्यकारों तथा हिन्दी-प्रेमियों की ब्रालोचनात्मक शक्ति परिपक्य हुई तो लेखक ब्रापने प्रयत्न को सफल समभेगा।

पुस्तक लिखते समय श्रमेक मौलिक सुक्तावों के लिए श्रंग्रेजी साहित्य के गम्भीर विद्वान् गुरुवर श्री एस० सी० देव तथा श्रपने स्नेही मित्र डाक्टर उदयनारायण तिवारी का मैं विशेष श्रामारी हूँ।

-एस० पी० खत्री



# विषय-सूची

## प्रथम खएड : इतिहास

#### प्रथम प्रकरण

प्राचीन त्रालोचना-काल का विभाजन—यूनानियों की त्रालोचनात्मक प्रतिभा—
यूनानी साहित्यिक त्रादर्श-यूनानी त्रादर्शों का हास—रोमीय साहित्य-सृजन की
प्रेरणा-प्राचीन युग का महत्त्व
३—१०

## द्वितीय प्रकरण

त्र्यालोचना का त्र्यादिकाल — काव्य मैं प्रेरणा का महत्त्व — किव धर्म तथा काव्यादर्श — प्रतीकवादी त्र्यालोचना-शैली का जन्म — कला-तत्त्वों का त्र्रमुसन्धान — कला तथा प्रेरणा का महत्त्व — व्यंजना का महत्त्व — काव्य की त्र्रम्तरात्मा का त्र्रमुसन्धान — भाषण-शास्त्र का त्र्रध्ययन तथा गद्य की रूप-रेखा — निर्णयात्मक त्र्रालोचना-प्रणाली का जन्म त्र्रौर विकास

## तृतीय प्रकरण

#### ः १ : श्रफलातु

काव्य त्र्यौर किव का मूल्यांकन—साहित्य त्र्यौर समाज—निकृष्ट कलाकारों का बहि-क्कार—कला का वर्गीकरण तथा मूल तत्त्व—काव्य का वर्गीकरण तथा त्र्यन्य तत्त्व —नाटक के तत्त्व — सुखान्तकी के मूल तत्त्व—भाषण-शास्त्र तथा गद्य-शैली का विश्लेषण—त्र्रालोचना सिद्धान्त समीक्षा २५—३६

#### ः २ : ऋरस्तू

श्रालोचना-शैली —गीतकाव्य का विश्लेषण —काव्य का मूल स्रोत —कियात्मक श्रालोचना-शैली का जन्म —श्रनुकरण-सिद्धान्त का विवेचन — काव्यादर्श का विवेचन काव्य तथा छुन्द — दुःखान्तकी का वैज्ञानिक विवेचन : 'भय' तथा 'क्रह्मणा' का संचार — दुःखान्तकी के श्रान्य तत्त्व : कार्य, वस्तु श्रौर कार्य — 'वस्तु'-कम, तर्क, स्पष्टता तथा सामंजस्य—ग्रन्य उपक्रम : विस्मय, एकांगी-दोप—दैवी पात्र—चरित्र चित्रण्—नायक—नायक का सामाजिक स्तर—'दृश्य प्रदर्शन' 'वेश-भूपा'—संगीत — शैली—महाकाव्य रचना—महाकाव्य तथा दुःखान्तकी— छन्द — सुखान्तकी रचना —ग्रालोचना-प्रणाली का वर्गीकरण्—शाव्दिक ग्रालोचना-प्रणाली का प्रतिकार तथा वैज्ञानिक ग्रालोचना-प्रणाली का जन्म— काव्य तथा नैतिकता— काव्य तथा ग्रानियमित प्रयोग—निर्ण्यात्मक ग्रालोचना-शैली की प्रगति ३६—५६

# चतुर्थ प्रकरण

: ? :

भाषण्-शास्त्र तथा गद्य-शैली का विकास — भाषण्-कला शिक्षा — भाषण्-कला की विवेचना — भाषण्-शास्त्र का महत्त्व — भाषण्-कला के तत्त्व : अनुकरण् — गद्य-शैली का विवेचन — गद्य-शैली के अन्य तत्त्व : विषय, अौचित्य — शब्द-प्रयोग — भाषण्-कला का नव-विकास — भाषण्-कला के महत्त्वपूर्ण तत्त्व — भाषण्-शैली का अनु-सन्धान — अलंकार-प्रयोग — अष्ट गद्य-शैली का अनुसन्धान : शुद्धता, स्पष्टता तथा औचित्य — लय तथा गति — शैली का वर्गीकरण् — लेख-शैली का अनुसन्धान

40-00

#### : २ :

राजनीतिक तथा साहित्यिक वातावरण—यथार्थवाद का प्रसार—ग्रालोचना-शैली में परिवर्तन—काव्यानुसन्धान—ग्रम्यास तथा प्रेरणा का महत्त्व—विषय तथा रूप का महत्त्व—सामंजस्य गुण का महत्त्व—काव्यादर्श—ग्रम्य साहित्यिक चेत्रों का ग्रमुसन्धान—निर्ण्यात्मक ग्रालोचना-प्रणाली का प्रचार— तुलनात्मक ग्रालोचना-शैली का जन्म

#### पंचम प्रकरण

#### : ?

पहली तथा दूसरी शताब्दी का राजनीतिक तथा साहित्यिक वातावरण—नाटक-रचना सिद्धान्तों का अनुसन्धान भाषण-शास्त्र का अनुसन्धान—भाषण-कला की उपयोगिता तथा प्रमुख तन्त्व—भाषण-शैली का अनुसन्धान—शब्द-प्रयोग—निर्ण्या-त्मक आलोचना-शैली की प्रगति—काव्य का नव-निर्माण काव्याधार का अनुसन्धान—साहित्यिक प्रगति—काव्य की रूप-रेखा—व्यंग्य-काव्य के तन्त्व—काव्य के तन्त्व—काव्य के तन्त्व—काव्य के तन्त्व—काव्य के अन्य तन्त्व—शैली तथा छन्द— नाटक के तन्त्व—निर्ण्या-तमक आलोचना-प्रणाली का विकास—भाषण-कला तथा गद्य का विकास—गद्य-शैली के तन्त्व— शब्द-चयन तथा शब्द-प्रयोग—वाक्य-विन्यास— स्वर-सन्धि तथा

#### : २

राजनीतिक तथा साहित्यिक वातावरण — भाषण-कला की स्रवनित — स्रलंकारों का महत्त्व — काव्य की स्रवनित — नाटक-रचना — स्रव्य साहित्यिक विचार — सन् ईसवी उत्तराह्व का साहित्यिक वातावरण — भाषण शास्त्र का परिष्कार — ऐतिहासिक स्रालोचना-प्रणाली की प्रगति — शैलों का वर्गीकरण — शैलों के स्रव्य तत्त्व — नाटक-रचना—पत्र-लेखन १०२—११२

#### : 3 :

य्रालोचना का नवोत्थान: लोंजाइनस के सिद्धान्त—श्रेष्ठ शैली का त्रमुसन्धान: प्रेतिभा तथा कला—उन्नत विचार—ग्रलंकार तथा छुन्द—वाक्य-विन्यास—भाषण-कला—ग्रालोचक की शिक्षा-दीक्षा—श्रेष्ठ साहित्य-निर्माण—कलपना का महत्त्व— तुलनात्मक तथा निर्णयात्मक त्र्यालोचना-प्रणाली—भाषण-कला का सुधार—शब्द-प्रयोग पर विचार—स्पष्टता—क्रम—ग्रलंकार—ग्रमुकरण-कला—हास्य—उपसंहार—ग्राव्य साहित्यिक विचार ११२—१३२

#### षष्ठ प्रकरण

#### : ? :

संस्कृत साहित्य में त्रालोचना का त्रादिकाल—वैदिक युग: 'रस' का त्रादि-प्रयोग— उपमा का विवेचन—रस-शास्त्र का मूल-स्रोत-— पूर्व-ईसा त्रालोचनात्मक संकेत १३३—१३६

#### : २

रस-शास्त्र का वीजारोपण्— नाट्य-शास्त्र का विवेचन—रसानुभूति का विश्ले-पण्—रस का वर्गीकरण्—संस्कृत नाट्य-साहित्य की मौलिकता १३६—१४२

#### : ३ :

ग्रालंकार परम्परा की स्थापना—काव्य का विश्लेषण् — किव की शिक्षा—पाटक-वर्ग की शिक्षा—शिक्षा तथा प्रतिभां— साहित्य का वर्गींकरण्—गुण-परम्परा की स्थापना—काव्य के मूलतत्त्व—नवीन रसों का निर्माण् —क्र्ण-रस की महत्ता—ग्रालोचना का महत्त्व—महाकाव्य रचना

#### १४२---१५१

#### 8 :

ध्विन-सिद्धान्त की स्थापना—श्रेष्ठ शैली के गुण्—ध्विन-सिद्धान्त का मूल-स्रोत— ध्विन-सिद्धान्त का विवेचन - शब्द-शक्ति का विश्लेपण् —ध्विन-सिद्धान्त की महत्ता —रसानुभूति का विवेचन—वक्रोक्ति-सिद्धान्त की स्थापना—ग्रालोचना-सिद्धान्तों की समीक्षा तथा समष्टि—ग्रद्भुत-रस का महत्त्व— काव्य की नवीन परिभाषा— काव्य का वर्गीकरण १५१—१५⊏

#### : ሂ :

उपसंहार—सिद्धान्तों की समष्टि – ऐतिहासिक वर्गीकरण्—काव्य-साधना १५८—१६६

#### सप्तम प्रकरण

#### : 8

पुनर्जीवन काल की साहित्य-साधना—मानव-जगत् का महत्त्व—भाषण्-कला का नविनर्भाण्—वक्तृता के तत्त्व : विचार तथा शैली—शब्द-प्रयोग—स्पष्टता तथा संक्षिप्त कथन—प्राचीन साहित्यिक नियमों की मान्यता—काव्य का श्रेष्ट रूप—
ज्ञालोचना-क्षेत्र का त्रमुसन्धान

१७०—१७८

#### • २ •

सोलहवीं शती पूर्वोद्ध<sup>६</sup> की ब्रालोचना—भाषण-शास्त्र की महत्ता— भाषण-कला के तत्त्व— नियमों का निर्माण— ब्रन्य साहित्यिक नियम— ब्रानुकरण-सिद्धान्त की व्याख्या— काव्य का महत्त्व १७६— १८६

#### : 3:

सोलहवीं शती उत्तराद्ध का साहित्यिक वातावरण—काव्य का समर्थन—किवयों का वर्गीकरण—काव्य की ब्रात्मा—सामाजिक द्वन्द्व—काव्य की प्राचीन महत्ता— ब्रमुकरण्-सिद्धान्त—काव्य का मूल्य – भ्रामक सिद्धान्तों का निराकरण्—नाटक का विवेचन : दुखान्तकी--सुखान्तकी—गीत-काव्य १८६

#### : 8 :

साहित्यिक वातावरण : काव्य-कला चिन्तन—काव्य का लच्य तथा उद्गर्म—काव्य-कला : कवि तथा छुन्द-प्रयोग—ग्रालंकार-प्रयोग १६४—१६६

#### : ሂ :

सोलहवीं शती का ग्रन्तिम चरणः ग्रालोचना-क्षेत्र में नव-स्फूर्ति—काव्य-सम्बन्धी विचार—नाटकीय ग्रालोचना—नाटक-रचना विचारः सुखान्तकी—दुःखान्तकी—नाटक-रचना के नियमः देश-काल विचार—भाषा—विदूषक तथा ग्रन्य पात्र काव्य तथा संगीत—ग्रन्यान्य विचार १६६—२०७

#### : ६ :

सत्रहवीं शती का प्रथम चरण: साहित्यिक नवीत्साह—काव्य की व्याख्या—काव्य का वर्गीकरण—भाषण-कला का विवेचन—साहित्य-चिन्तन—इतिहास-रचना—

त्रमुवाद-सिद्धान्त — निर्ण्यात्मक त्रालोचना की प्रगति—यूनानी साहित्यादश का त्रमुसरण — गद्य-शैली का विवेचन — भाषण-शास्त्र सिद्धान्त — स्पष्टता तथा सामं-जस्य — त्रालंकार — शैली का वर्गीकरण — त्रम्यास की महत्ता — पत्र-रचना कला — काव्य की परिभाषा — छुन्द-प्रयोग — सुखान्तकी — दु:ख्रान्तकी — उपसंहार

२०७-२२५

#### अध्टम प्रकर्ण

: ? :

सत्रहवीं शती का त्रालोचना-क्षेत्र : वीर काव्य काव्य का वर्गीकरण्—छुन्द-सम्बन्धी विचार—कल्पना-तन्त्व — निर्ण्यात्मक त्र्यालोचना की प्रगति : प्राचीन तथा नवीन नाटक-रचना-शैली — दुःखान्तकी की त्र्यात्मा—सुखान्तकी — त्र्राचाद-शैली कला की त्र्यात्मा — निर्ण्यात्मक त्र्यालोचना की प्रगति — तुलनात्मक त्र्यालोचना-शैली का जन्म — रूढ़िगत तथा नवीन त्र्यालोचना का द्वन्द्व — उपसंहार

२२६ — २४१

#### : ર્ :

श्रठारहवीं शती की श्रालोचना : उपहास महाकाव्य—काव्य-विषय—पत्रकारिता का जन्म : विषय—हास्य का विश्लेषण—हास्य का प्रयोग—हास्य का वंश-वृक्ष— महाकाव्य-रचना-सिद्धान्त : घटनाएँ—नायक—शैली—कल्पना की व्याख्या— कला का मूल स्रोत —नाटक-रचना—जीवन का चित्रण—जीवनी—नवीन विषय— निर्णयात्मक श्रालोचना की प्रगति—लेखक तथा श्रालोचक २४१—२५७

#### : ३ :

उपसंहार: साहित्यिक वातावरण—प्राचीन सिद्धान्तों का प्रतिपादन—मानसिक द्वन्द्व—नियमों की उपयोगिता — ग्रालोचना-क्षेत्र में नव प्रकाश—मध्ययुग के साहित्य की घेरणा—प्राचीन त्रालोचना की पराकाष्ठा गीत-काव्य की समीक्षा — भाषा, भाव तथा छुन्द—निर्णयात्मक त्र्रालोचना की प्रगति—नियमों की त्र्यवहेलना २५७—२६५

#### नवस प्रकरण

#### : ? :

उन्नीसवीं शती का साहित्यिक वातावरण — काव्य के विषय — काव्य का उद्गम— काव्य की भाषा—काव्य की श्रेष्टता—काव्य तथा कलपना—कवि-धर्म— काव्य का लच्य — छुन्द-प्रयोग—निर्णयात्मक त्र्रालोचना—रोमांचक सिद्धान्तों की दार्शनिक व्याख्या—कवि तथा कलपना – काव्य विषय तथा भाषा— छुन्द-प्रयोग—कलपना —िनिग्यात्मक त्रालोचना का प्रसार : काव्य-शैली के दोष—पत्र सम्पादन— पत्र-कारिता तथा समाज—त्र्यालोचक की भाषा तथा शैली—त्र्यालोचकों के दोष २६६—२८३

#### ् २

उन्नीसवीं शती में त्रालोचनात्मक प्रगति—त्रालोचना की परिभाषा—लेखक-वर्ग तथा त्रालोचक—त्रालोचकों की प्रवृत्ति—त्रालोचकों का वर्गोंकरण—परिभाषात्रों का निर्माण—काव्य—काव्य का लच्य—कल्पना तत्त्व—कवि की परिभाषा— काव्य की त्रात्मा—कविता तथा कहानी—कविता के गुण २८३—२९५

#### : ३ :

त्रालोचना के नवीन नियम—काल की प्रतिक्रिया : त्रालोचना का नव-निर्माण्— त्रालोचना-क्षेत्र का नव-विकास—ऐतिहासिक त्रालोचना-प्रणाली की प्रगति— त्राद्शांत्मक त्रालोचना-प्रणाली—त्र्रानुसन्धानात्मक त्रालोचना-प्रणाली—परि-स्थितिमूलक त्रालोचना-प्रणाली —त्रालोचक के त्राधिकार—काव्य के मुख्य विपया-धार—काव्य का ध्येय—काव्य शैली—भव्य शैली के तत्त्व—युगृ तथा कला— काव्य का स्वरूप—त्रानुवाद के नियम—त्रालोचना तथा संस्कृति—प्राचीन नियमों की पुनरावृत्ति—नवीन सिद्धान्त—शैली का लच्य—त्रालोचना के मौलिक नियम २६५—३१३

#### : 8 :

त्र्याधुनिक युग का वातावरण—यथार्थवाद—संकेतवाद—पाहित्य-विषयक विचार : छन्द-प्रयोग—कला का त्र्यादर्श

# द्वितीय खएड : सिद्धान्त

#### प्रथम प्रकरण

सिद्धान्त-निर्माण के आधार

त्रालोचना-प्रवृत्ति की व्यापकता—त्रालोचना का साहित्यिक जन्म—कवि की शिक्षा-दीक्षा का महत्त्व—त्रादर्श कृतियों के त्रानुकरण से हानि ३२५—३२६

#### : २ :

स्रालोचना का क्षेत्र—स्रालोचक तथा साहित्यकार का सम्बन्ध—स्रालोचक तथा साहित्यकार का द्वन्द्व—स्रालोचना-कला की सृष्टि—स्रालोचना-क्षेत्र की किटनाइयाँ —स्रालोचना-क्षेत्र के प्रचलित शब्द—हिष्टकोण की किटनाई—कलाकार का लद्द्य—कला का महत्त्व ३२६—३४६

#### : 3 :

य्रालोचना के नियमों का निर्माण—युग ग्रौर साहित्य—लोकप्रिय रचनात्रों की ग्रालोचना—दुरूह कृतियों की ग्रालोचना—नियमों के पुनरुत्थान की सम्भावना—ग्रालोचक की विफलता के कारण: 'ग्रार्थ-दोप'—कल्पनात्मक स्थलों की दुरूहता — स्मरण-शक्ति की वाधा—भावुकता की बाधा—रूढ़ि तथा पक्षपात की भावना ३४६—३५६

#### : 8 :

भाषा-प्रयोग तथा स्रर्थ-वैभिन्य—स्रालोचनात्मक वाधास्रों का निराकरण्—स्रलंकारों का संकेते—कवि का उद्देश्य—मानसिक एकाग्रता—लच्च का स्रतंस्वान—काव्य का स्राकार ३५६—३७०

#### . y :

मानव-मस्तिष्क की विशेषता—लय तथा छुन्द का सौन्दर्व श्रौर उसका विवेचन— श्रेष्ट काव्य— ग्रन्य ग्रालोचनात्मक विचार—क्रियात्मक तथा ग्रालोचनात्मक शक्ति — ग्रध्ययन तथा क्रियात्मक शक्ति ३७०—३८१

#### ξ:

श्रेष्ट त्रालोचक के प्रमुख गुण्-विराग—विस्तृत ज्ञान—सहानुभूति प्राप्ति की त्रावश्यकता—त्र्यालोचक के त्रान्य गुण्—सौन्द्र्यानुभूति-क्षमता—प्रभावशाली व्यक्तित्व—निर्ण्यात्मक शक्ति—श्रेष्ट शैली—त्र्याधिनक त्रालोचना की रूप-रेखा—परिस्थिति का निराकरण ३८१—३६६

#### : ૭ :

त्र्यालोचक का कार्य—कवि का उत्तरदायित्व—पाठक-वर्ग का उत्तरदायित्व ३<u>६</u>६—४०⊏

#### : 5 :

कला तथा नैतिकता—कला का लच्य—'कला कला के लिए हैं'

805-880

#### द्वितीय इकर्ग

श्रालोचना के वर्गीकरण की समस्या

#### : ? :

त्र्यालोचना-प्रणालियों के वर्गीकरण की समस्या

४१<u>८</u>—४२३

: 5 .

त्रालोचना का ग्रर्थ

४२३<del>--</del>४२८

परिमापा की समस्या : उसके त्राधार

825-832

# तृतीय प्रकरण

श्रालोचना का वर्गीकरण्

| <i>ऋाली</i>                          | चना   | का  | वगी    | <i>करण्</i>   |                                        |
|--------------------------------------|-------|-----|--------|---------------|----------------------------------------|
|                                      | :     | ?   | :      |               |                                        |
| ग्रनुभवात्मक ग्रालोचना-प्रणाली       |       |     |        |               | ४३३—४३५                                |
|                                      | :     | P   | :      |               |                                        |
| ऐतिहासिक ग्रालोचना-प्रणाली           |       | •   |        |               | ४३५—४३७                                |
| Spirate state of the control         | •     | રૂ  | •      |               |                                        |
| निर्णयात्मक त्र्यालोचना-प्रणाली      | •     | _   | 1000   |               | ४३७—४४०                                |
| Tadalara sadi a di adidi             |       | 8   | •      |               |                                        |
| वैज्ञानिक ग्रालोचना-प्रणाली—वै       | ਜ਼ਾਜਿ |     | ग्राली | चना के ग्रन्य | ग्राधार : ग्राय—                       |
| कमिक श्रेष्टता—युग का दिग्दर्शन      |       |     | 21111  |               | Indexessed and another than the second |
| क्रामक अण्डता—युग का दिग्दराग        |       |     |        |               | 388-088                                |
|                                      | •     | Y   | •      |               |                                        |
| तुलनात्मक ऐतिहासिक ग्रालोचना-        | प्रणा | लो  |        |               | ४४६ ४५१                                |
|                                      | •     | έ   | :      |               |                                        |
| जीवन-वृत्तान्तीय त्र्यालोचना-प्रणाल  | îì    |     |        |               | ४५१—४५४                                |
|                                      | :     | O   | :      |               |                                        |
| नैसर्गिक त्र्यालोचना-प्रणाली         |       |     |        |               | ४५४                                    |
|                                      | :     | 5   | :      |               | 1                                      |
| रीति त्र्यालोचना-प्रणाली             |       |     |        |               | ४५५                                    |
| रावि श्रालाचना-त्रवाला               |       | 3   |        |               | ० र र                                  |
| 23 2 2                               | •     | C   | •      |               | Name -                                 |
| मनोवैज्ञानिक त्र्यालोचना-प्रणाली     |       | •   |        |               | ४५५—४६०                                |
|                                      | •     | १०  | į      |               |                                        |
| व्यक्तिवादी त्र्यालोचना-प्रणाली      |       |     |        |               | ४६०—४६४                                |
|                                      | :     | 33  |        |               |                                        |
| क्रियात्मक त्र्यालोचना-प्रणाली       |       |     |        |               | ४६४४७०                                 |
|                                      | :     | १२  | :      |               |                                        |
| प्रभावात्मक त्र्यालोचना-प्रगाली      |       | 2   |        |               | ४७०—४७१                                |
| त्रमानासम्बद्धाः त्रासात्रमा त्रसासा |       | 23  |        |               | 334 304                                |
| कार्यात्मक त्र्यालोचना-प्रणाली—सः    | •     |     | •      |               | VID 9                                  |
| कार्यात्मक ग्रालाचना-प्रगाला—स       | मय    | 411 | 1र्गथ  |               | ४७१४७६                                 |

व्यक्तित्व प्रदर्शन प्रणाली—तीत्रानुभ्ति सिद्धान्त—ग्रिमव्यंजनावादी त्रालोचना-प्रणाली—उपसंहार ४७६—४६२

# चतुर्थ प्रकरण

#### प्रगतिवादी श्रालोचना

प्रगतिवादी त्रालोचना की भूमिका—त्राधुनिक-काल का द्वन्द्व—त्राज का समाज तथा साहित्य—सामाजिक जीवन की विषमता तथा प्रगतिशीलता की त्रावश्यकता— प्रगतिशील साहित्य में कला का स्थान—प्रचार का प्रश्न—अमिकवर्गीय साहित्य-रचना की किटनाई—साहित्य का वर्गीकरण्—क्या समन्त्रय सम्भव है—इन्द्रियवाद का जन्म—प्रभाववाद—शिक्षात्मक साहित्यादर्श का प्रभाव—मार्क्यदर्श च्यारवाद का प्रश्न—मार्क्यवाद तथा सौन्दर्यात्मक सिद्धान्तों का समन्त्रय—समाज तथा साहित्य का सम्बन्ध—पदार्थवाद का जन्म—रूढ़ि का महत्त्व अभिकवर्गीय साहित्य की परम्परा—उसके तत्त्व—प्रेरणा का स्रोत—प्रचारवाद का रूप—प्रचार के साधन—प्रचार की किटनाई—प्रचारवाद तथा सौन्दर्यात्मकता—त्र्यालोचक का उत्तरदायित्व—त्र्यालोचना का परिमार्जन—त्र्यालोचना तथा रूढ़िवादिता

४६३ — ५२६

#### पंचम प्रकरण

#### ₹:

#### उपसंहार तथा परिभाषाएँ

त्र्यालोचकों को साधारण निर्देश—साहित्य तथा कला का लच्च स्रौर कल्पना-शक्ति का बोध—साधन त्र्यौर साध्य का निर्णय—कला तथा जीवन के सम्बन्ध का ज्ञान—किव तथा त्र्यालोचक—स्रालोचक की कार्य-शैली—युग-ज्ञान—जीवनाध्ययन—स्रालोचना का मृल त्र्याधार—साहित्य के मूल्य का त्र्रानुसन्धान ५३०—५५०

परिभाषात्रों का निर्माण—सौन्दर्यात्मक सिद्धान्त की न्यूनता त्रौर उसकी पूर्ति ५५० —५५३

**3** 

परिभाषाएँ ।

प्प्३---प्७१

अनुक्रमणिका सहायक ग्रन्थों की सूची

५७८--५८०



प्रथम खग्ड

इतिहास



### विषय-प्रवेश

प्राचीन त्रालोचना-काल का विभाजन प्राचीन त्रालोचना-काल को हम तीन भागों में विभाजित कर सकते हैं। पहला काल चौथी त्रौर पाँचवीं शती पूर्व ईसा कहा जा सकता है जब यूनान

की राजधानी एथेन्स समस्त विद्या और कला का केन्द्र था; दूसरा काल दूसरी तथा तीसरी शती पूर्व ईसा-काल है जब ऋलै-क्जेिराड्या तथा यूनानी सभ्यता तथा विद्या से प्रभावित ऋन्य देश प्रगति कर रहे थे और तीसरा काल वह है जब रोम और यूनान का पारस्परिक संबंध बढ़ा श्रीर दो सी वर्षों तक दोनों के सम्पर्क द्वारा सभ्यता श्रीर संस्कृति की प्रगति त्र्यौर उसका प्रसार होता गया। ऐतिहासिक दृष्टि से इन तीनों कालों का महत्त्व एक-सा ही है श्रीर सभी का व्यापक ज्ञान वाब्छनीय है; परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि सबसे प्रसिद्ध प्रथम काल है, जब यूनानी सभ्यता अपनी परा-क।ष्ठा पर थी श्रौर यूनानी ज्ञान-भग्रहार की घाक समस्त संसार पर जमी हुई थी । इसी काल के साहित्यकारों, दर्शनवेत्तात्रों तथा कलाकारों ने उन महत्त्व-पूर्ण सिद्धान्तों का निर्माण किया जिनका प्रभाव आधुनिक काल तक बराबर बना रहा ख्रौर जिसके खाधार पर अनेक खाधुनिक खालोचक अपने खालोचना-सिद्धान्तों का प्रतिपादन करते रहे। दूसरे काल की श्रपेचा तीसरा काल ही प्रसिद्ध रहा, क्योंकि यूनानी तथा रोमीय कलाकारों की किया-प्रतिकिया द्वारा भी एक नवीन ग्रौर सहस्वपूर्ण साहित्य का निर्माण हुश्रा जिसकी ऐतिहासिकता तथा व्यापक महत्त्व का ज्ञान भी हमारे लिए आवश्यक है। द्वितीय काल की महत्ता केवल इसीलिए है कि इस काल ने दोनों अन्य कालों को समभने-समभाने में हाथ बटाया श्रौर दोनों का श्रपूर्व समन्त्रय उपस्थित करके साहित्य की च्यापकता का प्रमाण प्रस्तुत किया।

इन तीनों कालों में निर्मित साहित्य का पूरा लेखा नहीं मिलता। प्रायः

पुस्तकें भी त्राप्राप्य हैं। प्राचीन यूनान के सफल राजनीतिज्ञ तथा वाक्-विशारद -पेरिक्लीज के समय से बाद तक निस्सन्देह ग्रानेक महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ लिखे गए; साहित्यिक मनीषियों ने अपने विचारों को लिपिवह किया और बहुत से साहित्यिक विषयों पर सैद्धान्तिक पुस्तकों की रचना भी की; परन्तु ये समस्त पुस्तकें प्राप्त नहीं । प्राचीन संस्कृत-साहित्यकारों के समान कुछ लेखकों के तो केवल नाम ही मिलते हैं श्रीर उनकी कृतियाँ लुप्त हो गई हैं। श्रीर यह केवल श्रनुमान ही लगाया जा सकता है कि उन लेखकों ने किन-किन विषयों पर यन्थ लिखे होंगे। त्रानेक साहित्यकारों की कृतियाँ हमें विखरे रूप में मिलती हैं जिन्हें हम फुटकल रचनाथों के श्रन्तर्गत ही रख सर्केंगे। कुछ श्रन्थ भाषण-शास्त्र, दुःखान्तकी, सुखान्तकी, लेख, व्यंग्य-काव्य, कविता तथा गद्य विष-यक हैं। सुकरात के संवाद रूप में भी कुछ प्रनथ शास हैं। ग्रतएव यह कहना श्रसंगत न होगा कि प्राचीन काल में यूनानियों ने श्रालोचना को साहित्य के ग्रन्य श्रंगों से पृथक् नहीं किया था श्रौर वे उसकी स्वतन्त्र महत्ता मानते भी नहीं थे। उन्होंने त्रालोचना को दर्शन, भाषण-शास्त्र तथा व्याकरण के श्रन्त-र्गत ही माना था। वास्तव में दुर्शन ख्रौर भाषण-शास्त्र के ख्रध्ययन के फल-स्वरूप जिन-जिन प्रश्नों का विकास हुत्रा उसी का नाम उन्होंने श्रालोचना रख दिया ग्रौर उसका महत्त्व गौरण ही रखा। यूनान एक ग्रादर्श प्रजातन्त्र राष्ट्र था श्रीर उस राष्ट्र को प्रवल बनाने तथा गौरवान्वित करने में देश का प्रत्येक प्राणी लगा हुआ था। देश तथा समाज को श्रेष्ठ स्तर पर रखने में सभी दत्तचित्त थे. इसलिए यह स्वाभाविक ही था कि वे राष्ट्र के सभी महत्त्वपूर्ण ग्रंगों—राज-नीति. श्रर्थशास्त्र, साहित्य इत्यादि-पर श्रपना संरत्त्रण रखते । समाज तथा राष्ट्र के लिए क्या लाभप्रद है ? उसके लिए क्या उपयोगी है ? उसके लिए क्या श्रेयस्कर है ? इन सब प्रश्नों पर वे बहुत ध्यानपूर्वक विचार करते थे। इन विचारों के फलस्वरूप यह स्पष्ट है कि प्रजातन्त्र-राष्ट्र के लिए भाषण-शास्त्र को अत्यधिक महत्ता मिलती, क्योंकि इसका प्रयोग सदस्यों के चुनाव, सामा-जिक प्रश्नों के हल तथा अन्य राज्य-नियमों के निर्माण में आवश्यकीय था। जिस न्यक्ति की वाक्-धारा तीव, पुष्ट तथा त्राकर्षक ग्रौर भन्य होती उसी को जीत होती और उसी के मत का प्रतिपादन होता। इसीलिए उस काल में भाषण-शास्त्र की महत्ता सर्वश्रेष्ठ रही। इसके साथ-ही-साथ दर्शन की सर्वेप्रियता तो पहले ही से थी। दर्शन के सिद्धान्तों का अनुसन्धान और उनके राज-नीतिक प्रयोग भी लेखकों को ग्रत्यन्त रुचिकर रहे, जिसके फलस्वरूप दर्शन-शास्त्र पर भी अनेक ग्रंथ लिखे गए। इन दो महत्त्वपूर्ण विषयों —दर्शन तथा भाषण-शास्त्र—पर ग्रंथ लिखते समय श्रिधकतर कुछ साहित्यिक प्रश्नों का जन्म हुत्रा ग्रोर लेखकों ने टिप्पणी रूप में श्रथवा परिशिष्ट में श्रपने विचार प्रकट किये। प्राचीन साहित्यिक श्रालोचना का रूप भाषण-शास्त्र के नियमों में ही निहित रहा ग्रोर उसका स्पष्ट विवेचन बहुत काल तक नहीं हुत्रा। ग्रोर यह स्वाभाविक भी है, क्यों कि उस काल में दर्शन ग्रोर भाषण-शास्त्र की महत्ता ग्रान्य किसो विषय को मिली भी न थो। जो भी श्रालोचनात्मक ग्रंथ लिखे गए उनमें प्रधानत्व भाषण-शास्त्र तथा दर्शन को हो मिला। परन्तु श्रनुसन्धान से यह पता चलता है कि श्रनेक ऐसी पुस्तकों, जो काव्य तथा कला-विषयक थीं, श्रवश्य रही होंगी श्रोर श्रपनी प्राचीनता के ही कारण लुप्तप्राय हो गईं। भाषण-शास्त्र का प्रभाव बाद के लिखे हुए साहित्य पर स्पष्ट होता जाता है; यहाँ तक कि कवि-धर्म श्रोर काव्य-निर्माण पर श्रपने विचार प्रकट करने वाले सभी लेखक प्रायः उसी का सहारा लेते हैं। कि श्रोर काव्य-विषयक श्रध्य-यनों में लेखकों ने उन्हीं शब्दों श्रोर सिद्धान्तों का प्रयोग किया है जो भाषण-शास्त्र में पहले प्रयुक्त हो चुके थे।

यूनानियों की श्रालोचनात्मक प्रतिभा उपरोक्त विवेचन से यह स्पष्टतया प्रमाणित है कि प्राचीन काल में श्रालोचना का कोई स्वतन्त्र रूप नहीं था श्रीर वह केवल गौण रूप में ही भाषण-शास्त्र-विषयक ग्रन्थों में प्रस्तुत है। वस्तुतः जिन-जिन लेखकों ने भाषण-शास्त्र पर ग्रन्थ लिखे उन्होंने

श्रनजाने ही श्रालोचनात्मक सिद्धान्त प्रस्तुत कर दिए। जैसा कि संकेत दिया जा चुका है, यूनानी-प्रजातन्त्र-राष्ट्र की सफलता के लिए जो उपक्रम किये जाते थे उनमें नैसर्गिक रूप में श्रालोचना-सिद्धान्तों का जन्म होता जाता था। राजनीतिक तथा सामाजिक प्रश्नों का हल दूँ इने में लेखक-वर्ग, किव कान्य तथा श्रालोचना पर कुछ-न-कुछ संकेत-रूप में कह जाते थे। परन्तु इतना होते हुए भी यह ध्यान में रखना श्रावश्यक है कि प्राचीन यूनानी जाति में श्रालोचनात्मक प्रतिभा नैहार्गिक रूप में प्रस्तुत थी श्रीर यद्यपि इस प्रतिभा को सद्धान्तिक रूप लेने में बहुत समय लगा, परन्तु उसकी मानसिक उपस्थित विवाद प्रस्त नहीं। यूनानियों में ज्ञान की श्रपार भूख थी श्रीर इसी भूख को मिटाने के लिए उन्होंने जमीन-श्रासमान को एक करके ही चैन लिया। उनके लिए ज्ञान की उपयोगिता इसी में थी कि वह ज्ञान है श्रीर उसी को प्राप्त करने में वे दत्तचित्त रहे। उन्होंने प्रकृति की जिटल पहेलियों को, नचत्रों के श्राकर्षण को, मानव के हृदय श्रीर मस्तिष्क को समफने श्रीर सुलकाने में श्रपनी सम्पूर्ण

शक्ति लगा दी। इसलिए यह स्वाभाविक ही था कि वे साहित्य, कवि छौर कला का भी अनुसन्धान करते छौर उनको पूर्णतया समक्तने का भी प्रयत्न करते।

इस प्रकार के अनुसन्धान के लिए उनमें प्रद्भुत चमता भी थी। उनमें दार्शनिकता, तर्क, विचारशीलता नैसर्गिक रूप में थी। दर्शन ने उन्हें अन्यान्य आध्यात्मिक मार्ग दिखलाए, तर्क ने उन मार्गों का विश्लेषण किया ग्रौर उनकी विचार-शक्ति ने उनको ब्राह्म बनाया । कलाःमक ज्ञान भी उनका कुछ कन न था और कलावियता उनमें कूट-कूटकर भरी हुई थी। और इसी ज्ञान श्रीर कला ने उनको श्रन्य जातियों के सम्मुख श्रादर्श रूप में रखा। इसका प्रमाण हमें उनके साहित्य-चिन्तन, साहित्यिक सिद्धान्तों तथा उनकी उत्कृष्ट रचनात्रों खीर कला-सम्बन्धी विचारों में मिलता है जिनका अधिकांश त्राज तक लोकप्रिय है श्रौर जिनकी महत्ता श्राज तक कम नहीं हुई। इसमें सन्देह नहीं कि उनका चेत्र संकुचित था, उनका देश-काल-ज्ञान परिमित था श्रौर उनके ज्ञान की सीमाएँ भी विस्तृत न थीं। वे साहित्य की व्यापकता, उसकी अनेकरूपता तथा विशालता से परिचित न हो सके थे और दूसरे देशों के साहित्य का उन्हें यथेष्ट ज्ञान न था। इसी कारण साहित्य के उन अनेक रूपों से भी वे परिचितंन थे जो अन्य देशों में लोकप्रिय थे। इस विशाल संसार श्रौर प्रकृति के श्रनेक गुण उनके श्रनुभव से परे भी रहे। साथ-ही-साथ यूनानियों ने कुछ साहित्यिक सिद्धान्तों को उपेत्ता की दृष्टि से भी देखा जिसके कारण उनका दृष्टिकोण व्यापक न होकर संकुचित तथा विकृत हो गया। कुछ साहित्यिक सिद्धान्तों के प्रति उनका पच्चपात भी श्रिधिक था जिसके फलस्वरूप उनके अनेक आलोचनात्मक मापों में व्यतिक्रम आ गया और उन पर पूर्णतया विश्वास नहीं किया जा सकता।

सभी प्राचीन राष्ट्रों का यह सर्वमान्य साहित्यक यूनानी साहित्यिक सिद्धान्त रहा है कि कलाकार को साहित्य द्वारा शिचा श्राद्शें प्रदान करना चाहिए। यही सर्वसम्मत सिद्धान्त यूनानियों का भी रहा। इसका सबसे स्पष्ट कारण यह था कि यूनानी साहित्य देश के धर्म से ग्रिभिन्न रूप से सम्बन्धित था श्रोर पग-पग पर साहित्यकार धर्म की प्रतिष्ठापना ग्रौर धर्म की महत्ता बनाए रखने के लिए ही साहित्य का निर्माण करते थे। इसका फल यह हुग्रा कि उनके नैतिक तथा सौन्दर्यानुभूति के सिद्धान्तों में कोई भी विभिन्नता न रही, दोनों ही एक थे श्रीर दोनों की सीमाएँ भी एक ही थीं। उनके लिए कला राष्ट्रीय धर्म की चेरी थी और उसका कोई स्वतन्त्र स्थान न था। जो-जो राष्ट्रीय उत्सव होते और जिन-जिन उत्सवों में धर्म-प्रसार तथा राष्ट्र के परिष्कार का प्रयत्न रहता। इस सम्बन्ध में यह भी न भूजना चाहिए कि यूनानियों का जीवन धार्मिक होने के साथ-साथ राजनीतिक भी था; अथवा यों कहिए कि उनका राष्ट्रीय जीवन सद्वैव राजनीतिक तथा धार्मिक प्रश्नों को सुलक्ताने में प्रयत्नशील रहा और कलात्मक सिद्धान्तों के लिए यूनानी समाज के सर्वतोमुखी जीवन को व्यक्त करना कला-कारों के लिए अनिवार्य सा हो गया। यूनानी आत्मा सद्वैव नैतिक परिष्कार का आदर्श सम्मुख रखती और उसी पथ पर कलाकारों को चलने के लिए बाध्य करती। जो-जो कलाकार इस नैतिक परिष्कार में सहयोग न देते अथवा राजनीतिक विच्छृ ज्ञुलता लाने का प्रयास करते या तो वे निर्वासित होते अथवा प्राग्व एड पाते।

समय के परिवर्तन श्रौर प्राचीन यूनानी कलाकारों की यूनानी श्रादशों का सुरत्ता-हेतु इधर उधर घूमने-फिरने के कारण समस्त हास यूनानी जीवन में उच्छु ङ्खलता श्राने लगी। यूनान की राजधानी एथेन्स साहित्य श्रौर कला का एक-मात्र

केन्द्र न रह पाया। त्रालैक्जेिएड्या, परग़ैमम, रोड्स तथा ऋन्यान्य नगरों में यूनानी साहित्यकार बस गए श्रौर वहीं सुरत्तित रहकर वे श्रगनी साहित्य-साधना करने लगे। नये नगरों तथा नये वातावरण में त्राते ही उनका मान-सिक विस्तार बढ़ने लगा त्रौर उनके दृष्टिकोण में भी शनैःशनैः परिवर्तन होने लगा । इस परिवर्तन ग्रौर विकेन्द्रीकरण के फलस्वरूप समस्त यूनानी जीवन में नीरसता त्राने लगी त्रौर उनका राष्ट्रीय तथा सामाजिक जीवन हीन होने लगा। एथेन्स-जैसे श्रपूर्व कला-केन्द्र में, जहाँ ग्रत्यन्त श्रोष्ठ साहित्य की रचना हुई थी, श्रब हर श्रोर श्रवनित के ही चिह्न दिखाई देने लगे। मानसिक तथा ग्रात्मिक दुर्बेलता भी सभी चेत्रों में बढ़ने लगी ग्रीर ग्रध्यात्म-चिन्तन की ओर से कलाकारों को अरुचि होने लगी। दर्शन-शास्त्र का स्थान तर्क ने ले लिया थ्रौर इसके फलस्वरूप कला हीन होने लगी। दर्शन श्रौर कला में श्राध्यात्मिक सम्बन्ध है; तर्क श्रीर कला में श्रान्तरिक विरोध । इतना होते हुए भी प्राचीन यूनानी कला की महत्ता बनी हुई थी, परन्तु नवीन कलात्मक अनुभवों की वृद्धि हो रही थी जो आगे चलकर अत्यन्त श्रोध्ट कला के आधार बने । भाषण-शास्त्र के कुछ नवीन सिद्धान्त भी बनने लगे थे, परन्तु वास्तव में यूनान का हृदय केवल राष्ट्र की प्राचीन मर्यादा, प्राचीन कला तथा प्राचीन

साहित्य को ही सुरचित करना चाहता था। इसके लिए अनेक साहित्यकार कटि-बद्ध हुए और उन्होंने प्राचीन अन्थों की टीका तथा भाष्य और उनका सम्पादन तथा संकलन करना आरम्भ कर दिया। वास्तव में यह युग दैयाकरणों तथा वाक्-विद्या-विशारदों के साहित्याध्ययन तथा साहित्यिक विवाद का युग था। साहित्यकार अपने राष्ट्र की प्राचीन साहित्यिक निधि को सुरचित रखने में संलग्न रहे। इसके दो सौ वर्ष पश्चात् आलोचना-चेत्र में फिर परिवर्तन हुआ।

रोमीय साहित्य-सृजन की प्रेरणा इस नवीन युग में सबसे महस्वपूर्ण कार्य रोमीय साहित्य-सजन था। यूनान पर रोम ने युद्ध में विजय प्राप्त की थी; परन्तु जहाँ रोमीय शासन यूनानी धरती पर ग्रसारित हुन्ना, रोम के मानसिक चेत्र पर

यूनानी शासन फैलने लगा श्रीर कुछ ही समय बाद विजयी रोम यूनानी साहित्यकारों द्वारा विजित होने लगा। इस काल का मुख्य साहित्यिक कार्य था युनानी साहित्य को रोमीय डॉचों में ढालना श्रथवा उनका रोमीयकरण। रोम का साहित्य यूनानी साहित्य ख्रौर कला के सम्मुख बर्बर ही कहा जायगा । इसका कारण यह था कि रोमीय केवल एक ही चेत्र में अपनी दत्तता प्रदर्शित कर रहे थे , श्रीर वह था युद्ध-चेत्र । भारतीय राजपूतों के समान ही उनकी वीरता, धीरता, गर्व, श्रभिमान श्रीर राज्य-शासन की त्ती बोली श्रीर अपनी युद्ध-कला द्वारा ही उन्होंने एक विशाल साम्राज्य की नींव डाली। समस्त रोमीय जीवन साम्राज्य-रचा में व्यस्त रहता श्रौर उन्हें ललित-कलाश्रों को अपनाने के लिए न तो अदकाश था और न उसके प्रति कोई आकर्षण। स्वभावतः भी रोमीय अध्यात्म तथा दर्शन से दिमुख थे और उनमें न तो कल्पना थी त्रौर न उनका कोई विशेष साहित्यिक अध्ययन ही था। वे तो इस धरती के जीव थे थ्रौर इस धरती के परे उन्हें कुछ भी सूक्त पड़ता था। जीविकोपार्जन, समाज-नियन्त्रण इन्हीं में वे संजग्न रहते श्रीर उनके सम्मुख श्रध्यातम तथा कल्पना-जगत् से सम्बन्धित कोई भी प्रश्न नहीं उठते । उनका संसार केवल ऐहिक तथा दैहिक प्रश्नों तक ही सीमित था। पार्थिव जीवन के प्रश्नों को सुलक्ताने तथा जीवन के प्रायोगिक तत्त्वों में उलके रहने के कारण उन्होंने किसी दूसरी त्रोर कोई प्रगति न की त्रौर इसका प्रमाण है उस समय का रोमीय साहित्य, जिसकी प्रमुख धाराएँ हैं सामाजिक नियन्त्रण तथा न्याय-शास्त्र का विवेचन।

कलात्मक ज्ञान तथा कलापूर्ण साहित्य-रचना में रोमीय यूनानियों से कहीं पीछे थे, परन्तु फिर भी उनमें उद्योग श्रौर परिश्रम की कमी न थी। रोमीय जाति में उत्साह था श्रोर जीवन को सफल बनाने की श्रनवरत चेष्टा। यद्यपि वे नवीन रूप से न तो कार्य श्रारम्भ कर सकते थे श्रौर न उनमें इसकी चमता ही थी, परन्तु फिर भी वे प्राचीन यूनानी कलाकारों का श्रनुकरण करके साहित्य-रचना करते रहे। इस कला में उनकी तत्परता सराहनीय है। श्रेष्ठ साहित्य-रचना के लिए कुछ विशेष श्राधारों की श्रावश्यकता पड़ती है; श्रौर रोमीय यह भली-भांति जानते थे कि उनका साहित्य तभी पनप सकता है जब वे युनानी साहित्य का सहारा लें श्रीर उसी को श्राधारभूत मानकर श्रपना साहित्य निर्मित करें। इसी तथ्य को भली-भाँति हृद्यंगम करके उन्होंने यूनानी साहित्य का अध्ययन आरम्भ किया और उसको रोमीय समाज तथा रोमीय साम्राज्य के अनुकूल बनाने में अपनी सारी शक्ति लगा दी। इसी कारण समस्त रोमीय साहित्य पर यूनानी साहित्य की छाप है। रोमीय लेखकों ने काव्य तथा गद्य-रचना के लिए नियम बनाने शुरू किये और आलोचना साधारणतया उनके लिए उन नियमों का संकलन तथा विवेचना हो गई जो लेखकों को साहित्य-सृजन में सहायता देती। कुछ हद तक भाषण-शास्त्र के अध्ययन और विवेचन का भी बोल-बाला रहा। रोमीय तथा यूनानी लेखकों के मिलने जुलने तथा भाव-विनिमय द्वारा साहित्यिक दृष्टिकोशों का परिमार्जन होता रहा। कुछ रोमीय लेखक ऐसे भी थे जो यूनानी साहित्य से भलीभांति परिचित थे और उनको तुलनात्मक श्रालोचना सिद्धान्तों को प्रयुक्त करने में सफलता मिली। इसी समय इतिहास की नई परिभाषा भी बनी श्रीर जीवन श्रीर साहित्य में श्रात्मिक तथा श्राध्यात्मिक सम्बन्ध भी स्थापित हुन्ना। इसी समय पत्र-लेखन-कला तथा ब्यंग्य-काव्य-रचना की प्रगति हुई जिनके द्वारा त्रालोचना-साहित्य को यथेष्ठ तथा व्यापक आधार मिलते गए।

प्राचीन श्रालोचना-साहित्य एक श्रौर दृष्टि से भी
प्राचीन युग का अत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। वह है उसकी प्राचीनता;
महत्त्व क्योंकि प्राचीन की नींव पर ही नवीन की कल्पना
होती है। श्रौर इसी के सहारे श्रौर इसी की सहा-

यता से मध्यकाल तथा श्राधुनिक काल का श्रालोचना साहित्य निर्मित भी हुग्रा। यह सही है कि प्राचीन काल का श्रालोचना साहित्य न तो परम्परागत है श्रीर न पूर्ण रूप से पुस्तकों में स्फुट नियम ही बिखरे हुए मिलते हैं; परन्तु यह सब होते हुए भी इस काल के श्रालोचना साहित्य में वे प्रश्न पहले-पहल पूछे गए जो श्रागे चलकर सिद्धान्त-निर्माण में सहायक हुए। उसी काल में साहित्य तथा श्रालोचना के कुछ मुल तत्त्वों का श्रनुसन्धान हुश्रा श्रीर उन्हीं

के श्राधार पर भविष्य की श्रालोचना की रूपरेखा बनी। उसी काल में ऐति-हासिक दृष्टिकोण द्वारा साहित्य का अध्ययन हुआ श्रौर श्राजोचनात्मक नियमों का सम्यक् निर्माण हुन्ना। प्राचीन काल के कलाकारों मे ही काव्य की ब्याख्या की, उसके तत्त्व बतलाए छौर उसकी ग्रान्तरिक ग्रनुभृति का विवेचन किया। त्रालोचना-साहित्य का इस काल में ही बीजारोपण हुन्ना। परन्तु यह ध्यान में रखना उचित है कि इस काल के कलाकारों को देश, काल तथा साहित्यिक न्यूनता की कठिन।इयों का सामना करना पड़ा ख्रौर उनके श्रनेक साहित्यिक श्रन्वेषण श्रान्तिम्लक रहे । जो बुछ भी साहित्य उस समय प्रस्तुत था उसी के ग्राधार पर नियमों का निर्माण हुत्रा। साहित्यिक निरीच्रण की शक्ति केवल एक-दो ही त्रालोचकों में रही; उनके शब्द-कोप सीमित रहे श्रीर उनकी पारिभाषिक शब्दावली ग्रानिश्चित तथा सन्दिग्ध रही। सिद्धान्तों के निर्माण में भी अनेक आलोचकों में समानता रही और प्रायः सभी ने एक-दूसरे के वक्तव्यों तथा आलोचना-सिद्धान्तों को अपने-अपने शब्दों में दुहराया । शाब्दिक श्रनिश्चय के कारण परिभाषाएँ न बन सकीं श्रौर साहित्य के श्रनेक महत्त्वपूर्ण र्यंगों पर प्रकाश नहीं पहुँच पाया । निर्णयात्मक शक्ति की भी कमी कहीं-कहीं दिखलाई देती है खौर निर्णय के खाधार भी बहुत सीमित तथा संकुचित रहे, क्योंकि साधारणतया त्रालोचकवर्ग साहित्य को उसकी उपयोगिता, यथार्थता तथा नैतिकता की कसौटी पर ही परखते रहे। शुद्ध त्रालोचना की सर्वथा कमी रही और न तो सौन्दर्यानुभूति के सिद्धान्तों पर ही ज़ोर डाला गया द्यौर न काव्य की द्यन्तरात्मा को परखने का ही प्रयास किया गया। परन्तु इतना सब होते हुए भी प्राचीन युग महत्त्वपूर्ण है ग्रीर उसकी समुचित विवेचना होनी चाहिए, क्योंकि इसी युग में उन साहित्यिक तथा दार्शनिक मनुष्यों का जन्म हुआ जिन्होंने पहले-पहल साहित्य तथा साहित्य-रचना पर ग्रपने सौलिक विचार प्रकट किये। ग्रक्तलात्न समान दार्शनिक, ग्ररस्त्-समान त्रान्वेषक, सिसेटो-समान वागीश, होरेस-समान कलाकार इसी काल में हुए। इनके सिद्धान्तों तथा उनके दार्शनिक चिन्तन द्वारा त्रालोचना-साहित्य को जो प्रकाश मिला है उसकी ज्योति त्राधिनिक काल में भी धूमिल नहीं हुई है।

त्रालोचना का त्रादि काल श्रालोचना-कला के श्रादिकाल के विषय में निश्चय-पूर्वक कुछ कहा नहीं जा सकता, परन्तु इतना श्रवश्य है कि हमें उस काल के चिन्तन, श्रध्ययन तथा साहि-व्यिक श्रमुशीलन में कहीं-कहीं श्रालोचनात्मक संकेतों

को पहली भलक मिल जायगी और इसी ग्रादिकाल के अन्तरतम में बीजरूप में छिपी हुई साहित्यिक प्रेरणाओं में, ग्रालोचनात्मक दृष्टिकोण का कहीं-कहीं स्पष्ट रूप से दर्शन हो जायगा। कहा जाता है कि प्राचीन युग के ग्रालो-चनात्मक सिद्धान्तों का प्रथम दर्शन हमें ग्रफ्तलात्न की कृतियों में मिलता है, परन्तु यह भी ग्रसन्दिग्ध रूप से कहा जा सकता है कि ग्रफ्तलात्न ने ग्रपनी कृतियों में उन्हीं ग्रालोचनात्मक सिद्धान्तों का निरूपण किया जो प्राचीन काल से ही युनानी चिन्तन धाराग्रों में इधर-उधर प्रवाहित थे। प्राचीन युग के चिन्तनशील व्यक्तियों ने समाज तथा राजनीति की रूपरेखा के निर्माण के सम्बन्ध में ग्रनेक विचार प्रस्तुत किये थे ग्रीर उन्हीं विचार-धाराग्रों में हमें कहीं-कहीं ग्रालोचनात्मक तरंगों का भी ग्राभास मिल जाता है। ग्रतः यदि हमें ग्रालोचना के ग्रादिरूप की समीचा करनी है तो उसका चेत्र यूनान का प्राचीन साहित्य ही होगा। इसी प्राचीन साहित्य, साहित्यिक प्रेरणाग्रों तथा ग्रमुभवी व्यक्तियों के सामाजिक तथा राजनीतिक चिन्तन में हमें ग्रालोचना का प्रथम संकेत मिलेगा जिसके नियम समय पाकर स्पष्ट होते गए ग्रीर जो श्रागे चलकर सिद्धान्त-रूप में प्रकाशित हुए।

यूनान के श्रादिकिव होमर तथा साहित्यकार हिसियाँड की रचनाश्रों में हमें पहले-पहल श्रालोचना का श्रादिसंकेत श्रस्पष्ट रूप में मिलता है श्रीर पूर्व-ईसा छठी शती के दर्शनवेत्ताश्रों की रचनाश्रों श्रीर उनके वक्तव्यों द्वारा उनकी पृष्टि होती है तथा श्रनेक श्रादिसंकेत स्पष्ट होने लगते हैं। इस शती के लेखकों में ज़ेनोफ़नीस तथा हेराक्टिटस महत्त्वपूर्ण हैं श्रीर उनकी स्फुट रचनाश्रों में श्रालोचनात्मक दृष्टिकोण का स्पष्ट श्राभास मिलता है। पूर्व ईसा पाँचवीं शती में भी विगडर-समान श्रेष्ठ नाटककारों की रचनाओं द्वारा यह ग्राभास ग्रौर भी स्पष्ट होने लगता है श्रीर श्रागे चलकर जब हम यूनानी तार्किकों तथा दर्शन-शास्त्रियों की कृतियों का अध्ययन करते हैं तो हमें यह ज्ञात होने लगता है कि अवश्य ही इन महान् आत्माओं का चिन्तन और अध्ययन नेत्र आलोचना का आदि रूप समक्तने की दृष्टि से महत्त्वपूर्ण है। इस शर्ती के दो लेखक उल्लेखनीय हैं—गोत्रियास तथा डिमाकिटस । इनके साथ-ही-साथ इतिहास-कार प्रृटार्क तथा तत्त्ववेत्ता डायोजेनीस लायटींज फे वक्तव्यों ने श्रालोचना के श्रादिरूप को स्पष्ट करने का प्रयास किया है, परन्तु इतना सब होते हुए भी हम निश्चयात्मक रूप से यह नहीं कह सकते कि इस युग में श्रालोचना का कोई सम्यक् ग्रध्ययन ग्रथवा उसका सेव्हान्तिक निरूपण हुत्रा। स्फुट कृतियों के स्फुट वक्तर्यों तथा उनमें संकेत-रूप में प्रस्तुत त्र्यालोचनात्मक दृष्टिकोर्णों के बल पर हम उस युग को महत्त्वपूर्ण मानते तो अवश्य हैं, परन्तु केवल ऐति-हासिक दृष्टि से, श्रन्यथा नहीं । जब तक हम यूनानी नाटककार प्रिस्टाफ़ेनीज के युग में नहीं पहुँच जाते श्रालोचनात्मक विचार स्फुट रूप में ही मिलेंगे. उनका सैद्धान्तिक त्र्यनुसन्धान एरिस्टाक्रेनीज़ द्वारा ही हुत्रा । एरिस्टाक्रेनीज़-रचित सुखान्तकीयों में हमें श्रनेक स्थानों पर श्रालोचना की प्राचीन रूपरेखा दिखाई दे जाती है। ग्रपने सुखान्तकीयों में उन्होंने साहित्यिक चर्चा की. तत्कालीन साहित्य का श्रनुशीलन किया श्रीर श्रपने समकालीन साहित्यकारों के महत्त्व का माप लगाया।

काव्य में प्रेरणा का महत्त्व जैसा कि हम पहले कह चुके हैं, साहित्य-सिद्धान्त-चर्चा, यूनानी साहित्यकार होमर तथा हिसियाँड के समय से ही प्रारम्भ हुई श्रीर इसका सबल प्रमाण यह है कि जब हमें महाकाब्य के रूप में इस समय

की अनेक रचनाएँ प्राप्त हैं तब कोई-न-कोई काव्य-सिद्धान्त उस काल में अवश्य ही मान्य रहे होंगे। प्राचीन युग के इस साहित्य में हमें अनेक स्थानों एर काव्य की उपयोगिता तथा काव्य-धर्म और काव्य के स्वरूप पर कुछ सिद्धान्त संकेत-रूप में मिलते हैं। उदाहरण के लिए काव्य-निर्माण में आदिमक तथा हृद्यगत प्रेरणा की आवश्यकता का आभास होमर-रचित महा-काव्यों के आदि में सदैव मिलता है। होमर के दोनों महाकाव्यों— इलियड तथा ओडसे के आदि में लोक-गाथाओं में प्रतिष्ठित काव्य-देवी की वन्दना रहती है जिसमें किव काव्य-प्रेरणा-दान के लिए लालायित रहता है, क्योंकि उसका यह विश्वाल है कि काव्य-देवी की कृपा द्वारा ही उसका काव्य सफल

होगा तथा उसकी प्रतिष्ठा बढ़ेगी। हिसियॉड-रचित पुस्तक 'थियोजोनी' की प्रस्तावना में भी इसी परम्परा का उल्लेख मिलता है। वहाँ भी लेखक अपने पाठकों से ग्रपनी काव्य-रचना का रहस्य बतलाता है श्रीर कहता है कि काव्य देवी की भेरणा द्वारा ही वह अपने महान् साहित्यिक कार्य में सफल हुआ, क्यों कि वह न तो लेखक था और न किव । यही परम्परा हमें पूर्व के किवयों में भी ठीक इसी रूप में मिलती है। प्रायः सभी प्राचीन महाकाव्यों, काव्यों तथा अन्य रचनाओं में शिव, गणपति तथा सरस्वती-वन्द्रना को प्रधानत्व दिया गया है श्रीर लेखक का विश्वास-सा रहता है कि दैवी कृपा-दृष्टि से ही उसकी रचना सम्पूर्ण होगी। संस्कृत-साहित्य के कवियों में यह परम्परा निश्चित रूप में कहाँ से आई, यह कहना कठिन है, परनतु पूर्व और पश्चिम की साहित्यिक परम्परात्रों की समानता के पीछे हमें मानव-जाति की सांस्कृतिक एकता का परिचय अवश्य मिलता है। हिन्दी के अनेक प्राचीन कवियों में यह परम्परा संस्कृत के कवियों द्वारा ही छाई होगी, क्योंकि प्रायः सभी हिन्दी के प्राचीन कवि संस्कृत के विद्वान थे, श्रीर संस्कृत-साहित्य की परम्पराश्रों का श्रनुकरण स्वाभाविक ही था। सरस्वती-वन्दना में निहित काव्य-प्रेरणा के श्रर्चन की श्राकांचा सभी कवियों में रही है श्रीर इसी वन्द्ना में हमें उस द्राचीनतम काब्य-सिद्धान्त का त्राभास मिलता है जो काब्य को देवी प्रेरणा द्वारा ही त्राविभू त समकता है। इसी दैवी प्रेरणा को प्रधानता देकर कवि श्रौर काव्य की परिभाषा निर्मित की गई, जो धीरे-धीरे भविष्य में सैद्धानितक रूप में मान्य हई ।

कवि-धर्म तथा काव्यादर्श इस परम्परा के साथ-साथ हमें इस काल में काव्य-सम्बन्धी कुछ श्रम्य श्रालोचनात्मक संकेत भी मिलते हैं। प्राचीन कवियों ने काव्य रचना करते समय इस बात का श्रवश्य निश्चय करना चाहा कि श्राखिर

कवि-धर्म है क्या और काव्य का उद्देश्य क्या होना चाहिए। ये दोनों प्रश्न स्वाभाविक हैं और इनके मूल आधार का अनुसंधान निरर्थक-सा होगा। जब कवि काव्य रचना करने बैठा होगा तो स्वभावतः उसने अपने धर्म तथा काव्य के ध्येय पर अवश्य मनन किया होगा। 'क्यों' और 'कैसे' ये दोनों प्रश्न अनादि काल से उठते आए हैं और प्राचीन कवियों के लिए इस प्रश्न का उत्तर हूँ इना स्वाभाविक ही था। यही दोनों प्रश्न यूनान के दोनों प्रसिद्ध आदिसाहित्यकारों ने भी उठाए। होमर का विचार था कि काव्य का ध्येय आनन्द-प्रदान होना चाहिए और यह आनन्द एक प्रकार के ऐन्द्रजालिक प्रयोग द्वारा ही प्रसारित होगा। इसी

विचार को होमर ने कई <sup>9</sup> स्थानों पर दुहराया है, जिससे स्पष्ट है कि इस प्रश्न को वह ऋत्यन्त महत्त्वपूर्ण समक्ते होंगे। इसके विपरीत हिसियाँड का मत था कि काव्यं का ध्येय शिचा-दान होना चाहिए अथवा किसी माभिक संदेश द्वारा जन-कल्याण । परन्तु यह मत बहुत बादु का है । इस विवाद का हल, जैसा कि त्रालोचना-साहित्य का इतिहास वतलाता है, वहुत काल तक नहीं मिल पाया श्रीर कलाकार अपने मनोनुकुल अपना ध्येय निश्चित करके काव्य-रचना करते रहे । इस सिद्धान्त के साथ एक ग्रौर साहित्यिक सिद्धान्त का भी बीजारोपग् इसी काल में हुआ। यह था काव्य का सभ्यतामूलक उपयोग। सहज रूप में भयानक पशुत्रों की पशुता को काव्य द्वारा वश में करने की किम्वदन्तियाँ लोक-गाथात्रों में भरी पड़ी हैं: यहाँ तक कि पाषाणों पर भी काव्य के प्रभाव की श्रनेक कथाएँ लोक गाथा रूप में प्रस्तुत हैं। कहा जाता है कि एम्फियन नामक कवि ने पत्थरों को श्रपनी काव्य-माधुरी से मोहित करके थीवस नगर की चहार-दीवारी वना दी श्रीर पत्थर एक-दूसरे पर श्रपने-त्राप सजते चले गए। यह विश्वास बहुत काल तक मान्य रहा ख्रीर ख्रनेक लोगों ने भाषण-शास्त्र तथा दर्शन में भी इसी शक्ति के प्रतिपादन का प्रयास किया। इसी समय कान्य-सम्बन्धी एक अन्य महत्त्वपूर्ण तत्त्व का संकेत भी मिलता है जो आगे चलका सिद्धान्त रूप में परिएत हुआ: वह है काव्य की आश्चर्यित करने की शक्ति.जो काव्य की ऐन्द्रजालिक कला का प्रथम श्रीर स्पष्ट संकेत है । होमर-रचित महा-काव्य 'इलियड' में यूनानी योदा ऐकिलीज़ की स्वर्ण ढाल की प्रशंसा करते हए कवि कहता है कि ढाल पर नये-नये जोते हुए खेत का चित्र है छौर यद्यपि सम्पूर्ण ढाल स्वर्ण की है और उसकी पृष्ठभूमि पीली है फिर भी नीचे से निकली हुई मिट्टी का रंग काला दिखाई पड़ता है। यह है कलाकार की कला, जो रंगों का इन्द्रजाल प्रस्तुत कर देती है ! इस संचिप्त कलापूर्ण वक्तस्य में त्रागामी काव्य-सिद्धान्त का बीजारोपण हुत्रा जिससे काव्य की ऐन्द्रजालिक कला को विशिष्ट स्थान मिला। पूर्व में भी काव्य की स्राध्यारिमक प्रतिष्ठा किसी भी छंश में कम नहीं थी। पूर्व की लोक-गाथा हों में राग-रागिनियों, वेद मन्त्र इत्यादि द्वारा जीवित खौर जड़ प्रकृति दोनों पर कलाकारों, संगीतज्ञों

त्रॉडेस—खण्ड ग्राट ४३-४५: "दैवी प्रेरणायुक्त कवि को ग्रमिवादन दो।
 इसमें गायन की दैवी शक्ति है जो मानव को मनोनुकृल प्रफुल्लित तथा
 त्रानिदत करती है।"

६२-६४—''वह देवियों का कृपा-पात्र हैं; वह उनके प्रेम से विवश हैं; उस-की पार्थिव दृष्टि छिन गई हैं, परन्तु उसे गीत का वरदान प्राप्त हैं।"

त्रौर वागीशों के विजय की चर्चा मिलती है। कुछ कवियों तथा गायकों ने मेघहीन श्राकाश से जल-वर्षा कराई है श्रौर दीपक-राग द्वारा बुक्ते दीप प्रज्व-लित किये हैं; कुछ ने तो मृतकों में भी प्राणों का संचार किया है।

यूनानी समाज में नाट्यपियता भी बहुत प्राचीन काल से प्रस्तुत रही है श्रौर उनके नाटकों का एक महत्त्वपूर्ण श्रंग, 'सहगायकों' का वर्ग, उसी समय से महत्त्वपूर्ण रहा है। सहगायकों के वक्तव्यों तथा महाकाव्य को सस्वर गाने वाले कलाकारों की कला में भी कुछ प्राचीन श्रालोचनात्मक तत्त्वों की प्रथम भलक दिखाई देगी। यह कहना तो श्रममूलक होगा कि इन स्फुट विवरणों में श्रालोचनात्मक तत्त्व प्रधान हैं श्रौर वे सैंहान्तिक रूप में प्रस्तुत हैं, परन्तु इन स्फुट विवरणों की ऐतिहासिकता पर सन्देह नहीं किया जा सकता।

उपयुंक्त कथनों से प्रमाणित है कि कला तथा कान्य प्रतीकवादी आलो- के अनेक चेत्रों में, हमें बोज-रूप में, अनेक आलोचना-चना-शैली का जन्म तत्त्रों की प्रस्तावना मिलती है और छठी शती पूर्व ईसा में यह प्रस्तावना और भी स्पष्ट हो जाती है।

इस काल में साहित्यकारों तथा दर्शन-शास्त्रियों का पुराना द्वन्द्व श्रौर भी जोर पकड़ लेता है। काव्य तथा दर्शन के लच्य, तत्त्वों, उद्देश्यों तथा उपयोगिता पर विवाद बड़ा पुराना है क्रौर उसके सम्बन्ध में जो-जो वक्तव्य उस काल में प्रकाशित हुए वे भी कम रोचक नहीं। यूनान के श्रायोनिया प्रदेश के दर्शन-वेत्ताओं ने प्रकृति के रहस्यों का उद्घाटन करने के लिए कुछ ऐसे सिद्धान्त निर्मित किये जिनसे साहित्य-संसार में बड़ी खलबली मच गई। इन दर्शन-शास्त्रियों ने यह प्रमाणित करने का प्रयास किया कि संसार कुछ विशिष्ट नियमों पर स्थिर है त्रौर वे नियम अटल हैं। भू-तत्त्व-विशारदों ने भी इन्हीं नियमों का स्वतः प्रतिपाद्न किया श्रौर भौतिक शास्त्र के ज्ञातात्रों ने भी प्रमाणों द्वारा यह साबित कर दिया कि संसार देवताओं के गर्व, प्रेम, श्रिम-मान, ईर्ष्या के हाथ की कठपुतली नहीं; उसके निर्माण श्रौर साहाय्य में श्रनेक भूतात्विक सिद्धान्त उपयुक्त होते हैं । इधर साहित्यकार होमर ने अपनी रचनास्रों में संसार को देवी-देवताओं के हाथ की कठपुतली बना रखा था। भारतीय लोक-गाथात्रों के समान यूनानी लोक-गाथाएँ भी अनेक देवी-देवतात्रों के कार्यों से सम्बन्धित थीं और साहित्य-चेत्र में अनेक देव-परम्पराएँ चली आती थीं जिन पर यूनानी जनता का श्रटूट विश्वास था। होमर ने श्रपने महाकाव्यों को लोकिशिय बनाने तथा यूनानी जीवन का दिग्दर्शन कराने के लिए इस

१. कोरस । देखिए 'काव्य की परख' तथा 'नाटक की परख'।

देव-परम्परा का प्रा सहारा लिया और संसार को उन्हीं की कृपा द्वारा निर्मित और ध्वंस होने की अनेक किम्बद्दितयाँ प्रस्तुत कीं। फलतः दर्शन तथा भौतिक शास्त्र और काव्य में परस्पर द्वन्द्व खिड़ गया। दर्शनज्ञों तथा तस्व-वेत्ताओं ने होमर-रचित महाकाव्यों को हीन प्रमाणित किया और नैतिक तथा आध्यात्मिक दृष्टिकोण से उनकी घोर भर्त्सना की। होमर ने देवी-देवताओं को मानवी गुणों और दोषों से विभूषित किया था जो देवताओं को देवत्व से गिराता था और इसी तथ्य को लेकर कुछ दर्शनज्ञों ने होमर पर व्यंग्य-बाण भी बरसाए। एक ने तो यहाँ तक कल्पना कर डाली कि इस पाप-कार्य के लिए होमर नर्क भेजे गए और वहाँ उनकी खूब दुईं शा हुई। कुछ दर्शनज्ञों ने होमर को निर्वािसत कर देने की भी आवाज उठाई। काव्य के लिए यह समय बड़ी कठिनाई का था, क्योंकि दर्शनज्ञों को जीत हो रही थी और साहित्यकारों की हार और घोर अपमान।

परन्तु इसी समय कुछ ऐसे ग्रालोचकों के भी दर्शन हुए जिन्होंने इस विवाद का ग्रन्त करने की चेष्टा की । दर्शन-शास्त्र ने ही इस विवाद को खड़ा किया था त्रौर उसी ने उसकी शान्ति भी की। दर्शनवेत्तान्त्रों ने यह नर्वीन धारणा प्रसारित करते हुए कहा कि प्राचीन कवियों ने अपनी लोक-गाथाओं श्रीर देव-कथाश्रों में श्रनेक सांसारिक तथा श्राध्यात्मिक तथ्य संकेत रूप में छिपा रखे हैं; कहीं-कहीं उन्होंने उन देव-गाथात्रों में ग्रभ्तपूर्व ज्ञान संकेत रूप में निहित कर रखा है श्रोर उन्हीं संकेतों तथा कल्पनात्मक प्रतीकों का विवेचन करके पाठकवर्ग उनके वास्तविक तथ्य को समभ सकता है। इसी धारणा के श्राधार पर दर्शनज्ञों ने यह सिद्धान्त बनाया कि होमर की रचनाश्रों के केवल शाब्दिक अर्थ ही नहीं लगाने चाहिएँ, उनके शब्दों और प्रतीकों के पीछे जो सत्य द्विपाकर रखे गए हैं उनको भली-भाँति सममना चाहिए तभी होमर की महत्ता समभी जा सकेगी। अनेक तार्किकों ने तो यहाँ तक कहा कि अश्लील उद्धरणों में भी होमर ने श्राध्यात्मिक सत्य इसलिए निहित कर रखे थे कि पाठकों की लिप्सा जागृत हो श्रीर उसके भोग के फलस्वरूप वे वास्तिविक तत्त्वों पर पहुँच जायँ। जिन टीकाकारों ने होमर के महाकाव्यों का विवेचन पहले-पहल उपरोक्त रीति से करने का प्रयास किया उनमें थियाजेनीज तथा एनैकजोरैस महत्त्वपूर्ण हैं। उन्होंने स्रपने दार्शनिक विश्लेषण द्वारा यह सिद्ध किया कि होमर के महाकाव्यों में जिन देवी-देवतात्रों की चर्चा है वे देवी-देवता प्रकृति की सचेष्ट शक्ति के प्रतीक-मात्र हैं त्रौर होमर ने उनको इस रूप में इसिलए रखा कि साधारण पाठकवर्ग का ध्यान उस खोर सहज ही ख्राकृष्ट

हो जाय। यदि होमर इन श्राध्यात्मिक प्रतीकों को वास्तविक रूप में रखते तो साधारण पाठकवर्ग उनकी महत्ता को हृद्यंगम न कर पाता। इसी प्रकार देवी-देवताश्रों के पारस्परिक युद्ध का विवेचन भी उन्होंने किया श्रीर यह बतलाया कि युद्ध देवतावर्ग में न होकर प्रकृति की भली तथा बुरी शक्तियों में सांकेतिक रूप में था। इसी प्रकार उन्होंने होमर के महाकाव्य के सभी खण्डों का दार्शनिक विश्लेषण किया। इस प्रतीकवादी श्रथवा ऐलिगारिकल शैली ने कविता को श्रालोचना को बहुत चित पहुँचाई श्रीर कविता को केवल कुछ श्राध्यात्मिक सत्यों का विवेचन मात्र ही सिद्ध किया। यह थी छुठी शती तक की श्रालोचना-परम्परा।

कला-तत्त्वों का ऋनुसंधान पूर्व ईसा पाँचवीं शती में यालोचना के नियमों की रूप-रेखा कुछ-कुछ अधिक स्पष्ट होने लगी और इस काल में यद्यपि मूल ग्रन्थों का अभाव रहा, फिर भी साहित्य-चर्चा के श्रन्तर्गत कुछ श्रालोचनात्मक नियम

निर्मित हुए। इस शती में यूनान की राजधानी एथेन्स की महत्ता भी बढ़ने लगी और सभी चेत्रों में प्रगति के लच्छ दिखाई देने लगे। मानसिक चेत्र में एक प्रकार की कान्ति आ गई; कला-चेत्र में नवीन प्रयोग होने लगे और राज-नीति के चेत्र में तो बहुत महत्त्वपूर्ण परिवर्तन की सम्भावना दिखाई देने लगी । समस्त यूनानी जीवन एक नवीन तर्कवाद की लहर से आन्दोलित हो उठा। यों तो पहले ही आयोनिया प्रदेश के कुछ दर्शनवेत्ताओं ने समाज-निर्माण के सम्बन्ध में अपनी राय प्रकट की थी ख्रीर नवीन सुकाव रखें थे, वरनत इस काल में सभी दर्शनज्ञों और कलाकारों का ध्यान सामाजिक तथा हाजनीतिक जीवन की श्रोर श्राकृष्ट हुआ और संसार-निर्माण सम्बन्धी सभी वराने प्रश्न अला दिये गए। जीवन को तर्क पर आधारित करने के लिए छानेक प्रयत्न होने लगे छौर तर्ककी कसौटी पर जीवन के सभी पहलुखों की व्यक्त होने लगी । धर्म, राजनीति, नीति समाज-सभी तर्क द्वारा परीचित होने लागे। इस तार्किक ग्रान्दोलन के फलस्वरूप प्रत्येक दिशा में परिवर्तन दिखाई हेते लगा । इसके साथ-ही-साथ यूनानी समाज मानसिक स्वतन्त्रता का भी कायल था श्रीर जीवन के सभी प्रश्नों पर वहाँ स्वतन्त्र रूप से विचार हुआ करता था। इस काल में कला की भी प्रगति हो रही थी श्रीर श्रेष्ठ कलाकार

राम तथा कृष्ण के जीवन से संबंधित अनेक घटनाओं तथा सन्तों की बानी
में प्रयुक्त अनेक उपमाओं और प्रतीकों को हम इसी आधार पर तर्क रूप
में समभ सकेंगे।

भ्रापनी सारी मानसिक शक्ति लगाकर देश का सांस्कृतिक कोष भरा-पूरा कर रहे थे। साहित्य भी इस जागरण-काल में श्रकृता न रहा। यूनानी लेखकों ने श्रेष्ठातिश्रेष्ठ दुःखान्तकीयों तथा सुखान्तकीयों की रचना की। गीतकाव्य तथा महाकाव्य तो पहले से ही प्रस्तुत थे श्रौर श्रव गद्य तथा भाषण-शास्त्र का भी सम्प्रक् रूप से श्रध्ययन होने लगा। श्रालोचनात्मक नियमों के बनाने के लिए श्रव साहित्य भी यथेष्ट मात्रा में निर्मित हो चुका था। यूनान के सुखान्तकी-लेखकों ने ही इसका श्रीगणेश किया।

इस शती में त्रालोचनात्मक विचारों का स्पष्टीकरण कला तथा प्रेरणा ही नहीं वरन् उनका प्रचार भी त्रधिक हुत्रा त्रौर का महत्त्व कला के महत्वपूर्ण तत्वों पर कलाकारों तथा कवियों ने ग्रयने-ग्रयने विचार प्रकट किये। इसमें सन्देह नहीं

कि प्राचीन लेखकों के वक्तव्यों में ये विचार सूत्र-रूप में प्रस्तुत थे और इनका स्पष्टीकरण कालान्तर में होता गया। लातीनी कवि पिण्डर तथा वागीश गोर्जियास के वक्तव्यों में हमें श्रालोचना के कुछ स्फुट नियमों का परिचय प्राप्त होता है, जो श्रागे चलकर सिद्धान्त रूप में मान्य हुए। पिएडर ने 'कला के नियमों' तथा 'स्तुति-गीतों के नियमों' की चर्चा की । उन्होंने काव्य के ऐन्द-जालिक प्रभाव तथा उनके द्वारा सौन्दर्यानुभव का गुणानुवाद किया। काव्य-रचना में कला तथा त्रान्तरिक प्रेरणा के महत्त्व पर भी उन्होंने अपने विचार प्रकट किये श्रीर प्रेरणा द्वारा निर्मित काव्य को ही श्रेष्ठ स्थान दिया। यद्यकि स्वयं उनकी विरचित रचनात्रों में कला का प्रयोग श्रधिक है श्रौर प्रेरणा का कम, फिर भी अपने विचारों में उन्होंने जिस कलात्मकता का परिचय दिया वह कम सराहनीय नहीं । उन्होंने अनेक स्थलों पर स्पष्ट रूप से बतलाया है कि काव्य के निर्माण में यदि प्रेरणा न हुई तो काव्य निर्जीव होगा। जो कलाकार श्रपने ज्ञान श्रीर कला के बल पर ही काव्य का निर्माण करेगा उसका प्रभाव श्रस्थायी रहेगा श्रीर उसका काव्य निम्न कोटि का होगा। केवल कला के सहारे ही काव्य-निर्माण व्यर्थ है, स्नान्तिस्क प्रेरणा ही काव्य को जीवन-दान देकर उसे श्रमर बनायगी । कलाकार में यदि नैस्गिक प्रेरणा है तो वह उस कलाकार से कहीं ऊँचा है जिसे केवल कला के नियमों का ज्ञान है। श्रागामी काल में पिएडर के इन्हीं विचारों द्वारा एक विवादग्रस्त प्रश्न उठ खड़ा हुन्ना। यह विवाद था-प्रकृति श्रीर कला का द्वन्द्व । श्रनेक शतियों तक यह विवाद चलता रहा और कुछ आलोचक कला को श्रेष्ठ सममते रहे और कुछ केवल

१. देखिए-'काव्य की परख'

प्रकृति-अनुसरण को महत्त्व देते रहे।

इन विचारों के साथ-साथ पिगडर ने काब्य-निर्माण के ठयंजना का महत्त्व अन्य पहलुओं पर भी ध्यान दिया। काब्य में सांके-तिक अथवा संचित्त च्यंजना को ही उन्होंने सराहनीय माना। थोड़े शब्दों में भाव-प्रकाश अथवा गागर में सागर भरने का उन्होंने स्पष्ट श्रादेश दिया। जिस प्रकार मधुमक्खी अनेक पुष्पों से पराग इकट्ठा करके मधुर मधु का निर्माण करती है वहीं ध्येय कलाकार का भी होना चाहिए।

पिगडर के अनेक समकालीन कलाकारों ने भी काव्य-काव्य की अन्तरा- सम्बन्धी वक्तव्य प्रकाशित किये। 'काव्य मुखरित तमा का अनुसंधान चित्र है और चित्र मूक काव्य है'-ज़ैसी सांकेतिक परि-भाषाएँ इसी समय निर्मित हुईं। शब्दों के रूप और

प्रयोग, छन्द्-प्रयोग, भाव-समन्वय, लय तथा सामञ्जस्य — काव्य के सभी बाह्य गुर्णो श्रीर लच्चणों पर श्रनेक दर्शनज्ञों तथा तार्किकों ने श्रपने-श्रपने विचार प्रदर्शित किये । इनमें गोर्जियास विशेष रूप से उल्लेखनीय हैं । उन्होंने श्रपने दो महत्त्व-पूर्ण भाषणों में काव्य की अन्तरात्मा तथा काव्य के प्रभाव पर विशेष ध्यान दिया। उन्होंने काव्य में शाब्दिक प्रभाव पर बहुत जोर दिया श्रीर यह बत-लाया कि 'कथित शब्द में महान् शक्ति है; इसके द्वारा भय तथा दुःख का का शमन होता है श्रौर श्रानन्द तथा श्रात्मविश्वास का प्रकाश । काव्य तथा गद्य दोनों में ही ये गुण निहित हैं।' कहीं-कहीं काव्य की परिभाषा में उन्होंने केवल छन्दों को ही महस्वपूर्ण माना परन्तु मनुष्य के मानसिक जीवन पर काव्य का जो प्रभाव पड़ता है उसकी गंभीर विवेचना की। 'श्रोताय्रों को काव्य विचित्र रूप से प्रभावित करता है; उसके द्वारा गांभीर्थ, नैतिक भय तथा करुणा का सम्यक् संचार होता है।' श्रागामी काल में, श्ररस्तू के काव्य-सिद्धान्तों को इस वक्तव्य ने पूर्णतया प्रभावित किया। उनके दूसरे वक्तव्य, 'प्रेरणात्मक काव्य छानन्द का प्रसार तथा पीड़ा का निवारण करके मानव-श्रास्मा को त्राश्चर्यजनक रूप से प्रभावित करता है श्रौर विश्वास की मर्यादा प्रसारित करता है,' ने भी भविष्य में श्रनेक श्रालोचनात्मक विवादों की नींव डाली; त्रौर काव्य के उद्देश्य के विषय में बहुत काल तक मत्मेद रहा श्रौर श्रब भी है। दुःखानतकी की भी उन्होंने परिभाषा निर्मित की-(दुःखानतकी पद्य-बद्ध रचना है जो दर्शकों को मनोनुकूल वशीभूत करके उनमें नैतिक भय तथा करुणा का प्रसार, दूसरों के भाग्य-परिवर्तन के दृश्य दिखलाकर किया करती है।'

१. देखिए--'नादक की परख'

भाषण-शास्त्र का ऋध्ययन तथा गद्य की रूपरेखा उपरोक्त श्रालोचनात्मक कथनों श्रोर साहित्यिक चर्चा से यह तो स्पष्ट ही है कि सुदूर भूतकाल में श्रालोचना बीज रूप में रही है। जिन-जिन स्फुट वक्तव्यों के हमें दर्शन होते हैं उन सभी में श्रागामी काल के सिद्धान्तों की छाया मिलेगी। इसी काल में

हमें, काव्य के त्रातिरिक्त गद्य तथा गद्य रचना-सिद्धान्तों का भी बीजा-रोपण दृष्टिगोचर होता है। इस नवीन साहित्यिक अनुसन्धान का कारण विशेषतः राजनीतिक रहा । ११० पूर्व ईसा, यूनान की राजधानी एथेन्स में, प्रजातन्त्र राज्य की सफल स्थापना के फलस्वरूप ग्रानेक परिवर्तन हुए। प्रजातन्त्र-शासन-प्रणाली ने जनता ग्रौर समाज पर नवीन दायित्व रखे ग्रौर यह सब लोगों ने भली-भाँति जान लिया कि समाज में आगे बढ़ने और श्रपनी सत्ता जमाने का केवल एक साधन है श्रीर वह साधन है भाषण कला-पद्भता। भाषण-शास्त्र का ज्ञाता जनता को श्रपने वश में करके श्रनेक श्रनुयायी बना सकता था ख्रौर इसी कारण इस कला का महत्त्व बढ़ने लगा ख्रौर ध्रनेक तार्किकों तथा वागीशों ने जनता को इस कला में दत्त बनाने का आयोजन किया। उन्होंने भाषण-शास्त्र के नियम बनाए, पुस्तकें लिखीं श्रीर यह सिद्ध कर दिया कि परिश्रम तथा प्रयोग हारा इस कला का विशिष्ट ज्ञान प्राप्त किया जा सकता है। इटली के सिसली प्रान्त में इस शिचा का आयोजन पहले-पहल हुआ और दो विद्वानों —कोरैक्स तथा टिसिएस ने भाषण-शास्त्र पर पहली पुस्तक लिखी । इन लेखकों ने पहले-पहल भाषण-शास्त्र के विषयों स्रोर प्रयोजन को ही स्पष्ट किया, परन्तु स्रागे चलकर गोर्जियास नामक विद्वान ने इस शास्त्र का साहित्यिक ग्रौर विश्लेषण्युक्त ग्रध्ययन प्रस्तुत किया, जिसका एथेन्स नगर में बहुत सम्मान हुत्रा। कुछ तत्कालीन तार्किकों ने भी इस विषय पर पुस्तकें लिखीं। परन्तु सबसे महत्त्वपूर्ण दो ही लेखक उपरोक्त गोर्जियास तथा थे सीमेक्स हुए जिन्होंने इस कला का वैज्ञानिक रूप-विवेचन किया। गोर्जि-यास ने गद्य-रचना में ऋलंकारों के प्रयोग पर बहुत जोर दिया;सन्तुलित वाक्यांशों द्वारा वाक्य निर्मित करने की शैली बनाई ख्रौर अनुप्रास, व्यञ्जन-ध्वनि तथा गति और लय के प्रयोग को स्पष्ट किया। अलंकार-प्रयोग में तो गोजियास स्वयं बहत पद थे और उन्होंने ही पहले-पहल गद्य को इससे आभूषित किया श्रीर गद्य को काव्य के रंग में रँगने का श्रादेश दिया। थे सीमेकस ने केवल भाषा पर ही अधिक जोर दिया और भाषा की शुद्धता को ही महत्त्वपूर्ण माना। कदाचित् थे सीमेकस ने ही पहले-पहल सिद्धान्त रूप में गद्य को लय- पूर्ण बनाने का निर्देश दिया था। उन्होंने ही लक्ष्ये श्रौर सामंजस्यपूर्ण वाक्यों की शैली प्रचलित की। इन लेखकों के सहयोग द्वारा ही भाषण-शास्त्र के वैज्ञानिक श्रध्ययन की नींव पड़ी श्रौर गद्य-रचना-शैली की पहली रूपरेखा बनी। परन्तु इन लेखकों का गद्य साहित्य का गद्य न था; वह सभाश्रों के मंच के उपयुक्त श्रौर मौखिक प्रयोग का गद्य था। इतना होते हुए भी यह सिद्ध है कि सुदूर भूतकाल में गद्य-रचना पर भी श्रालोचनात्मक प्रकाश पड़ रहा था। श्रागामी काल के सिद्धान्तों का बीजारोपण भी हो रहा था श्रौर एक ऐसे साहित्यकार की श्रावश्यकता भर थी ज। इन साहित्य-सिद्धान्तों के स्फुट तारों को एकत्र करके उनकी सुसज्जित रूपरेखा प्रस्तुत करता। ऐतिहासिक रूप में एरिस्टाफेनीज़ ने इस श्रोर प्रथम प्रयास किया।

निर्णयात्मक आलो-चना प्रणाली का जन्म और विकास

एरिस्टाफ़ेनोज़ ( ४४०-३८० पूर्व ईसा ) के समय में ही, पाँचवी शती की निर्णयात्मक श्रालोचना-प्रणाली की परकाष्ठा पहुँची। एरिस्टाफ़ेनीज़ प्राचीन काल के सर्वश्रेष्ठ श्रालोचक थे। उन्होंने कुछ तत्कालीन नाटकों को उपहासित करके उनका हास्यपूर्ण संस्करण

निकाला जो निर्ण्यास्मक त्रालोचना-प्रणाली का त्रादि रूप है। इस काल के सभी सुखानतकीयों तथा दुःखान्तकीयों का उन्होंने गहरा श्रध्ययन किया था श्रीर ग्रपनी लिखी हुई चार सुखानतकीयों में उन्होंने तत्कालीन समाज के त्राचार-विचार, रूढ़ि तथा परम्परा, राजनीतिक जीवन, सभी का समावेश कियाथा। इसी ग्रध्ययन में हमें उनके श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों के दर्शन होते हैं। वस्तुतः उनके श्रालोचना-सिद्धान्त सौन्दर्यानुभूति के सिद्धान्तों पर श्राधारित नहीं,परन्तु सामाजिक तथा राजनीतिक जीवन की महत्ता तथा उसकी श्रेष्ठता बनाए रखने का वे प्रयास श्रवश्य करते हैं। एरिस्टाफेनीज़ श्रपने समय के यूनानी जीवन से खिन्न हो उठे थे श्रौर श्रपनी रचनाश्रों में उन्होंने उन्हीं व्यक्तियों श्रौर रूढ़ियों की त्रालोचना की जो यूनानी जीवन में विषमता फैलाए हुए थे। उनका जन्म काल यूनानी इतिहास का स्वर्ण-युग था श्रौर उनके युवा होते-होते उस जीवन का हास भी श्रारम्भ हो गया था। राजनीतिक जीवन तो श्रत्यन्त कलुपित था ही: कला भी हीन हो रही थी। राष्ट्रीय जीवन की हीन दशा से वे व्यस्त हो उठे थे। इधर शिचा-प्रणाली में नवीन प्रयोग होने के कारण धार्मिक जीवन में विषमता गहरी होती जा रही थी श्रौर विश्वास श्रौर श्रद्धा का हास हो रहा था। तर्क-शास्त्र के उत्थान श्रीर तार्किकों की तर्क-शौनी ने धार्मिक श्रद्धा की नींव तक हिला दी थी। भाषण शास्त्र के प्रयोग से जनता में भीषण त्रविश्वास फैल रहा था श्रीर यह स्पष्ट था कि समस्त यूनानी राष्ट्रीय जीवन कुछ ही दिनों में मृतप्राय हो जायगा।

इस बदलते हुए आदर्श का समीचीन दिग्दर्शन हमें उस समय के एक महान् नाटककार यूरीपाइडीज़ की रचनाओं में मिलता है। पाँचवीं शती के उत्तरार्थ में यूरीपाइडीज़ के नाटकों का बोलबाला रहा और वह ही उस युग के प्रतीक सममे जाने लगे थे। उन्होंने ही उस युग की नाट्य-परम्परा को सँवारा और नाट्य-रचना के महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त बनाए। यह स्वाभाविक ही था कि एरिस्टाफ़ेनीज़-जैसे आलोचक की आँख यूरीपाइडीज़ की रचनाओं की ओर उठती और वास्तव में यह हुआ भी। एरिस्टाफ़ेनीज़ ने यूरीपाइडीज़ को कला, उनके उद्देश्य तथा उनकी शैली की कड़ी आलोचना की और उन्हीं की रचनाओं के विवेचन पर उन्होंने अधिक ध्यान दिया।

एरिस्टाफ्रेनीज़-रचित चार धुखान्तकीयों में हमें रह-रहकर यूरीपाइडीज़ की कलाका आकर्षक विवेचन मिलता है और इसी विवेचन के अन्तर्गत साहित्य-रचना, भाषण शास्त्र, काव्य, तत्कालीन शिच्रण-पद्धति की रूपरेखा भी दिखाई देती है। परनतु श्रालोचना के इतिहास की दृष्टि से 'फ़ॉग्स' सुखान्तकी ही श्रधिक महत्त्वपूर्ण सिद्ध हुई है, क्योंकि इसी नाटक में एरिस्टा-फ़ेनीज़ की सुखान्तक कला तथा उनकी आलोचनाप्रियता का स्पष्ट प्रमाण मिलता है। लेखक ने इस नाटक में ईस्किलस तथा यूरीपाइडीज़ नामक दो नाटककारों की दु:खान्तक कला का विश्लेषण किया श्रीर श्रपनी हास्यपूर्ण शैली का विशेष परिचय दिया । उन्होंने साहित्य के विभिन्न ग्रंगों-महाकाव्य, गीति-काच्य, सुखान्तकी, दुःखान्तकी—तथा अन्यान्य साहित्य-सम्बन्धी प्रश्नों पर अपने आलोचनात्मक विचार प्रकट किये। कवियों की कल्पनाहीनता, उनकी विचार-संकीर्णता, रूढ़िप्रियता, नीरसता तथा उच्छ्रङ्खलता, ग्राडम्बर तथा पाखराड, पुरुषत्वहीनता तथा श्रहंकार, सभी को उन्होंने हास्यास्पद बनाया। उन्होंने भाषण-शास्त्रियों की खनैतिकता तथा तर्क-सिद्धान्तों की त्रृटियों की खिल्ली उड़ाई । जब तक वह साहित्य रचना करते रहे तर्क-शास्त्रियों के विरुद्ध उनकी आवाज़ ऊँची होती गई। साहित्य-निर्माण में जो जो ब्यक्ति नियम, व्याकरण तथा छन्द-शास्त्र की दुहाई देते रहे उनकी भी एरिस्टाफ़ेनीज़ ने खूब खबर ली। लेखकों के शब्दाडम्बर के वह घोर विरोधी थे श्रीर श्रकारण नवीनता के भी पोषक न थे। ऐसी नवीनता को, जो केवल दर्शक को चक्कर में

१. 'एकारनियन्स', 'क्लाउड्स', 'थेस्मोफ़ोरियाजुसी' तथा 'फ्रॉग्स'

डाल दे वह साहित्य-चेत्र से निकाल फेंकना चाहते थे। यद्यपि यूरीपाइडीज़ की शेष्ठ कलाकार थे त्रौर भविष्य में साहित्य की मर्यादा उन्हों के साहित्यादशों द्वारा स्थापित हो सकती थी। यह है एरिस्टाफ्रेनीज़ का नाटकीय दृष्टिकोण। नाटक-रचना के सिद्धान्तों पर भी एरिस्टाफ्रेनीज़ ने काफी प्रकाश डाला था। भावुकता के वह विरोधो थे त्रौर भावुकतापूर्ण यथार्थवाद से तो उन्हें बहुत चिढ़ थी त्रौर तार्किकों के तो विरोधी वह पहले से ही थे। परन्तु सबसे महत्त्वपूर्ण बात जो हमें उनके श्रध्ययन में मिलती है वह है उनकी निर्णयात्मक शक्ति। उन्होंने दोनों कलाकारों की कला को तोलने के विचार से कुछ सिद्धान्त बनाए। किसकी कला श्रेष्ठ है ? कौन कलाकार महत्त्वपूर्ण है ?' इस तथ्य का श्रमुसन्धान उन्होंने विधिवत् किया श्रोर श्रन्त में यह निष्कर्ष निकाला कि केवल दो तत्त्वों पर ही कलाकार की श्रेष्ठता का निर्णय हो सकता है। पहला तत्त्व है—कला-प्रदर्शन में निपुणता श्रोर दूसरा है बौद्धिक ज्ञान-प्रसार की ज्ञमता।

कला-प्रदर्शन में निपुणता का सिद्धान्त मानते हुए उन्होंने अपने सम-कालीन नाटककारों की साधारण बुटियों का प्रतिकार किया । नाटकों के आरम्भ करने में, लेखक वर्ग अस्वाभाविक रूप में संशय का प्रयोग करके दर्शकों का ध्यान त्राकर्षित करने की चेष्टा किया करते थे । शब्दाडम्बर द्वारा भाव-प्रसार तथा श्रप्रयुक्त शब्दों की भरमार द्वारा दर्शकों को उत्तमन में डालना ही उनकी कला थी और इन्हीं दोनों के द्वारा श्रानेक लेखक श्रापने को सफल नाटककार समभने लगे थे। एरिस्टाफ़ेनीज़ ने अनाकर्षक कथा-वस्तु तथा बनावटी संवाद श्रौर तार्किक पहेलियों का बहुत विरोध किया। पात्र-चयन में भी उन्होंने श्रंधे, लूले-लँगड़े तथा चिरत्रहीन स्त्रियों को दूर रखने का निर्देश दिया श्रीर देवी-देवतात्रों के श्रनुकूल ही वातावरण प्रस्तुत करने का श्रादर्श रखा। उन्होंने दु:खान्तकी की प्रस्तावना में उसके ध्येय को बतलाने की परम्परा को सराहा श्रीर उस पर काक्री जोर दिया। सरल संवाद तथा सरल शब्दों के प्रयोग को ही उन्होंने ग्रादर्श-रूप माना श्रौर सभी पात्रों को संवाद में भाग लेने की पद्धति चलाई । इनके साथ-ही-साथ उन्होंने दुःखान्तकी को यथार्थ मानवी-जीवन के बहुत पास ला दिया और साहित्य-चेत्र में साधारण मनुष्य का महत्त्व बढ़ाया, जिसका फल यह हुआ कि नाट्य-कला साधारण मनुष्यों के हित के लिए प्रयुक्त होने लगी।

नाटक द्वारा ज्ञान-प्रसार के नियम को भी उन्होंने श्रेष्ठ प्रमाणित किया श्रीर सामाजिक संगठन के लिए यह बतलाया कि जिस प्रकार बालकों को शिचक द्वारा ज्ञान प्राप्त होता है उसी प्रकार वयस्कों श्रोर प्रौढ़ व्यक्तियों को किवयों द्वारा सुबुद्धि प्राप्त होगी। किव, मानव-जीवन-चेत्र में सभ्यता श्रोर संस्कृति के बीज बोता है श्रोर मानव-जीवन को उन्नत बनाता है। यूनान की राजधानी एथेन्स केवल इसीलिए सभ्यता के उच्च शिखर पर पहुँची कि वहाँ के समाज में ऐसे व्यक्तियों की प्रशंसा होती थी जो धीर, बीर, गम्भीर होते श्रोर जो निःस्वार्थ सेवा श्रोर देश-भक्ति को ही जीवन-ध्येय बनाते। नाटककार जितनी मात्रा में चरित्र-गटन, समाज-संगठन तथा समाजोत्थान में सहयोग देगा उतना ही बह श्रेष्ठ होगा श्रोर पाठकवर्ग को जो कलाकार जितनी ही सुबुद्धि देगा उतना ही वह प्रशंसनीय होगा।

उपरोक्त विवेचन से यह स्पष्ट है कि पुरिस्टाफ़ेनीज़ में श्रालोचना-शक्ति प्रशंसनीय मात्रा में थी। उन्होंने नाटककार के कुछ श्रेष्ठ ग्रादशीं, नाट्य-कला के कुछ विशिष्ट तत्त्वों तथा साहित्य सम्बन्धी अनेक महत्त्वपूर्ण प्रश्नों पर अवने विचार स्पष्ट रूप में व्यक्त किये। यद्यपि उनकी श्रालोचना साधारण नियमों के प्रतिपादन तक ही सीमित है और वह अनेक साहित्यिक गुल्थियों को नहीं सलकाती फिर भी यह प्रमाणित है कि उनकी साहित्यिक विचार धारा में क्रानेक महत्त्वपूर्ण त्रालोचनातमक तत्त्व मिलते हैं जो भविष्य में त्रपनाये गए। यह समस्ता भ्रममूलक होगा कि पुरिस्टाफ़ेनीज़ ने त्रालोचना के नियमों को ही महत्वपूर्ण मानकर और उन्हें ही सम्मुख रखकर अपनी रचनाएँ कीं । उन्होंने केवल ग्रपनी रचनात्रों के बीच बीच में साहित्यादशों पर प्रकाश डाला ग्रीर नियमों ग्रथवा सिद्धान्तों की कोई तालिका संकलित नहीं की। उनके चारों सखानतकीयों में विखरे हुए विचारों में ही हमें उपयुक्त श्रालोचना की प्रथम क्रवरेखा दिखाई देती है। यद्यपि उन्होंने द्वास्य का विशेष प्रयोग किया ग्रीर इसी शैली में लेखकों का मज़ाक भी उड़ाया परनतु उनका लच्य स्पष्ट है : वह लच्य है साहित्य-रचना के उन नियमों का श्रनुसन्धान, जिनमें उपयोगिता श्रीर कला हो। न तो वह दर्शनज्ञ ही थे श्रीर न कोरे विद्षकः परन्तु श्राली-चना के इतिहास में वह निर्णयात्मक शैली के प्रथम महत्वपूर्ण सूत्रधार हैं।

## 9:

**अफ़लातू**ँ

चौथी शती के श्रारम्भ से ही श्रालोचना-सिद्धान्तों के निर्माण में नवीन उत्साह प्रकट हुश्रा श्रोर कुछ ऐसे व्यक्तियों द्वारा श्रालोचना लिखी गई जिनका साहि-

त्यिक स्थान बहुत ऊँचा था। उनके द्वारा ऐसे मौलिक और महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों का प्रतिपादन तथा स्पष्टीकरण हुआ जिनका ऐतिहासिक महत्त्व भी बहुत है। कदाचित्, आलोचना-चेत्र में, इस शती से ही विशुद्ध आलोचना सिद्धान्तों का जन्म मानना च।हिए, क्योंकि इसके पहले हमें कोई क्रम-बद्ध आलोचना-प्रणाली नहीं मिलती; और यदि मिलती भी है तो केवल स्फुट रूप में अथवा सांकेतिक अथवा बीज-रूप में। इस दृष्टि से यह शती अधिक महत्त्व-पूर्ण है।

इस युग में चार महान् दर्शनज्ञों तथा साहित्यिक मनीषियों का जन्म हुआ। अपनी रचनाओं में उन्होंने छुछ ऐसे आलोचना-सिद्धान्तों का समावेश किया, छुछ ऐसे साहित्यिक विचारों की परम्परा चलाई जिनके बल पर भविष्य का आलोचना साहित्य विकसित हुआ और जिनका प्रभाव आज तक विदित है। इस काल में यद्यपि यूनान के राजनीतिक जीवन का स्तर निम्न कोटि का था और कला और कियात्मक साहित्य के विकास का भी अन्त हो चला था फिर भी यूनान की राजधानी एथेन्स की महत्ता घटी न थी। वास्तव में और नगरों में भी राजनीतिक तथा साहित्यिक जीवन का हास हो चुका था अतपुत्र कोई और ऐसा प्रसिद्ध नगर न था जो एथेन्स का स्थान ले सकता। इस कारण एथेन्स का महत्त्व बना रहा और उसकी मर्यादा साहित्य-संसार में अमर हुई। साधारणतया ऐसा देखा गया है कि जब किसी युग अथवा देश के विकास-काल का अन्त होता है तो जनता और साहित्यिकों दोनों की चिंतन-शीलता बढ़ने लगती हैं। लोग सोचने लगते हैं कि 'हम कीन थे, क्या हो गए हैं और अभी क्या होंगे'; और सब मिलकर तत्कालीन समस्याओं पर चिन्तन करने लगते हैं। ऐसा ही समय एथेन्स में आ आ गया था। दर्शन-

१. ग्राफ़लात्ँ, ग्राइसॉक्रेटीज, ग्ररस्त् तथा थियोफ्रीस्ट्स

वेत्तात्रों तथा वागीशों ने साहित्यिक चिन्तन की बागडोर अपने हाथों ले ली श्रीर उन्होंने ही उस समय देश का नेतृत्व ग्रहण किया। दर्शन चेत्र में नवीन तर्क का उदय हो चुका था श्रीर पुरानी दार्शनिक धारा महत्त्वहीन हो चली थी। गद्य-शैली का विकास ग्रपनी पूर्णता पर था, फलतः इन सब साधनों के कारण सम्पूर्ण ज्ञान के चेत्र को समम्मने श्रौर परखने का प्रयास होने लगा था। इसी प्रयास में कुछ महत्त्वपूर्ण साहित्यिक प्रश्नों पर भी विचार हुन्ना। यों तो जीवन के सभी पहलुत्रों पर सुकरात ने अपनी तीव तर्कपूर्ण दृष्टि डाली थी, परनतु विशेषतः साहित्य-चेत्र ही उनका अनुराग-पात्र रहा, श्रौर उन्हीं की चलाई हुई तर्क-रौली को श्रपनाकर साहित्यकारों ने साहित्य-सम्बन्धी प्रश्नों का हल ढ्रॅंड्ना शुरू किया। उस समय जीवन के सभी चेत्रों में ग्रराजकता फैली हुई थी। राजनीति, शिचा तथा श्राचार-विचार सभी में कुछ-न-कुछ उच्छु ङ्खलता श्रा गई थी। समस्त राष्ट्रीय जीवन कलुषित था श्रीर जनता को सही रास्ता जानने का कोई भी साधन प्राप्त न था। यूनानी जीवन में वडी विषमता फैल गई थी खोर इस वात की खावश्यकता थी कि राष्ट्रीय जीवन में जागरण लाने के लिए कोई सुलक्षा हुत्रा दर्शनज्ञ देश का नेतृत्व ब्रह्म करे । देश की ऐसी विषमावस्था में अफ़लात्ँ ने साहित्य का नेतृत्व प्रहरा किया। ग्रकतात्रॅं में इस कार्य को करने की पूर्ण चमता थी। वह प्रगाढ़ विद्वान् थे छौर दर्शन में उनकी छद्भुत गति थी; तर्क-वल भी उनमें कम न था छौर उन्होंने ग्रपने गुरु सुकरात से सामाजिक रीति-नीति का महत्त्व तथा उसकी उन्नति के साधन सीख रखे थे। श्रफलात्ँ में साहित्यकार का हृदय था श्रौर इस काल की दार्शनिक विचार-धारा तथा ग्रालोचना-प्रणाली उन्हीं के द्वारा विकास पाती रही।

श्रफ़लात्ँ द्वारा निर्मित श्रालोचना-सिद्धान्तों की खोज हमें उनके लिखे हुएं संवादों में करनी पड़ेगी। ये संवाद, उन्होंने ज्यों-ज्यों श्रवकाश पाया, लिखा। इन संवादों की कमागत ऐतिहासिकता का लेखा प्रस्तुत करना तो किन है परन्तु ये संवाद हैं उन्हीं के लिखे हुए, इसमें संदेह नहीं। इन सब संवादों में हमें श्रन्यान्य विषयों पर लेख मिलेंगे। राजनीति, श्राचरण, शिचा, दर्शन इत्यादि ही उनके प्रिय विषय हैं, परन्तु इन्हीं के संसर्ग में हमें यदा-कदा श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों का भी लेखा मिलता है। केवल श्रालोचना पर तो कोई लेख नहीं मगर जहाँ-जहाँ इसकी चर्चा श्रावश्यक हो गई वहाँ-वहाँ उन्होंने श्रपने विचार स्पष्ट रूप में रखे हैं। श्रनेक संवादों के श्रन्तर्गत भाषण-

१. गोर्जियास एएड फ़ीड्स; क्रैटिलस; प्रोटागोरैस; स्रायॉन; रिपब्लिक तथा लॉज

कला, भाषा, तर्क-शास्त्र तथा काव्य श्रौर कविता की विवेचना की गई है। श्रफ़लात्ँ श्रादर्शवादी थे श्रौर उसी दृष्टि से उन्होंने संसार श्रौर उसकी सम-स्याश्रों को देखा ।

जैसा हम पहले निर्देश कर चुके हैं इस काल में यूनानी काव्य त्रोर किव का जीवन का हास सभी नगरों में काफी हद तक हो मूल्यांकन चुका था; केवल एथेन्स में ही पूर्व काल की मलक मिलती थी श्रीर यूनानी उठते-बैठते श्रपने देश के उत्थान का साधन सोचा करते थे। यूनान को श्रेष्ठ श्रीर श्रादर्श देश बनाने की इच्छा उनमें प्रवल होती जा रही थी। इस साधारण विचारधारा ने श्रक्रलात् के हदय में श्रपना घर बना लिया श्रीर श्रीर वह भी यूनान के उत्थान के साधन हूँ इने लगे। देश के उत्थान का प्रश्न तो विशेषतः राजनीतिक था परन्तु जिन-जिन साधनों से उसमें सहायता मिल सकती थी उनमें काव्य श्रीर

साहित्य भी था। देश के पुनरुत्थान में काव्य कितनी सहायता दे सकेगा, यह उनके लिए विचारणीय था। इसी उद्देश्य को सम्मुख रखकर श्रक्तलातूँ ने काव्य श्रीर कवि का मूल्यांकन किया।

श्रफ़लात्ँ द्वारा काव्य श्रीर कवि के मूल्यांकन में जो-जो धारणाएँ बनाई गईं उनकी ठीक-ठीक रूपरेखा सममने के लिए उस काल के साहि-त्यिक वातावरण का लेखा विचारणीय है, क्योंकि जिन-जिन विषयों श्रौर नियमों के विरुद्ध श्रफ़लात्ँ ने श्रपनी श्रावाज उठाई श्रौर क्रान्तिकारी वक्तव्य प्रकाशित किये उनका कार्य श्रीर कारण-सम्बन्ध जानना श्रपेचित होगा, क्योंकि जैसा हम श्रागे देखेंगे, श्रफलातूँ ने कान्य श्रीर किवयों का घोर विरोध किया श्रीर उन्हें निन्दनीय प्रमाणित करके श्रपने निर्मित श्रादर्श राजनीतिक विधान से निकाल फेंका। इस विरोधी धारणा के निर्माण में तत्कालीन लेखकों तथा नाटककारों की रघनात्रों—दुःखान्तकीयों तथा सुखान्तकीयों—का हाथ विशेष रूप से है। एथेन्स में राजनीतिक हास के साथ साथ साहित्यिक हास भी काफी हद तक हो चुका था। महाकाव्य, गीत-काव्य तथा दुःखान्तकी सभी हीन दशा में थे। सुखान्तकी में ही थोड़ी-बहुत जान वाकी थी श्रौर उसका सम्पर्क यथार्थ जीवन से पूरी तरह टूटने न पाया था। परन्तु इस समय एक भी ऐसा लेखक न था जिसमें प्रतिभा श्रौर मौलिकता होती, सत्साहित्य के प्रति उत्साह होता, श्रौर उच कोटि की साहित्यिक चमता होती। सभी लेखक किसी-न किसी रूप में केवल अनुकर्ता रह गए थे श्रौर वह भी निम्न कोटि के। इन श्रनुकर्ताश्रों द्वारा निर्मित साहित्य से राजनीतिक, सामाजिक तथा नैतिक चेत्रों में उच्छू-

खुलता फैलने की बहुत सम्भावना थी श्रौर व्यक्तिगत जीवन भी कलुपित हो सकता था। श्रफ्तलातूँ को स्वभावतः ऐसे साहित्य से बहुत घृणा थी जो न तो व्यक्तिगत चिरित्र को उन्नत करे श्रौर न सामाजिक जीवन को श्रेष्ठ बनाए। यद्यपि उनका ध्येय साहित्य-सिद्धान्तों का निर्माण न था परन्तु उन्हें विवश हो-कर साहित्य की श्रालोचना इसलिए करनी पड़ी कि उनके श्रादर्श राजनीतिक तथा सामाजिक जीवन पर उसकी कलुपित छाया पड़ती जा रही थी। श्रफ्तलातूँ का ध्येय श्रेष्ठ समाज, श्रेष्ठ राजनीतिक सिद्धान्त तथा श्रेष्ठ नैतिक नियमों की स्थापना था। श्रौर जब-जब उन्होंने देखा कि साहित्य उनके लच्य की पूर्ति नहीं कर रहा है तब-तब वह चुभित हुए श्रौर कोधवश तत्कालीन साहित्यकारों को खूब खरी-खोटी सुनाई श्रौर इसके साथ-ही-साथ कुछ साहित्यिक नियमों का भी प्रतिपादन करते गए। इस विवेचन से यह स्पष्ट है कि श्रफलातूँ का विरोध तत्कालीन साहित्य की उच्छ ज़ुलताश्रों से ही प्रेरित हुशा श्रौर यह समभना श्रामक है कि वह श्रेष्ठ काव्य श्रौर श्रेष्ठ कलाकारों के विरोधी हैं। एथेन्स के तत्कालीन साहित्य से ही उनका विरोध है, श्रेष्ठ सामाजिक साहित्य से नहीं। वास्तव में तत्कालीन साहित्य था भी इसी योग्य।

साहित्य ऋौर समाज नाटक-चेत्र के यूनानी लेखक ऐसे विचारों का श्सार कर रहे थे जिनके द्वारा दर्शकों में ऐन्द्रिक उत्तेजना फेलती जा रही थी ग्रीर मानसिक चेत्र में निरुत्साहिता तथा रुग्णता बढ़ रही थी। दु:खानतकी के स्त्री-पात्र

लड़ाई-दंगा करते, गालियाँ वकते, लालसा के आवेश में नैतिकता मुलाकर परदेशी प्रीतम के पीछे चीत्कार करते फिरते। सुखान्तको में शोर-गुल, ठट्टा और वर्धर विचार ही रहते। दुर्शक-वर्ग चूँ कि इसी प्रकार के प्रदर्शन से प्रसन्न होता था इसलिए लेखक-वर्ग भी उन्हें इन्हीं साधनों से प्रसन्न करने की चेष्टा किया करता था। इस साहित्यिक आदान-प्रदान होरा लेखक ही नहीं गिरते जा रहे थे वरन् देश के जीवन में उच्छृङ्खलता, कुरुचि, अशिष्टता, दुराचार तथा लम्पटता का भी प्रसार हो चला था। अफलात्ँ के अनुसार इस विषमता का भी एक दूसरा कारण था। वह यह कि प्राचीन यूनानी समाज ने दर्शक-वर्ग पर हो नाटकों की श्रेष्ठता अथवा अश्रेष्ठता की परख का भार छोड़ दिया था। जहाँ बहुमत हारा ही साहित्य की श्रेष्ठता का माप लगाया जाय वहाँ साहित्य हीन न हो तो आश्चर्य क्या ? बहुमत की रुचि ही समस्त साहित्यिक विषमता का कारण बनी। ऐसे साहित्य से भला किसी देश की अधोगति न होगी ? कौन सा व्यक्ति अथवा कौनसा समाज ऐसे अनैतिक वातावरण में उन्नित कर पायगा ?

उपरोक्त कारणों से ही श्रफ़लातूँ का विरोध संगत जान पड़ता है।

श्रफ़लातूँ के पहले के साहित्यकारों का मत था कि कवियों द्वारा ही श्रेष्ठ ज्ञान की श्रभिन्यक्ति होती है, ज्ञान का प्रसार होता है श्रौर जनता सुशि ज्ञित होती है श्रौर काव्य की ही सहायता से सभ्यता श्रौर संस्कृति फूलती-फलती है, देश में नैतिकता का प्रसार होता है श्रौर मानव श्रेष्ठ पद पर श्रासीन होता है।

इस रूढ़िवादी धारणा के अफ़लातूँ घोर विरोधी हुए। उन्होंने स्थान-स्थान पर इस विचार का खरडन किया और किवयों पर व्यंग-वाण बरसाए। इस प्रकार के विचार-विशेष की हम मीमांसा कर चुके हैं। वास्तव में अफ़लातूँ काव्य के विरोधी नहीं, वह विरोधी हैं हीन कोटि के काव्य के और उच्छुङ्खल किवयों के, जिनसे असन्तुष्ट होकर उन्होंने काव्य के विरुद्ध विचार प्रदर्शित किये। सच तो यह हैं कि जो दुःखान्तकी अथवा सुखान्तकी अथवा महाकाव्य वीरता, धेर्थ, संयम, पवित्रता आदि गुणों का आवाहन करें अफ़लातूँ के विचार से आहा हैं। फिर अफ़लातूँ दर्शनच पहले थे और साहित्यिक बाद में; और जो अड़चनें उनके दार्शनिक सिद्धान्त में बाधक होतीं उन्हें वे तर्क-रूप में काटकर उनकी अनुपयोगिता और अनैतिकता प्रमाणित करने में जरा भी न हिचकते।

निकृष्ट कलाकारों का बहिष्कार श्रफ़लात्ँ के विचारों की क्रमागत सूची तो नहीं मिलती परन्तु उनके स्फुट वक्तव्यों से यह स्पष्ट हो जाता है कि कवि, काव्य तथा उसके प्रभाव के विषय में उनकी धारणा क्या थी ?

- (क) कवियों द्वारा ज्ञान का न तो श्राविभीव होता है न विकास; श्रौर काव्य नैतिक श्राचार-विचार श्रौर श्राचरण का समुचित संरत्तण नहीं कर सकता।
- (ख) किव केवल सुरादेव की पूजा-अर्चना में नृत्य करती हुई नर्जिक्यों के समान हैं। किवता करते समय वे उन्माद में रहते हैं और जानते ही नहीं कि वे कह क्या रहे हैं। इसी कारण उनके कथनों पर न तो विश्वास किया जा सकता है और न वे अनुभवगम्य होते हैं।
- (ग) कवियों का भावुक आवेश और उनकी निरंकुश अनैतिकता कभी भी जनता को सन्मार्ग पर नहीं ला सकती।

१. देखिए—'काव्य की परख'; 'नाटक की परख'

- (घ) यद्यपि कवियों में देवी प्रेरणा होती है जिसके वशीभूत वे काव्य-रचना करने लगते हैं परन्तु यह प्रेरणा उनमें बाह्य रूप से श्राती है श्रीर उनका व्यक्तित्व कुण्ठित हो जाता है जिसके फलस्वरूप उनमें तर्क श्रीर ज्ञान की जरा भी श्रनुभूति नहीं होती।
- (ङ) प्रायः बहुत से कान्यों को रूपक मानकर उनका ग्रर्थ स्पष्ट किया जाता है, परन्तु यह नितान्त ग्रविश्वसनीय सिद्धान्त है कि रूपक श्रेष्ठ कान्य है। श्रम-वश कुछ ग्रालोचक ग्रनेक प्रकार के विकृत, जटिल ग्रोर दुरूह कान्यों को रूपक मानकर ग्रर्थ का ग्रनर्थ कर बैठते हैं जिससे न तो मानव का नैतिक लाभ होता है ग्रोर न कान्य की श्रेष्ठता ही प्रमाणित होती है।
- (च) कभी-कभी क्या चिल्क श्रक्सर किन ऐसी कथा-वस्तु चुनकर कान्य-रचना करते हैं जिनमें देवी-देवताश्रों के जीवन के प्रति श्रश्रद्धा होती है। वे उन्हें उद्गड़, कलहपूर्ण, श्रसंगत तथा क्रूर रूप में प्रदक्षित करते हैं। देश के महान् योद्धाश्रों को भी, जो देवी-देवताश्रों के समान ही होते हैं, रोते-कलपते, धैर्यहीन, दयाहीन तथा ईर्ष्यालु रूप में ने प्रदक्षित करते हैं। इस प्रकार के महाकान्यों द्वारा पाठकों के हदय में श्रश्रद्धा फैलती है जिसके कारण समाज की बहुत हानि होती है। देवी-देवताश्रों के प्रति श्रश्रद्धा का प्रसार करके कान्य श्रेष्ठ नहीं हो सकता। सुसंगठित समाज के लिए देवी-देवताश्रों की श्रेष्ठता का ही प्रदर्शन वांछनीय है। इसके साथ-साथ यह भी ध्यान रहे कि नरक की भयानक बीभस्सता का प्रदर्शन हमारे हद्य में स्वर्ग के प्रति श्रद्धा तथा श्राकर्षण नहीं पैदा कर सकता। इस प्रकार के नीभत्स प्रदर्शन द्वारा श्रवांछित भय उत्पन्न होगा श्रीर मानवता कुण्ठित हो जायगी।
- (छ) सबसे महत्त्वपूर्ण बात जो ध्यान देने योग्य है वह है किव-धर्म, जो खोखले नींव पर श्राधारित है। किव बाह्य प्रकृति तथा संसार का श्रनुकर्त्ता है, परन्तु संसार तथा बाह्य प्रकृति तो हमसे परे श्रन्त्य देवलोक के प्रतिबिद्ध मात्र हैं, उनमें वास्तविकता नहीं। परन्तु किव तो बाह्य प्रकृति का ही श्रनुकर्त्ता है श्रौर इस कारण वह वास्तविक श्रौर यथार्थ दैव-लोक से कहीं दूर जा पड़ता है। किव का श्रनुकरण, छायारूपी संसार का श्रनुकरण है श्रौर छाया के श्रनुकरण में तो वास्तविकता कोसों दूर रहेगी। इस तर्क से यह पूर्ण रूप से प्रमाणित है कि किव-धर्म केवल मरीचिका समान है। उसमें न तो शक्ति है श्रौर न उपयोगिता। इसलिए किसी भी किव श्रथवा नाटककार को किसी भी श्रादर्श राष्ट्र में स्थान नहीं मिलना चाहिए श्रौर उन्हें किसी दूसरी जगह हटा देना चाहिए।

(ज) उपरोक्त सात नियमों से यह प्रमाणित है कि का व द्वारा सत्य का निरूपण नहीं हो सकता और श्रव्य-काव्य तथा महाकाव्य दोनों ही मानवी प्रवृत्तियों को विकृत बनाते हैं। हाँ, केवल दो ही प्रकार का काव्य प्राद्य होगा— एक तो वह जो देवताओं की स्तुति करे श्रीर दूसरा जो महापुरुषों के प्रति श्रद्धाञ्जलि श्रपित करे।

श्रफलात्ँ द्वारा प्रतिपादित काव्य-सिद्धान्तों के सहारे हम नाटक तथा काव्य के श्रालोचना की थोड़ी-बहुत किएत रूप-रेखा बना सकते हैं। काव्य तथा किवयों के विरोध के पीछे हमें श्रफलात्ँ के श्रेष्ठ नियमों की छाया दिखाई दे जाती है। काव्य तथा किव के राष्ट्रीय, सामाजिक, राजनीतिक तथा नैतिक दायत्व के वह पूर्ण प्रशंसक प्रतीत होते हैं। जैसा कि हम पहले कह चुके हैं कि श्रफलात्ँ के स्फुट संवादों की सहायता से ही हम उनके काव्य-सिद्धान्तों की रूपरेखा बना सकेंगे क्योंकि हमें उनकी कोई क्रमागत विचारधारा नहीं मिलती। उनके दिये हुए संकेतों पर ही चलकर श्रागे के श्रालोचकों ने कुछ स्पष्ट नियम बनाये श्रीर उनके उदाहरण हूँ उ निकाले।

कला का वर्गीकरण तथा मूल तत्त्व ऐतिहासिक दृष्टिकोण से श्रफलात्ँ ने कला श्रीर कान्य के विषय में कुछ विशेष परिभाषाएँ बनाई श्रीर कुछ तत्त्वों को स्पष्ट किया। उन्होंने ही पहले-पहल सिद्धान्त-रूप में यह बतलाया कि कला का

प्रधान तत्त्व है अनुकरण शक्ति। इसके साथ-ही-साथ उन्होंने कला श्रीर बाद्य प्रकृति के सम्बन्ध का भी विवेचन किया श्रीर उनकी श्रान्तिरक समिष्टि की मीमांसा करते हुए कला को दो भागों में विभाजित किया—लिलत-कला तथा उपयोगी कला। जब उन्होंने कला को श्रनुकरणात्मक घोषित किया तो उनके मन में कुछ दार्शनिक सिद्धान्त थे जिनके बल पर वह यह समम्भते थे कि इस पार्थिव श्रीर मूर्त-संसार के परे एक श्रीर देवी श्रीर श्रमूर्त संसार है। इसी श्रमूर्त श्रीर देवी संसार में सत्य, पितृतता, न्याय, सौन्दर्य इत्यादि का श्रादि-रूप है जिसका श्रनुकरण इस पार्थिव संसार के लोग काव्याध्ययन द्वारा करते हैं, क्योंकि श्रेष्ट श्रीर प्रहणीय काव्य वही है जो मानव-चिरित्र में उस श्रादि-देवी-संसार की विभूति को प्रस्तावित करे। काव्य को श्रनुकरणात्मक प्रमाणित कर उन्होंने उसके निर्माण में ईश्वरीय श्रथवा हृद्यगत प्रेरणा की श्रावश्यकता बतलाई। इस तत्त्व पर हम पहले प्रकाश डाल चुके हैं जिसको उन्होंने कोधवश श्रपाद्य प्रमाणित किया था। कलाकार के हृद्य में यह प्रेरणा दो प्रकार से प्रवेश पाती है—एक तो उसकी कमजोरियों के फलस्वरूप श्रीर

दूसरी उसकी आदिमक शक्ति के फलस्वरूप। आदिमक प्रेरणा द्वारा आध्या-दिमक उन्मुक्तता प्राप्त होती है और ऐसा आभास मिलता है कि आदमा पार्थिव बन्धन तोड़-फोड़कर किसी परी देश में जा पहुँची है और वहाँ सत्य, शिव, सुन्दरम् का अनुभव कर रही है। भविष्यवक्ता, प्रेमी अथवा कवि ही इस अवस्था में पहुँच पाते हैं, और इस दृष्टि से तीनों में काफी आदिमक समानता है। यह है अफलात्ँ के अनुसार काव्य के आदमा की परख। अब यह देखना शेष है कि काव्य के बाह्य रूप के विषय में उन्होंने क्या-क्या संकेत दिये।

श्रफलात्ँ ने ही पहले-पहल काव्य का वर्गीकरण गीत, काव्य का वर्गीकरण नाटक तथा महाकाव्य के रूप में किया। उनके तथा श्रन्य तत्त्व विचारों के श्रनुसार वर्णनात्मक किवता के ये ही तीन प्रमुख भाग हैं। गीत में कलाकार विशुद्ध स्वयं

वादी अथवा व्यक्तिवादी वर्षन करता है,नाटक में पात्रों द्वारा वर्णन में सफल होता है और अपने व्यक्तित्व को छिपाता है और महाकाव्य में वह दोनों शैं लियों का सम्मिश्रण करता है। काव्य-रचना का सबसे महत्त्वपूर्ण अंग जिस पर उन्होंने बार-वार जोर दिया वह है सामंजस्य। सामंजस्यहीन किवता निम्न कोटि की ही होगी और उसका प्रभाव भी स्थायी न रहेगा। कोई भी श्रेष्ठ कला हार अपने कथावस्तु का चयन अस्त-व्यस्त रूप में नहीं करता; भावों का विचारपूर्ण समन्वय तथा कथा-वस्तु का सामंजस्य वह सतत ध्यान में रखेगा। जिस प्रकार से सफल जीवन व्यतीत करने के लिए जीवन-यापन के नियमों की जानकारी और उनका अभ्यास आवश्यक है उसी प्रकार सफल कलाकार के लिए काव्य-रचना के नियमों की जानकारी और उनका उचित प्रयोग भी आवश्यक होगा। सामंजस्य के अन्तर्गत कम, नियन्त्रण तथा समन्वय के नियमों की सुरह्मा काव्य-रचना में होनी चाहिए।

संगीत कला पर विचार करते हुए उन्होंने काव्य-रचना के दुछ अन्य तत्त्वों की छोर भी संकेत दिया। संगीत छारोह तथा छवरोह के विपरीत स्वरों का सहज समन्वय प्रस्तुत करता है छौर लय तथा गति के सहारे श्रोद्ध संगीत का निर्माण होता है; उसी प्रकार काव्य में विपरीत भावों का भी सहज समन्वय छपेत्तित है। कहना न होगा कि छफलात्ँ के काव्य-विषयक सभी छालोचनात्मक विचारों का छाधार उनका दर्शन-ज्ञान है।

१. देखिए-'काव्य की परख'

२. देखिए—'काव्य की परख'

नाटक की चर्चा करते हुए उन्होंने ग्रादर्श दुःखान्तकी नाटक के तत्त्व

में श्रेष्ठ ग्रीर शालीन जीवन को श्रनुकरणीय माना श्रौर जो-जो नाटककार श्रेष्ठ दुःखान्तकी की सफल

रचना कर सके उन्हें सर्वश्रेष्ठ समाज-सेवी तथा नैयायिक का पद दिया, क्योंकि श्रफलात्ँ के विचारों के श्रनुसार दोनों के कार्यों में बहुत श्रधिक साम्य है। दुःखान्तकी के प्रभाव पर उन्होंने श्रपने श्रालोचनात्मक विचार प्रकट करते हुए यह स्पष्ट किया कि भय तथा करुणा के भावों के उभार द्वारा ही श्रेष्ठ दुःखान्तकी ग्रपने ध्येय की पूर्ति करेगी। दुःखान्तकी के विरेचक-सिद्धान्त व की श्रोर श्रफलात्ँ ने कोई भी संकेत नहीं किया श्रौर यह सिद्धान्त केवल श्ररस्त् द्वारा ही प्रस्तावित तथा प्रमाणित हुआ। भय और करुणा द्वारा जो म्रानन्द दर्शकों को प्राप्त होता है उसका विश्लेषण करते हुए उन्होंने दार्श-निक तथा मनोवैज्ञानिक रूप से यह सिद्धान्त निकाला कि मानव-चरित्र में श्रनेक मिश्रित भावों का श्रावागमन रहा करता है। क्रोध, भय, ईंर्ष्या, दया, लालसा सभी बारी-बारी से मानव-चरित्र को व्यय करते हैं; श्रौर इनका व्यापक प्रदर्शन हममें एक प्रकार के आनन्द का आविर्भाव करेगा। किसी भी मानवी भाव के ब्यापक तथा गहरे प्रदर्शन में हमें स्वाभाविक श्रानन्द भी तो मिलता है।

सुखान्तकी के मूल तत्त्व

सुखानतकी रचना के सम्बन्ध में श्रफलात्ँ के विचार महत्त्वपूर्ण हैं। उन्होंने ही पहले-पहल हास्यास्पद तथा वेढंगे कार्यों को सुखान्तकी का मूलाधार माना। इसी श्राधार पर ही भविष्य के श्राबोचकों ने श्रपने-

ग्रपने विचार प्रस्तावित किये। ग्रफलात्ँ का सद्दज विचार था कि जब समाज श्रथवा किसी भी मानवी चेत्र में हमारे पड़ोसी श्रौर दूसरे व्यक्तियों के श्रहंकार की विफलता श्रथवा उनकी हेठी प्रमाणित हो जाती है तो हमें बरबस हँसी आने लगती है। इस हँसी का मूल आधार हमारा व्यक्तिगत गर्व, ज्ञान अथवा किसी भी प्रकार की श्रेष्ठता की भावना रहेगा। परन्तु इस स्थान पर यह अवश्य विचारणीय है कि जिस मनुष्य की हेठी हो उसमें दूसरों को चित पहुँचाने की शक्ति कदापि न हो। यदि उसके द्वारा चित पहुँची तो सुखान्तकी की मर्यादा गिर जायगी। ग्रहंकार ग्रौर पाखरड का भरडाफोड़ ही सुखान्तकी का सहज तत्त्व है। इसी विचार को ग्रठारहवीं शती के प्रसिद्ध दर्शनज्ञ हाब्स ° ने ग्रन्तरशः श्रपनाया।

१. देखिए-- 'नाटक की परख'

सभ्य समाज में सुखान्तकी की उपयोगिता भी कम नहीं । इसके द्वारा मानव-चरित्र की परख भलीभाँति होती है श्रीर हमें ऐसे वेढंगे कार्यों का समुचित ज्ञान हो जाता है जो समाज में हास्यास्पद हैं। हास्य द्वारा हम मनुष्य की गम्भीरता तथा उच्छुङ्खलता का माप भी सरलता से लगा सकते हैं । परन्तु हास्य संयत ग्रौर सभ्य होना चाहिए; ग्रसंयत हास्य ग्रथवा कोरी ठट्ठेबाजी द्वारा न तो मानव-चरित्र का विश्लेषण सम्भव है श्रीर न सामा-जिक ग्रौचित्य का प्रचार । सुकरात का कथन था कि हास्य का प्रयोग दाल में नमक के समान ही होना चाहिए।

विश्लेषगा

काव्य तथा नाटक के विश्लेषण के साथ-साथ श्रफ-भाषण्-शास्त्र तथा लात्ँ ने भाषण-कला के विषय में भी कुछ मौलिक गद्य-शैली का सिद्धान्त बनाए। यूनान के दो लेखकों--गोर्जियास तथा थूँ सीमेक्स ने वाक्-शैली में तड़क-भड़क तथा ग्रलंकारों की ग्रावश्यकता जताई थी ग्रौर उनका

उद्देश्य वाक् शैली को साधारण वोल-चाल की भाषा के साधारण स्तर से ऊपर उठाना था। श्रफलात्ँ ने पहले तो इन लेखकों के सिद्धान्तों का खराडन किया और अपनी ओर से भी गद्य-शैली पर विचार किया।

ग्रफलातूँ स्वभावत: भाषण-शास्त्र के भी विरोधी हुए, क्योंकि उनके विचारों के अनुसार इसका ध्येय सत्य और यथार्थ की अवहेलना-मात्र था। वागीश, शब्दों के घुमाव-फिराव तथा वाक्यों के तोड़-मरोड़ द्वारा श्रोताश्चों को अपने मत के अनुकृत बनाने का प्रयत्न करते हैं। इस प्रयत्न में यदि सत्य श्रीर यथार्थ की हत्या भी हो जाय तो श्राश्चर्य क्या ? सूठे तर्क श्रीर तर्कहीन त्रावेश द्वारा जनता को छलने का कार्य हो भाषण-कला का प्रमुख उद्देश्य है। वक्ता केवल शब्दाडम्बर खौर फड़कते हुए वाक्यांशों की चूरन चटनी का स्वाद श्रोतात्रों को दे-देकर उनकी मित फेरते हैं ग्रीर यह कार्य स्तुत्य नहीं। उन्होंने वागीशों की शैली के विभिन्न ग्रंगों की-जिनमें श्रावेदन, विवरण, प्रमाण, सम्भाविकता, स्वीकृति मुख्य थे-कड़ी आलोचना की और उन्हें निर्धक प्रमाणित किया । इस प्रकार का वर्गीकरण उनके लिए भाषण-कला की आहमा की हत्या थी।

इसके विपरीत ग्रफलात्ँ ने भाषण-शास्त्र की परिभाषा बनाते हफ कहा कि भाषण-कला आत्मिक इन्द्रजाल अथवा आत्मिक आनन्द प्रस्तुत करती है जो शब्दों के इन्द्रजाल द्वारा सम्भव होगा। इसके प्रयोग में श्रेष्ट

१. देखिए-'हास्य की रूपरेखा'

कला-ज्ञान श्रपेचित है। परन्तु यह कला है क्या ? यह कला है विषय श्रथवा वस्तु का सम्यक् ज्ञान तथा सुिस्थर विचार-प्रयोग। यों भी तो सौष्ठवपूर्ण रचना के लिए सुिस्थर श्रीर सुलभे हुए विचार श्रावश्यक हैं; परन्तु भाषण-शास्त्र में इस तथ्य की महत्ता बहुत श्रधिक है। वागीशों में इस कला के प्रति स्वाभाविक श्रथवा नैसिर्गिक रुचि होनी चाहिए; इसके साथ-साथ कला-ज्ञान ही नहीं, वरन् उस कला का सतत श्रभ्यास भी श्रावश्यक होगा; प्रवृत्ति, ज्ञान, श्रभ्यास तीनों के ही श्राधार पर वागीशों को सफलता निर्भर रहेगी।

वाक्-कला में जो बात सबसे पहले ध्यान देने योग्य है वह है विचारों श्रीर भावों का तारतम्य । इस तारतम्य द्वारा सम्पूर्णता श्राती है श्रीर लेख के विभिन्न स्थलों में सामंजस्य प्रस्तुत होता है । गद्य-लेखन में इस नियम का सम्यक् प्रकाश मिलेगा। जिस प्रकार से सफल वक्तृता के लिए विषय की स्पष्ट रूप-रेखा मस्तिष्क में पहले से खिंची होनी चाहिए उसी प्रकार गद्य-लेखन में भी विषय की स्पष्टता, उसके श्रनेक स्थलों तथा विभिन्न विचारों में सामञ्जस्य श्रावश्यक होगा। विषय-प्रकाश में स्पष्टता, क्रम, तारतम्य, तथा सामञ्जस्य के नियमों की स्थापना श्रफलात् की मौलिकता का प्रमाण है।

श्रफलात्ँ ने भाव-प्रकाश के सिद्धान्तों को मनोविज्ञान तथा चिकित्सा-शास्त्र के सिद्धान्तों पर भी श्राधारित किया, जिसके श्रनुसार वागीशों को श्रोताश्रों की सामयिक रुचि, परिवर्तनशील भावनाश्रों, स्वभाव, चित्त-वृत्ति का ध्यान रखकर श्रपनी कला का प्रयोग करना चाहिए। बिना इस वैज्ञानिक ज्ञान के न तो कोई सफल वक्ता हो सकेगा श्रीर न सफल लेखक।

यों तो श्रफलात्ँ ने सभी विषयों पर श्रपने विचार प्रकट किये, परन्तु कान्य, कान्य के उद्देश, दुःखान्तकी, सुखान्तकी, गद्य-शैली, तथा श्रालोचना पर श्रनेक महत्त्वपूर्ण वक्तन्य प्रकाशित करके उन्होंने श्रागे के श्रालोचकों का मार्ग प्रशस्त किया। उनके विचार में कान्य की श्रात्मा एकरूप है, चाहे वह नाटक हो श्रथवा कविता, श्रीर कान्य द्वारा केवल श्रानन्द का प्रसार उनके लिए हेय है। उन्होंने लेखकों को दो वर्गों में विभाजित किया—छुन्दबद्ध कविता लिखने वाले तथा छुन्दहीन गद्य लिखने वाले। इस वर्गीकरण द्वारा उन्होंने श्ररस्तू की परिभाषा को सम्भव बनाया।

श्रालोचना-सिद्धान्तों की समीचा करते हु उन्होंने श्रालोचना-सिद्धान्त श्रेष्ठ श्रालोचक उसी को माना है जो सुबुद्धि श्रौर समीचा साहस से दूसरों का पथ-प्रदर्शन करे। केवल शब्दों के जमघंटे से प्रभावित होना श्रालोचक के लिए श्रेयस्कर नहीं; उसे तो सम्पूर्ण कविता की रूप-रेखा, उसकी श्रानन्ददायिनी शक्ति का विस्तृत विवेचन श्रौर उसका यथार्थ सन्देश ध्यान में रखकर ही श्रपनी सम्मति देनी चाहिए।

श्रालोचना चेत्र में श्रफलात्ँ की प्रतिभा के हम उदाहरण देख चुके। काव्य-रचना के दोषों तथा श्रेष्ठता-विषयक विचारों का भी हम विवेचन कर चुके। वास्तव में श्रफलात्ँ ही पहले श्रालोचक हैं जिन्होंने सिद्धान्त-निर्माण करने का प्रयास किया श्रोर साहित्य श्रोर दर्शन में सम्बन्ध प्रस्तुत करके साहित्य-सम्बन्धी कुछ नवीन सिद्धान्त बनाए। उन्होंने ही पहले-पहल मनोविज्ञान का भी सहारा साहित्य के वास्तविक तत्त्वों के मृल्यांकन में लिया श्रोर मानव-चित्र के सम्पूर्ण ज्ञान को कलाकारों के लिए श्रपेचित प्रमाणित किया। उनके सिद्धान्तों में तर्क श्रीर कल्पना, संयम श्रीर श्रावेश, ज्ञान श्रोर विज्ञान का समुचित सामक्षस्य है। श्रालोचना के इतिहास में श्रफलात्ँ का स्थान इसिल्ए श्रीर भी श्रेष्ठ तथा श्रागामी श्रुगों के लिए पथ-प्रदर्शक है कि उन्हीं के सिद्धान्तों ने मनुष्य की श्राँखें श्रात्मा श्रीर वास्तविकता की श्रोर फेरीं श्रीर तत्कालीन साहित्यकारों के नियमों का खोखलापन प्रमाणित किया। उन्हीं के द्वारा पहले-पहल काव्य में श्राध्यात्मिक तत्त्वों का समावेश हुश्रा जिनका प्रभाव श्राज तक विदित है। श्रफलात्ँ के ही श्रालोचना-सिद्धान्तों के श्राधार पर श्रस्त ने श्रनेक नवीन साहित्य सिद्धान्तों का निर्माण किया।

जिस युग में श्रफलातूँ -जैसे महान् तत्त्ववेत्ता श्रौर श्ररस्तू की श्रालोचना - दर्शनज्ञ का जन्म हुश्रा उसी युग में श्ररस्त् जैसे तर्क-शैली वेत्ता श्रौर श्रालोचना भी जन्मे। दोनों की श्रालोचना-शैली श्रौर दिष्टकोण में उनकी प्रतिभा के श्रनुसार

ही विभिन्नता मिलती है। ग्रफलात्ँ ने साहित्य द्वारा एक महान् मानव-विधान की ग्राध्यात्मिक रूप-रेखा बनाने का ग्रायोजन किया ग्रौर सामाजिक ग्राद्शों को ही प्रधानता दी, परन्तु ग्ररस्तू का दृष्टिकोण वैज्ञानिक था ग्रौर विवेचन श्रौर विश्लेषण के ग्राधार पर ही वह ज्ञान का प्रसार चाहते थे। यह विभिन्नता ग्ररस्तू के लेखों में ग्रौर भी स्पष्ट हो जाती है, क्योंकि जो-जो सिद्धान्त वह प्रस्तुत करते हैं उसमें ग्रफलात्ँ के दृष्टिकोण की ग्रालोचना स्पष्ट रूप से भलकती है। वास्तव में जो दुन्छ भी ग्ररस्तू ने लिखा उसका उद्देश्य भी ग्रफलात्ँ के तर्क ग्रौर सिद्धान्त का ही विश्लेषण करना था ग्रौर इसी विश्लेषण के ग्रन्तर्गत ग्ररस्तू के नये सिद्धान्त भी निर्मित होते गए।

श्ररस्त् ने भी श्रफलात्ँ के समान ही काव्य श्रीर भाषण-शास्त्र पर श्रपने विचार प्रकट किये। इन विचारों में छुछ ऐसे महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों का जन्म हुश्रा जिनकी महत्ता श्रालोचना के प्रयोग तथा इतिहास में प्रमाणित है। यों तो श्ररस्त् का उद्देश्य समस्त ज्ञान का वर्गीकरण तथा छुछ प्रयोगात्मक सिद्धान्तों का निर्माण था परन्तु लेखक के इस उद्देश्य को श्रागामी युगों के श्रालोचक भूल गए श्रीर उन्होंने श्ररस्त् की श्रालोचना विषम रूप से करनी श्रारम्भ की।

गीत-काव्य का विश्लेषण वस्तुतः श्ररस्त् ने दुःखान्तकी का विवेचन ही विस्तार-पूर्वक किया श्रीर गीत काव्य, सुखान्तकी तथा महा-काव्य पर यों ही कुछ चलते हुए वक्तव्य दे डाले। उनके विचारों के श्रनुसार गीत काव्य केवल दुःखान्तकी

के श्रादि रूप में ही प्रयुक्त हुआ श्रोर उसका स्थान काव्य के श्रन्तर्गत न होकर संगीत के श्रन्तर्गत है, श्रोर उसकी महत्ता भी गौण है। गीत-काव्य वास्तव में दुःखानतकी का बाह्य श्राभूषण-स्वरूप ही है श्रोर उसकी श्रलग कोई भी महत्ता नहीं। इस विचार-विशेष का कारण स्पष्ट है। युग की श्रावश्यकताश्रों ने श्ररस्त की विचार-धारा को सीमित किया श्रोर प्रचलित दुःखानतकी के श्रनेक श्रंगों के विश्लेषण पर ही उन्हें बाध्य किया। जो कुछ भी यूनानी काव्य उस समय तक लिखा जा चुका था श्रोर जो भी जन-रुचि उस समय प्रचलित थी उसी के ही श्राधार पर श्ररस्त ने श्रपना साहित्यिक विवेचन प्रस्तुत किया।

काव्य पर श्रपना विचार प्रकट करते हुए श्ररस्तू ने काव्य का मूल उसके श्रादि स्रोत का श्रनुसंधान किया। काव्य स्रोत मानव-प्रकृति का सहज व्यापार है श्रौर यह मनुष्य की श्रनुकरणात्मक प्रवृत्ति, उसके लय श्रीर स्वर-

समन्वय की ग्रोर सहज रुचि द्वारा ही सफल हुआ। जिस प्रकार ग्रौत्सुक्य ग्रौर ग्राश्चर्य ने दर्शन का निर्माण किया उसी प्रकार मानव की श्रनुकरणात्मक तथा संगीतिष्रयता की प्रवृत्ति ने काव्य को जन्म दिया। गीत काव्य तथा सहगायन द्वारा नाटक का जन्म हुग्रा ग्रौर यूनान के महाकवि होमर-लिखित महाकाव्यों द्वारा दु:खान्तकी तथा सुखान्तकी का ग्राविर्माव हुग्रा।

१. 'पोयेटिक्स' तथा 'रेट्रिक'

काव्य की अनुकरणात्मक गित को यों तो यूनान के कियात्मक आलोचना- अनेक दर्शनज्ञों ने प्रकाशित किया था और अफलात् शैली का जन्म ने भी काव्य को अनुकरणात्मक हो माना था, परन्तु अरस्तू ने अनुकरणात्मकता का विश्लेषण करते हुए

उसमें कुछ नवीन तस्त्र भी गिनाए। श्ररस्त् का विचार है कि श्रनुकरण से तात्पर्य 'मिन्का स्थाने मिन्का' नहीं वरन् कलाकार द्वारा, क्रियात्मक रूप से, एक ऐसे नवीन तथा ज्योतिर्मय स्वप्न का निर्माण करना है जो केवल वीज-रूप में ही संसार में प्रस्तुत था। किव, वास्तविक जगत से, श्रपनी काव्य-सामग्री चुनते हुए साधारण वस्तु से श्रनेक नवीन भावों की सृष्टि कर लेगा; वह उनके यथार्थ रूप में उनके भावी रूप का संकेत देगा श्रथवा उस पर श्रपनी भावनात्रों का प्रकाश फेंककर उनमें नई जान डाल देगा; उनमें वह श्रभूरे श्रादशों की माँकी दिखलाकर उनकी पूर्णता की श्रोर संकेत करेगा।

त्र्रनुकरण-सिद्धान्त का विवेचन

श्रमुकरगा-सिद्धान्त का विवेचन करते हुए, इन उप-रोक्त तत्त्वों का विकास श्ररस्तू का महत्त्वपूर्ण श्रालो-चनात्मक कार्य था श्रोर इसी सिद्धान्त के प्रतिपादन के फलस्वरूप उनकी प्रतिष्ठा बनी हुई है। इस

नवीन सिद्धान्त ने, अनुकरण शब्द को नवीन और महत्त्वपूर्ण अर्थ प्रदान किये। काव्य अब मानव जीवन और मानव-विचार के सार्वत्रिक और स्थायी-भावों का स्पष्टीकरण हो गया। काव्य न तो केवल यथार्थ का श्रनुकरण है त्रौर न भावों का इन्द्रजाल; वह है प्रतिदिन के जीवन से उठता हुत्रा सार्वित्रक सत्य श्रौर मानव-जीवन को प्रकाशमान करता हुत्रा नव श्रादर्श। इसी दृष्टि-कोण से काव्य की परिभाषा बनाते हुए उन्होंने लिखा कि 'इतिहास की अपेजा कान्य में कहीं ऋधिक दार्शनिकता निहित है।' इतिहासकार तो केवल यथार्थ में सीमित होकर कार्यों का उल्लेख किया करेगा परन्तु कवि श्रपनी विस्तृत कल्पना द्वारा एक में ग्रानेक ग्रीर श्रानेक में एक तथा साधारण-से-ग्रसाधारण भावों का सृजन क<mark>र</mark>ता हुन्रा दर्शनज्ञों के तात्त्विक श्रनुसन्धान की समता करने लगेगा। श्रेष्ठ काच्य में कुछ सार्वभूत तत्त्वों का श्रनुसन्धान श्ररस्त् का प्रमुख ध्येय था और उन्होंने काव्य और दर्शन में साम्य बैठाते हुए यह प्रमाणित किया कि श्रेष्ट काव्य में कुछ तत्त्व ऐसे भी हैं जो विशेष रूप से प्रस्तुत रहते हैं श्रीर जिनके कारण काव्य सफल होता है। यद्यपि श्रफलातूँ ने ही, साधा-रण रूप में, दर्शनवेत्ता श्रीर कवि दोनों में समान प्रेरणा देखी थी परन्तु इस तथ्य को सिद्धान्त का रूप ऋरस्तू ने ही दिया। उनके विचारों के अनुसार काव्य ख्रीर दर्शन दोनों ही सत्य का निरूपण समान रूप में करते हैं।

कान्य के उद्देश्य के विषय में भी अरस्त ने महत्त्व-कान्यादर्श का पूर्ण बात कही। किव को केवल नैतिक आदेश ही विवेचन नहीं देने चाहिएँ और न उसे खुल्लमखुल्ला शिचक का ही कार्य करना अपेचित होगा: उसे तो इस सावधानी

से दोनों उद्देश्यों की प्रिंत करनी चाहिए जिसके द्वारा दोनों का समाधान यथेष्ट तथा समुचित रूप में होता चले। उनका विचार था कि सौन्दर्यात्मक भावों की सृष्टि और उनका प्रसार तभी हो सकेगा जब किववर्ग नैतिकता की डोर पकड़े चले क्योंकि श्रेष्ठ किव के लच्य-निर्माण में दोनों का विचार श्रपेचित होगा। वास्तव में, कदाचित्, श्ररस्त् श्रपनी बात स्पष्टतः न कह सके। उनका कहना शायद यह था कि कान्य के सजन श्रोर उसके प्रभाव दोनों पर ही कलाकार की सम्यक् दृष्टि रहनी चाहिए। कान्य-सजन में उसे सौन्दर्य की प्रतिष्ठा करनी चाहिए श्रोर इसी के फलस्वरूप सहज रूप में नैतिकता को भी प्रकाशित करना चाहिए। पहला कार्य ही नितान्त श्रावश्यक है श्रोर दूसरा उपयोगी परन्तु गौण। कान्य के सजन श्रोर लच्य-विषयक इस विवेचन का, ऐतिहासिक रूप में, श्रालोचना-सिद्धान्तों पर गहरा प्रभाव पड़ा।

श्रफलात्ँ ने काव्य के प्रभाव का विवेचन देते हुए कहा था कि महा-काव्य तथा दश्य-काव्य द्वारा मनुष्य के भावना-संसार पर बुरा प्रभाव पड़ता है श्रौर चरित्र दूषित होता है। इस विचार के प्रतिवाद में श्ररस्तू ने यह प्रमा-णित किया कि काव्य द्वारा उत्पन्न विकारों का फल अत्यधिक स्वास्थ्यप्रद श्रौर उपयोगी होगा, क्योंकि काव्य-प्रसूत विकारों से जब भाव-संसार में खलबली मचेगी तो धीरे-धीरे पुराने शारीरिक तथा मानसिक विकारों पर भी श्रसर पड़ेगा; श्रौर विरेचन-सिद्धान्त के श्राधार पर वे पुराने विकार श्रपनी तीवता श्रौर तीच्णता को खो देंगे श्रौर शनैः-शनैः समस्त भाव-संसार में एक नवीन सामञ्जस्य उपस्थित हो जायगा।

जिस काल में श्ररस्त् श्रपने विचार प्रकाशित कर रहे काठ्य तथा छन्द थे उस समय साहित्यकार काव्य का वर्गीकरण छन्द के श्राधार पर किया करते थे। श्ररस्त् को यह वर्गी-करण रुचिकर न था श्रीर उन्होंने श्रावेश में श्राकर छन्द के विषय में कुछ

करण राचकर न था श्रार उन्होन श्रावश म श्राकर छन्द के विषय में कुछ ऐसे विचार प्रकट किये जिनका साम्य उनके श्रन्य विचारों के साथ नहीं

१. देखिए-- 'नाटक की परख'

बैठता। उन्होंने काव्य-रचना में छुन्द की महत्ता विलकुल ही घटा दी छौर उसे काव्य-रचना के लिए छपेचित नहीं समका। यद्यपि उन्होंने दुःखानतकी का विवेचन करते हुए राग, लय छौर संगीत को कम प्रधानता नहीं दी परन्तु छपने समय की साहित्यिक रुचि को परिष्कृत करने के लिए प्रचलित सिद्धान्तों का प्रतिवाद करना ही उन्हें रुचिकर हुछा। यही कारण है कि वे छुन्द के इतने विरोधी हुए।

संचेप में काव्य के विश्वय में ग्ररस्त् ने उसकी ग्रात्मा का विश्लेपण दिया, उसके उद्गम की ग्रोर संकेत किया, उसके तत्त्वों ग्रोर उसके प्रभाव का विवेचन प्रस्तुत किया। ग्रफलात्ँ के विचारों का प्रतिकार करते हुए उन्होंने काव्य को सामाजिक रूप में उपयोगी प्रमाणित करके सौन्दर्यानुभूति तथा नैतिकता के प्रसार में उसके महत्त्व को प्रकट किया। ग्रन्य यूनानी विचारकों के श्रनुसार ही उन्होंने कलाकार को देवी प्ररेणा से प्रेरित सममते हुए भी उन्हें ग्रनुभव प्राप्त करने तथा ग्रभ्यास करने का स्पष्ट श्रादेश दिया। विना सतत श्रभ्यास ग्रीर कला-सम्बन्धी श्रनेक विशिष्ट नियमों के ज्ञान तथा प्रयोग के श्रेष्ठ काव्य की रचना ग्रसम्भव ही होगी। काव्य का वर्गीकरण भी उन्होंने वैज्ञानिक रीति से किया श्रीर उसके चार वर्ग महाकाव्य, दुःखानतकी, सुखान्तकी तथा गीत-काव्य बनाए। उन्होंने ऐतिहासिक काव्य तथा प्रवोधक काव्य वर्गों की श्रोर न तो संकेत किया श्रीर न उन्हें महत्त्वपूर्ण ही समभा।

ुदु:खान्तकी का वैज्ञानिक विवेचन 'भय' तथा 'करुणा' का संचार काव्य की अपेचा कदाचित् दुःखान्तकी-रचना पर अरस्तू द्वारा निर्मित सिद्धान्त बहुत अधिक मान्य हुए। उन्होंने दुःखान्तकी का विवेचन अत्यन्त विस्तारपूर्वक किया और उनके इस वैज्ञानिक विश्ले-षण की महत्ता अब तक अधिकांश रूप में बनी हुई है। दुःखान्तकी की परिभाषा बनाते हुए उन्होंने

कहा कि समुचित सीमा के अन्दर वह किसी गम्भीर, महत्त्वपूर्ण, सम्पूर्ण तथा विशाल कार्य का रंगमंच पर ऐसा अनुकरण है जो भाषा के माध्यम से सुन्दर तथा आनन्ददायी बनकर भय और करुणा के संचार से हमारे मानवी भावों के अति का परिमार्जन करके उनमें सामन्जस्य प्रस्तुत करता है। अरस्तू ने अपनी इस परिभाषा में दुःखान्तकी तथा सुखान्तकी का भेद भी बतलाया। 'गम्भीर' कार्य सुखान्तकी में नहीं प्रयुक्त होते; महाकाव्य के समान इसका पाठ नहीं होता वरन् रंगमंच पर इसका अनुकरण होता है और गीतों का

१. देखिए-'काव्य की परख'

प्रयोग केवल सहगायक करते हैं; श्रीर इसके संवाद में छन्द्युक्त कविता प्रयुक्त होती है। पुराने लेखकों द्वारा लिखी गई सुखान्तको की ब्रुटियों को ध्यान में रखते हुए उन्होंने इसके कार्य-तत्त्व को समुचित श्राकार देने का निर्देश दिया जो कलात्मक रीति से प्रगति करता चले श्रीर श्रापदकाल को सीमा तक सहज रूप में पहँचे श्रौर जिसके श्रनेक खरडों के ऊपर कलाकार का मान-सिक नियन्त्रण भलीभाँति हो सके। इसीलिए प्रत्येक कार्य में तीन स्पष्ट किन्तु समन्वित ग्रंग होने चाहिएँ। ये तीन ग्रंग हैं-शादि, मध्य ग्रौर श्रन्त । श्रादि भाग स्पष्टता से कार्य का निरूपण करे; मध्य भाग सहज रूप से उस निरूपण में रोचकता लाए श्रौर श्रन्त उद्देश्य की समुचित पूर्ति करे। मानव के भय श्रीर करुणा के विषम भावों के परिमार्जन से ही उद्देश्य की पूर्ति होगी श्रीर यह पूर्ति चिकित्सा-शास्त्र के सिद्धान्त के अनुसार इन्हीं दोनों भावों के प्रसार द्वारा ही सम्भव होगी। 'विषस्य विषमौषधम्' का सिद्धान्त भी यही है। यह विचार उस युग के श्रनुकृत ही था श्रीर इसमें तथ्य भी कम नहीं। क्योंकि भय श्रौर करुणा दोनों ही भावनाएँ ऐसी हैं जो हमें जीवन में श्रिधिक सताती हैं : भय के संचार से मनुष्य मनुष्य नहीं रहता श्रीर करुणा भी उसे निस्तेज श्रौर विह्वल बनाकर पुरुषार्थहीन कर देती है। जब इन दोनों भावों का संचार तीव गति से हमारे हृदय में होने लगता है तो हमारे भाव-संसार में खलबली मच जाती है श्रीर धोरे-धीरे उनको श्रति का परिमार्जन होकर एक सन्तुलन पैदा होता है और हमें लौकिक नैतिकता का प्रकाश दिखाई देने लगता है। तूफान के बाद हमें एक विचित्र शान्ति का अनुभव होने लगता है जैसे कोई व्यक्ति इबते-इबते बचकर किनारे पर आ लगे।

श्ररस्तू के इस सिद्धान्त का विरोध श्राधुनिक काल में विशेष रूप से हुआ। यहाँ इतना ही कहना पर्याप्त होगा कि श्राधुनिक श्रालोचक भय श्रोर करुणा का ही संचार उचित नहीं समक्षते। दुःखानतकी को हमारी सभी दबो-दबाई श्रोर कुचली हुई भावनाश्रों का शमन करना चाहिए, उनसे छुटकारा दिलाना चाहिए, श्रोर हमें मानवी श्रनुभवों की श्रनुभूति देकर मानव-हृदय के उन छिपे हुए गह्सरों का परिचय देना चाहिए जिसके श्राधार पर हम मानव को, उसके हृदय को, उसके हृदय की गित को पहचान सकें। सम्पूर्ण मानव-समाज श्रोर उसके भाग्य का दिग्दर्शन कराना ही श्रोष्ठ दुःखानतकी का उदेश्य होना चाहिए।

१. देखिए—'नाटक की परख'

२ देखिए-'नाटक की परख'

दु:खान्तकी के अन्य तत्त्व : 'वस्तु' च्योर 'कार्य'

दुःखान्तकी का विश्लेषण करते हुए श्ररस्त ने कुछ थ्रौर तत्त्व भी गिनाए । वस्तु, पात्र, विचार, भाषा-प्रवाह तथा संगीत, तथा दृश्य सम्बन्धी व्यवधान भी त्रावश्यक तत्त्व हैं, परन्तु सबमें प्रमुख तत्त्व है वस्तु । पात्र तथा विचार की अपेता वस्त कहीं अधिक महत्त्व-

पूर्ण है। इसका कारण स्पष्ट है। जब यह मान लिया गया कि दुःखानतकी किसी कार्य-मात्र का श्रनुकरण है तो कार्य का सम्बन्ध पात्र से कम श्रीर वस्तु से ही श्रधिक होगा। पात्र द्वारा निर्मित कार्य, वस्तु का श्राकार है, उसका प्राण है। उसी के लिए पात्र कार्यशील है श्रीर इसीलिए उसका स्थान सर्वोच्च है। चरित्र चित्रण का भी महत्त्व इस दृष्टि से गौण ही होगा, क्योंकि चित्रण ज्यों-ज्यों होता चलेगा त्यों-त्यों कार्य की भी सिद्धि होती चलेगी। संवाद-तत्त्व भी गौण होगा, क्यों कि संवाद भी तो कार्य की ही पूर्ति के लिए होगा। इन्हीं विचारों के आधार पर अरस्तू ने वस्तु को दुःखान्तकी रचना में श्रेष्ठ महत्त्व दिया श्रौर उसे प्राण-स्वरूप प्रमाणित किया। बहुत से त्राधिनिक पाठकों को भी यह विश्लेषण रुचिकर लगेगा, क्योंकि चटपटी श्रौर रुचिकर वस्तु यदि नाटक में न हुई, श्रौर केवल चरित्र-चित्रण की गहराइयों में लेखक उतरता गया तो दर्शक-वर्ग ऊँवने लगेगा। वास्तव में दुःखानतकी के अनेक तत्त्वों में क्रमशः महत्त्व का आँकना सरल नहीं और उसका प्रश्न भी नहीं उठना चाहिए।

स्पष्टता तथा सामंजस्य

वस्तु का विवेचन देते हुए श्ररस्तू ने कुछ श्रन्य 'वस्तु'-क्रम, तर्क, नियम भी बनाए जो वस्तु के ग्राकार ग्रौर उसकी प्रगति पर प्रकाश डालते हैं। वस्तु का सबसे आव-श्यक गुए है उसका सर्वाङ्गीए सामंजस्य। उसके श्रादि श्रौर श्रन्त में सम्पूर्ण समन्वय होना चाहिए

श्रौर कार्य के श्रन्तर्गत जो-कुछ भी किया जाय उससे उद्देश्य की पूर्ति करनी चाहिए, क्योंकि सौन्दर्य का प्रधान उपादान है ग्राकार ग्रौर सहज क्रमपूर्ण सामं-जस्य । लेखक को अपने दुःखान्तिकयों में रंगमंच के हिसाव से वस्तु को छोटा-बड़ा करने का सहज ग्रिधिकार नहीं; यदि ग्रिधिकार है भी तो केवल नाटक की उद्रेश्य-सिद्धि की दृष्टि से। हाँ, लेखक वस्तु को लम्बा-चौड़ा कर भी सकता है, मगर इसी शर्त पर कि न तो उसके विभिन्न भागों में विषमता ऋाए त्रौर न दुरूहता बढ़े। वस्तु की सबसे बड़ी त्रावश्यकताएँ हैं क्रमानुसार कार्य का सम्पादन अर्थात् 'क्रम', संवाद तथा कार्य में सहज सम्बन्ध अथवा

'तर्क' श्रौर भावों के प्रकाश में 'स्पष्टता'। इन नियमों के बनाने में श्ररस्त कदा-चित् ग्रफलात्ँ का सहारा लेते रहे, क्योंकि श्रफलात्ँ ने भी नाटककार को सर्वा-गीरा सामंजस्य प्रस्तुत करने का आदेश दिया था। इसका परखना भी सरल है। नाटक का जो भी ग्रंश ग्रपनी उपस्थिति ग्रथवा श्रनुपस्थिति से पूरे कार्य श्रथवा वस्तु को प्रभावित नहीं करता, वेकार है,श्रौर वह सामंजस्य की श्रवहेलना करता है। प्रत्येक कार्य जब भावी कार्य की ग्रस्पष्ट सूचना देगा श्रीर दूसरा, तीसरा. चौथा कार्य का ग्रंश भावी उद्देश्य की श्रोर संकेत करता चलेगा तभी सामंजस्य के नियम की पूर्ति होगी। सामंजस्य तथा सम्भाव्यता इन दो नियमों के प्रतिपादन में अरस्त ने श्रेष्ठ श्रालोचक के हृदय का परिचय दिया। तत्कालीन युनानी नाटकों के श्रध्ययन के फलस्वरूप श्ररस्तू ने सामंजस्य के विषय में दो-एक ग्रीर भी नियम हुँढ़ निकाले ग्रीर कुछ बाद के ग्रालोचकों ने उन्हें सिद्धान्त का रूप दें दिया। उदाहरणार्थ दुःखान्तकी चौबीस घण्टे में समाप्त हो जानी चाहिए। इसी के आधार पर कुछ आलोचकों ने यह भी नियम बना लिया कि जिस स्थान पर दुः लान्तकी का कार्य ग्रारम्भ हो उसी स्थान पर उसे समाप्त भी होना पड़ेगा। इन दोनों नियमों का उल्लंबन हम श्रनेक दुःखान्तकीयों में देखते हैं, परन्तु साधारणतया इनका प्रयोग भी श्रनेक नाटककार करते रहे हैं।

वस्तु, कार्य तथा उद्देश्य का अनुसन्धान करते हुए, अन्य उपक्रम-विस्मय, अरस्तू ने दुःखान्तकी-रचना के लिए कुछ और भी महत्त्वपूर्ण नियम बनाए । 'भय' श्रौर 'करुणा' दोनों एकांगी-दोष के प्रसार द्वारा हमारे चरित्र के संशोधन की चर्चा तो वह पहले ही कर चुके थे, मगर उन्होंने इनके उपक्रम की श्रोर भी संकेत किया। दु:खान्तकी वास्तव में दु:खान्त कथा तो है ही मगर साथ-ही-साथ उस दु:ख में विस्मय भी यथेष्ट होना चाहिए श्रीर जो कुछ भी दुःख पात्र वर्ग सहे उसे उस दःख का श्राभास श्रीर श्रनुभव ऐसी दिशा से श्राना चाहिए जिसका उसे म्बप्त में भी ध्यान न हो: परन्तु वह श्राये स्वाभाविक श्रौर मनोवैज्ञानिक रूप में। श्रापत्काल में श्रापत्ति श्रीर विपत्ति उन्हीं लोगों के द्वारा श्रानी चाहिए जो नायक के निकट सम्बन्धी अथवा मित्रवर्ग के हों। यों तो विपत्ति साधारणतः शत्रु द्वारा, श्रपरिचितों द्वारा श्रथवा मित्रवर्ग द्वारा श्रा सकती है, परन्तु जो विपत्ति मित्रवर्ग द्वारा श्रायगी उसके विस्मय की भावना का प्रकाश सहज होगा श्रीर भय तथा करुणा के प्रसार में भी सरलता होगी। मित्रवर्गी द्वारा विपत्ति श्राने की भावना से बढ़कर श्रीर कीनसी भावना भय श्रीर करुणा की श्रमुक्ति गहरी कर सकती है; जहाँ से लाभ श्रौर श्राशीर्वाद की श्राशा थी वहीं से बज्र फटे! इसके द्वारा दुःखान्तकी गहरा प्रभाव डालेगी। संचेप में, दुःखान्तकी किसी श्रेष्ट व्यक्ति द्वारा ऐसे कार्य का श्रनपेचित सम्पादन है जो उसे विस्मय के चक्कर में डालती हुई मौत के मुँह में ले जाती है श्रौर श्रन्तिम श्वास लेते-लेते वह व्यक्ति श्रपनी श्रमैतिक भूल स्वीकार करता है। इस विपत्ति का बीज नायक के एकांगी दृष्टिकोण श्रथवा लौकिक दृष्टि से उसके चिरत्र के केवल एक दोष में निहित रहता है। उसी को न समक्तकर नायक कार्य करता चलता है श्रौर विपत्ति को श्रावाहन देता हुश्रा श्रन्तिम श्वास तोड़ देता है। भाग्य भी उस पर हँसता, श्रौर कभी-कभी नायक भी श्रनजाने श्रपने मुँह से ऐसे शब्द निकाल देता है जिनका वास्तविक श्र्यं वह स्वयं समक्त नहीं पाता श्रौर जो दर्शकों को उसके श्रन्तकाल का संकेत दे जाते हैं।

यूनानी नाटकों में देवी-देवता भी पात्र-रूप में प्रयुक्त देवी पात्र होते थे। श्रनुभवहीन नाटककार श्रपने नाटकों में वस्तु का निर्वाह न कर सकने पर देवताश्रों की शरण चले जाते श्रीर श्रसम्भाविक तथा श्रस्वाभाविक रूप से उनके द्वारा कार्य की सिद्धि करा देते। श्ररस्त् इस कभी को भली भाँति समभ गए श्रीर उन्होंने कार्य की पूर्ति में देवी पात्रों तथा देवी कार्यों को श्रलग रखने का श्रादेश दिया। हाँ, देव-वर्ग केवल पिछले कार्यों की मीमांसा करने श्रथवा कोई ऐसी भविष्यवाणी करने, जिसका कार्य से कोई श्रान्तरिक सम्बन्ध न होता, श्रा सकते थे।

पात्रों के निर्माण के विषय में भा अरस्त के सिद्धान्त चिरित्र-चित्रण विचारणीय हैं। दु:खान्तकी के पात्र सुखान्तकी के विषयं में भा अरस्त के सिद्धान्त होने चिप्तरीत स्वभावतः भले, सुशील तथा सच्चरित्र होने चाहिएँ और उनका आदर्शपूर्ण जीवन नाटक में प्रस्तुत होना चाहिए। उनका यथार्थ जीवन आदर्श स्तर छू ले, यही ध्येय नाटककार को सम्मुख रखना पड़ेगा और उन्हें रूढ़ि के अनुसार ही नाटक में स्थान देना चाहिए। उदाहरणार्थ राम को उद्धत, लच्मण को कायर, अर्जुन को स्नेहहीन और युधिष्टिर को सत्यहीन कहना इतिहास के सत्य विवेचन पर कुठाराघात ही होगा। जो भी पात्र नाटककार चुने, उन्हें इतिहास और समाज का ध्यान रखते हुए प्रदर्शित करना चाहिए। पात्रों के चिरत्र-चित्रण में भी बहुत सावधानी की आवश्यकता पड़ेगी। बहुधा नाटककार पात्रों के चिरत्र में विना किसी मनोवैज्ञानिक कारण का आभास दिये यकायक परिवर्तन प्रस्तुत कर देते हैं—वीर कायर बन जाते हैं,

१. देखिए-'नाटक की परख'

कायर वीर; कर्कषा सुशीला बन बैठती है श्रौर सुशीला कर्कषा हो जाती है। इसी प्रकार पात्रों में श्रस्वाभाविक परिवर्तन प्रस्तुत हो जाता है जिसके फलस्वरूप नाटक निम्न कोटि का श्रौर नाटककार श्रनुभवहीन प्रमाणित होता है। इसी तथ्य को ध्यान में रखकर श्रागामी काल के श्रालोचकों ने जीवन हो नहीं वरन् देश, काल, रूढ़ि तथा वयस, प्रतिष्ठा श्रौर सैक्स को विचाराधीन रखकर ही नाटक के उपशुक्त पात्रों के चरित्र-विकास का श्रादेश दिया। इस नियम का विरोध भी श्रागामी काल में बहुत जोरों से किया गया श्रौर व्यर्थ का विवाद भी उठ खड़ा हुआ।

दुःखान्तकी के नायकों के चरित्र का विश्लेषण करते नायक हुए अरस्त् ने बतलाया कि साधारणतः वह तीन प्रकार की परिस्थितियों में पड़कर ही दुःखान्तकी के

हमारे भाव प्रदर्शित करने की चेष्टा करेगा तथा करुणा श्रीर भय के प्रसार द्वारा चरित्र का संशोधन कर सकेगा। पहली परिस्थिति ऐसी हो सकती है कि कोई श्रेष्ठ श्रौर सच्चरित्र व्यक्ति श्रपने सुख के संसार से हटाकर दुःख के खडू में डाल दिया जाय, परन्तु इस कार्य से न तो भय उपजेगा और न करुणा। इससे तो हमारे हृदय में ईश्वरीय शक्ति के प्रति विद्रोह श्रीर घृणा का ही श्राविर्माव होगा श्रौर ऐसी कथा हमें चुभित तथा स्तब्ध कर देगी। दूसरे, ऐसा हो सकता है कि कोई दुश्चरित्र व्यक्ति सुख के संसार में प्रतिष्ठित कर दिया जाय: परन्तु इससे भी करुणा श्रीर भय का संचार न हो सकेगा। तीसरी परिस्थिति भी ऐसी हो सकती है जिसमें कोई श्रधम श्रीर नीच व्यक्ति अपने दुष्कर्मों का फल भोगते हुए प्राण तज दे, परन्तु इस परिस्थिति के द्वारा भी भय श्रीर करुणा का प्रसार न होकर केवल सन्तोष की भावना का ही संचार होगा। यह स्पष्ट है कि उपरोक्त तीनों परिस्थितियों के अन्तरशः प्रयोग द्वारा नाटककार के ध्येय की पूर्ति न हो पायगी। वास्तव में करुणा-संचार तभी होगा जब कोई श्रेष्ठ श्रीर सच्चरित्र नायक श्रपनी किसी नैसर्गिक कमजोरी के कारण दु:ख सहन करे श्रीर त्रापत्ति का शिकार बन जाय; श्रीर भय भी केवल उसी समय उपजेगा जब श्रापत्तिग्रस्त नायक तथा हममें किसी प्रकार का मानवी श्रौर सहज सम्बन्ध हो। जब तक इस मानवी सम्बन्ध का संकेत न मिलेगा भय हमसे कहीं दूर होगा। परन्तु नायक की नैसर्गिक कमज़ोरी को ध्यान में रखते हुए नाटककार को सतर्क रहना चाहिए कि नायक की यह कम-जोरी किसी दुष्ट भावना ग्रथवा पाप का स्वरूप न ग्रहण करे, वरन् वह एक ऐसी बृटि रहे जो श्रेष्ठ व्यक्तियों के चरित्र में सहज रूप में खप जाय श्रौर उसका मूल स्रोत नायक की वृद्धि श्रथवा उसके मानसिक निश्चय में प्रस्तुत रहे ।

नायक का सामाजिक स्तर भी उच्च-वर्ग का होना नायक का सामाजिक चाहिए, क्योंकि ग्रास्त् के विचारों के श्रनुसार श्रेष्ट स्तर वर्ग के व्यक्तियों का दुर्भाग्य ग्रथवा उन पर पड़ती हुई विपत्ति को देखकर दर्शक का हृद्य करुगा से

पसीज जायगा श्रौर भय का प्रसार भी गहरे रूप में होगा। इसके द्वारा **त्रापत्काल की तीवता भी कहीं श्रधिक व**ढ़ जायगी । श्रागामी काल में श्र**र**स्तू के इस सिद्धान्त की बहुत बड़ी श्रालोचना हुई जिसमें श्ररस्त् का उत्तरदायित्व तो कम त्रालोचकों के ग्रज्ञान का ही उत्तरदायित्व त्रधिक था। त्रागामी काल के त्रालोचकों ने त्रारस्त् के सिद्धान्त को बहुत विस्तारपूर्वक व्यवहृत करके यह दिखलाना चाहा कि केवल श्रेष्ठ वर्ग के नायकों द्वारा ही दुःखान्तको की सृष्टि हो सकेगी श्रन्यथा नहीं । श्ररस्त् का तात्पर्य यह न था । उन्होंने नायकों को श्रेष्ठ वर्ग से चुनने का श्रादेश तो दिया था मगर यह कहीं नहीं कहा कि साधारण वर्ग के नायकों से दुःखान्तकी रचना हो हो नहीं सकती। उनके सिद्धान्त का मुख्य र्त्रंग है नायक का मानसिक अथवा बौद्धिक दोष, जो दुःखान्तकी की भावना का मृलाधार है। हाँ, इतना अवश्य है कि अरस्त् का साहित्य तथा ज्ञान-संसार उतना विस्तृत न था जितना श्रागामी काल के श्रालोचकों का था, थ्रौर उनके सिद्धान्तों की सबसे बड़ी कमी यह थी कि उसके सिद्धान्तों को मानते हुए दुष्ट श्रौर सन्त नायक रूप में प्रयुक्त नहीं हो सकते थे; परन्तु श्रनेक श्राधुनिक नाटककारों ने दोनों के श्राधार पर श्रेष्ठ दुःखान्तकियों की रचना की है।

'दृश्य-प्रदर्शन' 'वेश-भूषा' श्रपनी श्रालोचनात्मक पुस्तक में श्ररस्त् ने विशेषतः नायक, वस्तु श्रीर-चरित्र-चित्रण पर श्रधिक जोर दिया श्रीर शेष श्रंगों पर चलते-फिरते नियम बना दिए। दृश्य-प्रदर्शन, वेश-भूषा इत्यादि उन्हें गौण ही दिखाई

दिए और यद्यपि उन्होंने यह माना भी कि उनके द्वारा दुःखान्तकी की भावना तीव्र की जा सकती है परन्तु नाटककार की कला से इनका कोई आन्तरिक सम्बन्ध नहीं। उनका कहना तो यहाँ तक है कि श्रेष्ठ नाटक को रंग-मंच पर बिना देखे हुए, उसे पढ़कर ही, उसका रस लिया जा सकता है। इस विचार ने भी आगामी काल के लेखकों को अनेक रूप में प्रभावित किया है।

संगीत के विषय में भी (यद्यपि संगीत यूनानी दुःखा-संगीत नतक-शैली का प्रमुख ग्रंग था ) उन्होंने कोई ग्रधिक विचारणीय बात नहीं कही । उन्होंने केवल यही कहा कि संगीत दुःखान्तकी में रुचिकर है ग्रौर उसके द्वारा ग्रानन्द-प्रदान में सहायता मिलती है । परन्तु उनका ग्रादेश था कि संगीत केवल स्फुट रूप में नाटक में व्यवहृत न किया जाय परन्तु उसमें तथा नाटक के भाव-संसार में सामक्षस्य रहना चाहिए ।

शब्द तथा वाक्य-विन्यास के विषय में ग्ररस्तू ने कुछ शैली महत्वपूर्ण नियम बनाए। कविता तथा गद्य का भेद वह पहले भी स्पष्ट कर चुके थे श्रीर श्रव उन्होंने शब्दों के चुनाव श्रौर उनके वाक्यों में व्यवहृत होने के नियम भी बनाए। शब्दों के चुनाव चार चेत्रों से हो सकेंगे-प्रचलित शब्द, विदेशी शब्द, अप-अंश (बोलचाल के शब्द) तथा नये निर्मित शब्द । इनमें कुछ तो प्राचीन शब्दों तथा त्रालंकारिक शब्द-चेत्र से श्रथवा श्रेष्ठ कवियों द्वारा व्यवहृत शब्द-समूह से लिये जा सकते हैं। परन्तु यह ध्यान ग्रवश्य रखा जाय कि जो भी शब्द चुने जायँ उनका ब्यवहार स्पष्ट हो, काव्यात्मक हो श्रौर हृद्य को छूने वाला हो। इसका तात्पर्य यह हुआ कि शब्दों के सस्ते और चालू प्रयोग के वह समर्थक न थे। वस्तुतः उनका विचार था कि चारों चेत्रों से शब्द चुने जायँ श्रौर उनमें ऐसे सहायक शब्दों की श्रिधिकता हो जो रचना में काव्य की प्राग्त-प्रतिष्ठा कर सकें। श्रेष्ठ शैली वहीं होगी जो उपरोक्त सभी चेत्रों से शब्द चुन-चुनकर सबमें सामञ्जस्य बैठाते हुए काव्यात्मक भावों को प्रका-शित करेगी। सुबुद्धि तथा सावधानी, दोनों इस चुनाव में सहायक होनी चाहिएँ। शैंली का श्रेष्ठ गुण सौष्ठव है। साधारणतः ग्रालंकारिक तथा स्तुति-गीतों के लिए समासयुक्त शब्द, महाकाव्य के लिए अपरिचित शब्द, तथा नाटकों के लिए उपमा और रूपक श्रथवा श्रलंकारों से युक्त भाषा श्रधिक उपयोगी सिद्ध होगी । श्रालंकारिक भाषा तथा रूपक-ज्ञान सरल नहीं श्रौर न यह सिखाया ही जा सकता है। इसके प्रयोग में ऐसी तीव बुद्धि तथा पहुँच की त्र्यावश्यकता पड़ेगी जो सहज ही साधारणतः विभिन्न वस्तुत्रों में किसी समता-विशेष की श्रोर यकायक ध्यान श्राकर्षित कर दे। यह सभी प्रतिभावान कवियों का सहज गुगा रहा है।

१. देखिए—'काव्य की परख'

महाकाव्य-रचना के विवेचन में श्ररस्त ने कोई विस्तृत नियम नहीं बनाया श्रीर संचेप में केवल यह महाकाव्य-रचना वतलाया कि महाकाव्य, किसी गम्भीर कार्य का. वर्णनात्मक शैली तथा एक ही छन्द-विशेष में, श्रनुकरण-मात्र है, जिसका श्राधार मूलतः नाटकीय होगा । यद्यपि उन्होंने दुःखान्तकी तथा महाकाव्य के सहज सम्बन्ध को सदैव ध्यान में रखा परन्तु उनकी रचना-शैली की विभिन्नतात्रों को नहीं भुलाया; एक की शैली नाटकीय प्रदर्शन की शैली है श्रौर दूसरे की वर्णानात्मक। दुःखानतकी रचना के नियमों के ज्ञाता सरलता से महाकाव्य-रचना के नियम को हृदयंगम कर सकते हैं। वस्तु, पात्र, विचार, वाक्य-विन्यास तथा संगीत का स्थान दोनों में समान रूप से है परन्तु नाटक में प्रदर्शन-तत्व का ध्यान श्रधिक रहेगा। महाकाच्य की वस्तु भी दुःखान्तकी के समान ही सरल अथवा जटिल हो सकती है और नायक को ऐसी विपत्ति के चक्कर में डालकर, जिसका स्रोत उसके मित्रवर्ग ग्रथवा निकट सम्बन्धियों में हो, वह ग्रपने उद्देश्य की पूर्ति करेगी। परन्तु जिस तत्त्व को सदैव ध्यान में रखना चाहिए वह है वस्तु के समस्त द्यंगों का पूर्ण सामंजस्य । एक नायक के जीवन से अनेक उपवस्तुश्रों अथवा सहायक वस्तुश्रों को जबरदस्ती सम्बन्धित कर महाकाव्य तैयार कर देना श्रनुचित है। यूनान के महाकवि होमर की श्रेष्ठता इसी में है कि उनके महाकाव्य 'इलियड' तथा 'ग्राडेसे' के

महाकान्य तथा दुःखान्तकी की विभिन्नताओं की त्रीर महाकान्य तथा संकेत करते हुए उन्होंने यह स्पष्ट किया कि महाकान्य दु:खान्तकी के त्राकार का बड़ा हो जाना सम्भव है, क्योंकि किव त्रान्य पात्रों से सम्बन्धित ग्रानेक घटनाओं का वर्णन

नायक से सभी उपवस्तुत्रों का त्रान्तिस्क तथा घनिष्ठ सम्बन्ध है।

एक ही साथ कर सकता है; साधारण तथा दैवी घटनात्रों का वर्णन और विकास भी विस्तृत और विशाल रूप में हो सकता है जिसमें विस्मय यथेष्ट रूप में प्रस्तुत रहना चाहिए और अनेक उपवस्तुओं की सहायता से रोचकता के लिए उसका आकार बढ़ भी सकता है, परन्तु दुःखान्तकी में इस प्रकार का विस्तार सम्भव नहीं। इस दृष्टि से किव, टाटककार की अपेचा, सरजता से अपनी उद्देश्य-पृत्ति कर सकता है, क्योंकि वस्तु के सीमित आकार के कारण नाटककार की कला को कुण्ठित होने का भय रहेगा और लेखक को अनेक कठिनाइयों का सामना भी करना पहेगा। छन्द के विषय में अरस्तू की धारणा यह थी कि छन्द केवल ६ पदांशों के छन्द अथवा हेक्सामीटर ही उपयोगी होंगे, क्योंकि इस छन्द की सहायता से

महाकान्य की विशालता तथा उसके भावों की भन्यता को विशेष सहारा मिलेगा। श्रपिरिचित शन्दावली तथा उपमा श्रौर रूपक दोनों का प्रयोग इस छुन्द में सरलतापूर्वक होगा। परन्तु दुःखान्तकी के लिए दो पंक्तियों का दोहा-स्वरूप छुन्द ही उपयुक्त है।

महाकाव्य श्रोर दुःखान्तकी, दोनों के महत्त्व के विषय में उनके सिद्धान्त विचारणीय हैं, क्योंकि यहाँ उन्होंने श्रपने समय के विचारकों का विरोध किया। तत्कालीन साहित्यकारों का मत था कि महाकाव्य दुःखान्तकी की श्रपेत्ता श्रिधक महत्त्वपूर्ण हैं श्रोर सभ्यता के प्रतीक हैं तथा सभ्य दर्शकों को प्रिय हैं, क्योंकि रंगमंच पर प्रदर्शन के कारण दुःखान्तकी का सांस्कृतिक स्तर गिर जाता है। श्ररस्त् ने इन सिद्धान्तों का विरोध किया श्रीर कला तथा प्रभाव की दृष्टि से दुःखान्तकी को श्रेष्ट प्रमाणित किया। उनका कथन है कि दुःखान्तकी रंगमंच पर करुणा तथा भय के कलापूर्ण प्रदर्शन द्वारा श्रिषक प्रभावयुक्त, संगीत तथा प्रदर्शनात्मक श्रंगों के कारण श्रधिक रुचिकर श्रीर श्राकर्षक, तथा श्रपने सीमित श्राकार में सामंजस्य के कारण श्रधिक कलापूर्ण होगी। हाँ, दोनों का लच्य तो एक ही है मगर साधन भिन्न है। दुःखान्तकी श्रपने लच्य की पूर्ति गहरे, स्पष्ट श्रीर प्रत्यक्त रूप में करती है श्रीर इसीलिए वह महाकाव्य की श्रपेत्ता श्रिक कलात्मक तथा महत्त्वपूर्ण है।

सुखान्तकी के विषय में भी अरस्त ने कुछ विशिष्ट सुखान्तकी रचना नियम हूँ द निकाले। सुखान्तकी समाज के निम्नवर्ग के पात्रों के बुरे, पृष्णित अथवा उपहासपूर्ण कार्यों का अनुकरण है, परन्तु ये कार्य केवल किसी भूल अथवा शारीरिक कुरूपता से ही सम्बन्धित होंगे और उनके द्वारा किसी को भी दुःख अथवा पीड़ा का अनुभव न होगा। पात्रों की शारीरिक कुरूपता अथवा हास्यास्पद कार्य द्वारा पीड़ाहीन अथवा दुःखरहित हास्यपूर्ण प्रसार ही अरस्त के सिद्धान्तों की विशेषता है। अफलात ने भी सुखान्तकी के लिए हास्यास्पद कार्यों की पीड़ाहीनता-विषयक नियम बनाया था, परन्तु उनकी धारणा यह थी कि जिस व्यक्ति को हास्यास्पद प्रदर्शित किया जाय उसमें इतनी शारीरिक शक्ति न होनी चाहिए जिससे वह प्रतिशोध लेने के लिए उत्साहित हो जाय। परन्तु इस सम्बन्ध में

१. देखिए- 'काव्य की परख'

श्चरस्तू की श्रालोचनात्मक दृष्टि श्रिष्टिक पैनी थी। उनका विचार था कि कुछ द्यक्तियों की शारीरिक कुरूपताएँ ऐसी भी हो सकती हैं जिन पर हँसना श्चसम्भव हो सकता है, श्रोर वे उस व्यक्ति के लिए भी श्चत्यन्त पीड़ाकारक श्रोर दु:खपूर्ण हो सकती हैं, श्रोर श्रेष्ट सुम्बान्तकी को इतना सहारा न लेकर केवल उन मानवी कमज़ोरियों श्रथवा मूर्खतापूर्ण कार्यों का प्रदर्शन करना चाहिए जिनकी निर्थकता, श्रसंगति तथा श्रनौचित्य प्रमाणित हो जाय श्रोर दर्शकों को विना पीड़ा का श्रनुभव हुए उस उपहासास्पद कार्य को देखकर बरवस हँसी श्रा जाय ।

इस विवेचन से यह प्रमाणित है कि श्ररस्तू ने सुखानतकी की परिभाषा बनाते समय वैज्ञानिक कमज़ोरी अथवा मूर्खताओं का ध्यान न रखकर मनुष्य की स्थायी त्रौर नैसर्गिक कमज़ोरियों त्रौर बुराइयों को ध्यान में रखा। प्राचीन तथा तत्कालीन व्यंग्य-काव्य<sup>ी</sup> की उन्होंने भत्मिना की, क्योंकि इसके द्वारा हेप का प्रसार होता थ्रौर व्यक्तिगत मनसुटाव बढ़ता; श्रौर इस प्रकार का ध्येय किसी भी श्रेष्ठ साहित्यकार का न होगा ग्रौर न होना चाहिए, क्योंकि श्रेष्ठ कला केवल सार्वत्रिक सत्य का ही निरूपण करती है। श्ररस्त् ने सुखान्तकी की वस्तु में सम्भाविकता तथा सामंजस्य के गुण श्रौर चरित्र-चित्रण एवं प्रभाव के सम्बन्ध में दुःखानतकी के ही नियस लागू किये। जिस प्रकार दुःखा-न्तकी भय त्रौर करुणा के प्रसार से त्रानेक मानवी भावों का परिमार्जन करती है उसी प्रकार श्रेष्ठ सुखान्तकी भी क्रोध, ईर्ष्या, द्वेष समान भावों को परिमार्जित करके उनकी उतनी ही मात्रा चरित्र में बनाये रखेगी जो संसारी जीवन को सफल बनाने में सहायक होगी । इन नियमों का विस्तृत विवेचन हमें श्ररस्त् की पुस्तक में नहीं मिलता। कदाचित् ज्ञिल पुस्तक में उन्होंने इस विषय का प्रतिपादन किया वह ग्रप्राप्य है ग्रौर हमें उनकी प्राप्त पुस्तकों के स्फुट वक्तव्यों के सहारे ही कुछ नियमों की सम्भावित रूपरेखा बनानी पड़ी है।

श्रात् की श्रातोचना-प्रणाती तथा उसके तत्त्वों का श्रातोचना-प्रणाती श्रनुसन्धान भी यहाँ श्रपेत्तित होगा। श्रपनी पुस्तक का वर्गीकरण के श्रन्तिम भाग में तत्कातीन तथा प्राचीन साहित्य कारों श्रीर श्रातोचकों के सिद्धान्तों की समीचा देवे

हुए उन्होंने प्रचलित सिद्धान्तों का वैज्ञानिक विश्लेषण दिया ग्रीर उनकी

१. देखिए—'काव्य की परख'

२. 'पोयेटिक्स'

त्रुटियों श्रीर न्यूनताश्रों को प्रकाशित किया। यह कार्य श्रफलातूँ ने भी किया था श्रीर उनहोंने ऐसे श्रनेक श्रालोचकों की, जो बिना समक्षे-वूक्षे श्रालोचना लिखने लगे थे, बहुत निन्दा की श्रीर उनके निर्णय को श्रसाहित्यक, निकृष्ट श्रीर निर्थक प्रमाणित किया। श्रव श्ररत् की बारी श्राई। उन्होंने जिन-जिन श्राधारों पर श्रालोचक श्रालोचना करते थे उनको वर्गों में बाँटा श्रीर तदुपरान्त सब वर्गों की श्रालोचना का समुचित उत्तर भी दिया श्रीर उनको न्यूनता स्पष्ट की।

शाव्दिक झालोचना-प्रणाली का प्रतिकार तथा वैज्ञानिक स्रालोचना-प्रणाली का जन्म उस समय की सबसे श्रिधक प्रचलित श्रौर लोकप्रिय श्रालोचना-प्रणाली को हम शाब्दिक श्रालोचना-प्रणाली कह सकते हैं। इसी के श्राधार पर पहले के यूनानी श्रालोचक दुःखान्तक नाटककारों की कृतियों में प्रयुक्त श्रपरिचित शब्दों की हँसी उड़ाया करते थे श्रौर उन्हें शिष्ट-सम्मत न होने के कारण निरर्थक प्रमा-णित करते थे। कुछ दूसरे श्रालोचक इधर-उधर के

छन्द-दोष और यति-भंग के उदाहरणों के वल पर अपनी आलोचना लिखा करते थे। अरस्त् ने इन दोनों प्रकार के आलोचकों का विरोध किया और अपने पत्त के समर्थन में यह कहा कि श्रेष्ठ कलाकारों को इस प्रकार के नवीन प्रयोगों तथा नियम-भंग करने का सहज अधिकार प्राप्त है। इसके द्वारा वे काव्य अथवा छन्द को किसी-न-किसी रूप में आकर्षक बनाने का प्रयत्न करते हैं और छोटे-मोटे आलोचक इस प्रकार की जुटियों को दिखलाकर अपना अज्ञान ही प्रदर्शित करते हैं।

इसके साथ-साथ कुछ ऐसे आलोचक भी थे जो छुँछूदर के समान साहित्य-चेत्र में विचरते थे और उनका उद्देश, इधर-उधर को चित्त्र-चित्रण-सम्बन्धी असंगति, संवाद का अनौचित्य तथा विरोधाभासयुक्त शब्दों अथवा वाक्यांशों को इकट्ठा करके उनकी असाहित्यिकता का प्रकाश करना था। परन्तु वास्तिवक बात यह थी कि ये आलोचक यूनानी भाषा के पण्डित न होने के कारण उसका ठीक अर्थ न लगा पाते थे और अर्थ का अनर्थ कर बैठते थे; वे रूपक को साधारण पद समक्त लेते, मुहावरों को कहावतें समक्ते और कहावतों को मुहावरे। उनकी अधिकांश आलोचना इसी तरह की होती थी। संचेप में लेखक की भाषा तथा उसके प्रयोग में दोष न रहकर आलोचक के मस्तिष्क में ही दोष स्थित रहता था।

वस्तुतः ऐसा होता था कि इस वर्ग के त्रालोचक कुछ ऐसे निर्थंक

श्रीर तत्त्वहीन निष्कर्ष निकालकर उस पर श्रावेप करने लगते थे कि जिनका मूलतः काव्य से कोई सम्बन्ध ही न होता था। श्रीर जब उनके साहित्यिक निष्कर्ष श्रीर कलाकार की कल्पना में सामञ्जस्य न दिखाई देता तो ये श्रालो- चक बौखला उठते। इस वर्ग के श्रालोचकों को सत्साहित्य का मार्ग निर्देशित करते हुए श्ररस्त् ने बतलाया कि शब्दों के प्रयोग का श्रौचित्य श्रथवा श्रनौ- चित्य, कवियों द्वारा स्थापित शब्द-प्रयोग-परम्परा; शब्द की व्यक्तिगत रूढ़ि, श्रालंकारिक प्रयोग तथा विराम विह्न से सम्बन्धित प्रयोग—सभी पर ध्यान देकर निश्चित करना चाहिए। इसी प्रकार की श्रालोचना-शैली से श्ररस्त् ने श्रालोचकों की श्रौंखें खोल दीं श्रीर एक नवीन श्रालोचनात्मक कला से साहित्य के हद्य में प्रवेश पाने का प्रयास पहले-पहल किया।

उपरोक्त शाब्दिक ग्रालोचना-प्रणाली के साथ-साथ उस समय के श्रालोचक काव्य त्रथवा नाटक की कथा-वस्तु के ऊपर ही श्रपनी समस्त त्रालोचन-कला प्रयुक्त करते थे छौर उसी के छिद्रान्वेषण में लगे रहते थे: मानो कथा-वस्तु छोड़कर ग्रौर कोई ग्रंग महत्त्वपूर्ण ही न हो। कभी तो वे कथा-वस्तु को तर्क की कसौटी पर कसकर उसे ग्रसंगत प्रमाणित करते; कभी उसको अनैतिक अथवा असस्य वतलाते; और कभी सर्व-सम्मत नियमों के प्रतिकृत ठहराते । इस प्रकार की श्रालोचना श्रधिकतर वे ही व्यक्ति लिखते थे जिनमें न ती काव्य को परखने की शक्ति होती ग्रौर न काव्यात्मक सत्यों की पहचान; ग्रौर उनके सभी साहित्यिक निर्णय या तो ग्रसाहित्यिक होते या तथ्यहीन । ये त्रालोचक विशेषतः यद्द कहा करते कि श्रमुक घटना श्रथवा ग्रमुक पात्र यथार्थ रूप में प्रस्तुत नहीं; न तो समाज में ऐसी घटना ही घटती है श्रोर न ऐसे व्यक्ति हो दिखलाई देते हैं। श्ररस्त् ने इस प्रकार की श्रालो-चना की हीनता प्रदर्शित करते हुए यथार्थ छीर करुपनात्मक घटनाछीं तथा पात्रों को वर्गों में बाँटा। पहला वर्ग तो ऐसी घटनाओं और ऐसे पात्रों का था जो ग्रसम्भाविक ग्रथवा श्रादर्श रूप थे ग्रौर उनकी गणना साधारण तथा श्रनुभवात्मक सत्यों के बाहर ही हो सकती थी। यथार्थ को पीछे छोड़ता हुआ पात्र अथवा देवी घटना जब कल्पनात्मक स्तर छूने लगती है तो उसमें काव्य की श्रात्मा का विकास होने लगता है। काव्य श्रनुकरणात्मक श्रवश्य है, परन्तु श्रनुकरण केवल श्रनुभवगम्य श्रथवा प्रयोग-सिद्ध वस्तुश्रों, विचारों तथा घटनात्रों का ही नहीं होता। श्रनुकरण, श्रनुभव के परे, कल्पनातीत तथा ऐसे महान सत्यों का भी हो सकता है जो हम दिन-प्रतिदिन न तो देखते हैं और न श्रनुसव करते हैं। ये घटनाएँ श्रथवा विचार श्रथवा पात्र मानव

के उन श्रादर्शों के प्रतीक-मात्र हैं जो उसे जलचाते रहते हैं श्रीर जिनको देखने अथवा समभने की उसमें अतृप्त ललक रहा करती है। कान्य इनको पास लाने का प्रयत्न करता है। काव्य द्वारा हमें उनकी कम-से-कम छाया तो दिखाई दे जाती है। यद्यपि ये घटनाएँ, पात्र तथा विचार यथार्थ से दूर हैं फिर भी ये हमारे कल्पना-जगत् की महान् निधियाँ हैं श्रीर काव्य की प्राण-स्वरूप हैं। दूसरे वर्गकी घटनात्रों में उन वृत्तान्तों अथवा वर्णनों के कुछ स्फुट ग्रंगों की गणना थी जो साधारणतः न तो तर्क की दृष्टि से ठीक होते और न यथार्थ की ही परिधि में आते । अरस्त ने इतिहास का सहारा लेते हुए इस प्रकार के प्रयोगों को चम्य प्रमाणित किया। उन्होंने सिद्धान्त-रूप में यह वतलाया कि जब पिछले काल में कोई ऐसी घटना घट चुकी है अथवा किसी वस्तु-विशेष का प्रयोग हो चुका है तो उसके काव्यात्मक प्रयोग में कोई हानि नहीं । इस सिद्धान्त के प्रतिपादन में उन्होंने आगामी काल की ऐतिहासिक त्रालोचना-प्रणाली का भी संकेत दिया। तीसरे वर्ग में उन लोक-गाथात्रों तथा देवी-देवता-विषयक पौराणिक कथात्रों की गणना थी जिन्हें तत्कालीन त्रालोचक साहित्य के उपयुक्त नहीं समक्तते थे, क्योंकि उनमें असं-भाविकता की मात्रा बहुत बढ़ी-चढ़ी रहती थी। श्ररस्त् ने इस प्रकार की कथात्रों का भी समर्थन अपने अनुकरणात्मक सिद्धान्त के आधार पर किया। उनका विचार था कि ये पौराणिक कथाएँ न तो यथार्थ रूप में हैं स्त्रौर न किसी महान् सत्य का ही प्रतिपादन करती हैं, परन्तु फिर भी ये देश के रूढ़िगत विश्वासों के अन्तर्गत ही पोषित होती हैं और ये उन भावनाओं श्रौर विश्वासों का प्रतिरूप हैं जो मनुष्य श्रपने कल्पना-संसार में सतत बसाए रखता है। श्रसंगत घटनाश्रों तथा उनके द्वारा श्रसम्भाविक कार्यों की पूर्ति की कटु श्रालोचना का प्रत्युत्तर देते हुए श्ररस्तू ने उनका समर्थन इसलिए किया कि काव्य में चमत्कार उन्हीं के कारण सम्भव था। श्रसम्भाविक कार्यों की पूर्ति से काव्य में वह चमत्कार त्रा जाता है जो हमको गहरे रूप में प्रभावित करता है। उसके द्वारा सौन्दर्यानुभूति बढ़ जाती है और महा-काव्य में तो यह अत्यन्त वाञ्छनीय है। संत्तेप में, अरस्तू ने आलोचकों का विरोध अपने विशिष्ट श्रनुकरणात्मक सिद्धान्त के श्राधार पर ही किया और उनकी साहित्यिक तथा श्रालोचनात्मक न्यूनताश्रों को स्पष्ट किया।

श्रालोचकों द्वारा, काव्य के श्रनैतिक श्रंशों के विरोध काव्य तथा में दिये गए वक्तव्यों की मीमांसा भी श्ररस्त् ने नैतिकता बहुत स्पष्ट रूप में की। श्रपने सिद्धान्तों के समर्थन में यालोचकों ने काव्य में छिपे-छिपाए बहुत से ऐसे ग्रंशों को प्रकाशित किया जो नैतिक दृष्टि से गिरे हुए थे और जिनके हारा समाज में अनैतिकता फैल सकती थी। साधारणतः ग्रारस्त् यह मानते थे कि काव्य हारा नैतिकता श्रौर शिचा का प्रसार होना तो चाहिए परन्तु श्रव्यक्त रूप में; श्रौर इस सिद्धान्त की विवेचना हम पहले कर चुके हैं। उन्होंने ऐसे श्रालोचकों का विरोध किया जो महाकाव्य में इधर-उधर उल्लिखित और अत्यन्त गोंग रूप में प्रस्तुत श्रनैतिक स्थलों को प्रकाशित करके विना उनका मनोवैज्ञानिक महत्त्व समके-वृक्ते उन पर टीका-टिप्पणी शुरू कर देते थे। ये अनैतिक स्थल यदि अपने सम्पूर्ण सन्दर्भ में पस्तुत होते तो उनकी उपयोगिता समक्त में आ जाती; परन्तु श्रपने सन्दर्भ से हटकर वे निरर्थक ही प्रतीत होते। श्ररस्तू के विचार में साहित्य के किसी भी श्रंश को सन्दर्भ से श्रलग करके नहीं परखना चाहिए। इसमें दोष है। जब तक सम्पूर्ण कथा-बस्तु पर ब्यापक दृष्टि न डाली जायगी तब तक सब श्रंशों की उपयोगिता श्रौर श्रनुपयोगिता का निर्णय नहीं हो सकेगा। हो सकता है कि सन्दर्भ यह प्रमाणित करें कि किसी श्रनैतिक श्रंश का प्रयोग विरोधाभास हारा नैतिकता के प्रसार के लिए हुआ हो; श्रथवा किसी दुष्ट पात्र का कार्य किसी सुपात्र की साधुता को गहरे रूप में व्यक्त करने के लिए किया गया हो। कोई छोटा-मोटा बुरा कार्य इसलिए भी कराया जा सकता है कि उसके करने के बाद किसी दूसरे घोर पाप-कृत्य से पात्र बच जाय; मनुष्य की हत्या की अपेचा पत्ती की हत्या तो कम ही बुरा कार्य होगा। फिर विना किसी दुष्ट पात्र अथवा दूषित कार्य के दुःखान्तकी में आपत्काल का उत्थान असम्भव ही होगा; न तो अच्छे की अच्छाई स्पष्ट हो पायगी और न नैतिकता का प्रसार ही बाह्य-रूप में हो सकेगा। नैतिकता के प्रसार के लिए श्रनैतिक स्थल त्रावरयक हैं ग्रौर ग्रालोचक की व्यापक दृष्टि इस तथ्य को सहज ही हृदयंगम कर लेगी।

काव्य में नियम के प्रतिकृत प्रयोगों की समीचा करते काव्य तथा हुए ग्ररस्त ने बतलाया कि वे प्रयोग यदि कहीं हुए श्रानियमित प्रयोग भी हैं तो चम्य हैं—ग्राधिकांश रूप में तो ऐसे प्रयोग हुए ही नहीं ग्रोर ग्रागर कहीं एक-दो प्रयोग हो भी गए तो कला की दृष्ट से वे ग्राचुचित होते हुए भी इसलिए चम्य हैं कि कलाकार यदि कहीं किसी उपमा ग्रथव। श्रन्यान्य चेत्रों (जैसे चिकित्सा-शास्त्र ग्रथवा विज्ञान) से लिये हुए वर्णनों में गलती कर बैठे १. देखिए—'नाटक की परख' तो इस त्रुटि का प्रभाव सम्पूर्ण काव्य पर नहीं पड़ता। कलाकार का यह स्रिधिकार भी है। श्रीर फिर प्रत्येक चेत्र के नियम श्रलग-श्रलग होते हैं श्रीर वे एक-दूसरे पर लागू नहीं हो सकते। काव्य यदि किसी चेत्र से कोई उपमा लेगा तो उसे श्रपना श्रावरण पहनायगा, उसमें काट-छाँट करेगा श्रीर कभी-कभी तो बिलकुल नया रूप देकर ही उसे श्रपना सकेगा। इस तथ्य को सममक्कर ही श्रन्य चेत्रों से श्राई हुई उपमाश्रों को सममना चाहिए। उदाहरण के लिए यदि—

'सुवन चारि दस भूधर भारी—सुकृत-मेघ बरसिंहं सुखबारी।' अथवा

'मुदित मातु सब सखी-सहेली—फिलत-विलोकि मनोरथ बेली।' को पड़कर यदि कोई भूगोल-विद्या-विशारद तथा वनस्पति-शास्त्र-विशारद कमशः यह कह बैठे कि भूधर तो ऊँचाई का संकेत देते हैं श्रीर मुवन विस्तार का श्रीर मेघों से पहाड़ों पर तो श्रोले ही गिरते हैं 'सुख-बारी' नहीं तथा मेघ काले होते हैं श्रीर उनसे गर्जन सुन पड़ता है इसलिए भय की ब्युत्पत्ति श्रधिक होनी चाहिए सन्तोष की कम; श्रीर बेल जब फूलती है तो उसकी टहनियाँ श्रीर भी ऐंठती हुई बढ़ती जाती हैं इसलिए श्राँखों पर उनके फूलने का प्रभाव कम श्रीर उनकी ऐंठन का प्रभाव श्रिधक होना चाहिए, श्ररस्तू की दृष्टि में केवल वित्तरहावाद ही होता। काव्य श्रन्य चेत्रों के स्वर श्रपने निजी स्वरों के माध्यम से ही व्यक्त करेगा।

निर्णयात्मक ऋ।लो-चना-शैली की प्रगति श्ररस्त् ने निर्णयात्मक श्रालोचना-शैली का श्राकार भी स्थिर किया श्रीर तत्कालीन श्रालोचकों के सिद्धान्तों को मीमांसा करते हुए श्रनेक श्रेष्ठ नियम भी हुँ इ निकाले। शाब्दिक श्रालोचना-प्रणाली तथा नैतिक तथा यथार्थ नियमों को ब्यवहृत करने वाली

श्रालोचना-प्रणाली की न्यूनता उन्होंने सिद्ध की श्रौर यह श्रकाट्य रूप में प्रमाणित किया कि कला शब्द, नियम, यथार्थ सबके ऊपर निर्भर न रहकर कुछ दूसरे सौन्दर्शात्मक तथा कलात्मक गुणों पर श्राधारित रहती है श्रौर इन्हीं गुणों के श्राधार पर कला की श्रालोचना भी होनी चाहिए। कला का संसार पार्थिव श्रौर यथार्थ के नियमों द्वारा परिचालित नहीं, वह परिचालित है कुछ श्रन्य श्रनुभवात्मक तथा देवी श्रथवा श्रमूर्त सिद्धान्तों से जिनके उद्गम-स्थान हैं मानव का हृद्य श्रौर शाश्वत सत्य। इन्हीं कलात्मक तत्त्वों के स्पष्टीकरण में श्ररस्तू की मौलिकता है श्रौर शाब्दिक, नैतिक, यथार्थवादी तथा नियम-

वादी श्रालोचना-प्रणालियों का विरोध उनकी श्रालोचनात्मक श्रोर वौद्धिक श्रेष्टता का प्रमाण है। सबसे महत्त्वपूर्ण वात तो यह है कि श्ररस्त के बनाए नियम श्रव्यावहारिक नहीं; वे तत्कालीन साहित्य के उद्धरणों तथा उदाहरणों द्वारा प्रमाणित भी हुए थे। उनके विचार में श्रेष्ट श्रालोचक वही है जो कला के माध्यम से ही कला को परखे; श्रन्य चेत्रों के विशेषज्ञ कला का ठीक-ठीक माप साधारणतः नहीं लगा सकते, क्योंकि उनकी दृष्टि व्यापक न होकर एकांगी रहती है; शिचित समाज, जो विशेषज्ञों के नियमों से दूर रहता है, व्यापक रूप से कला को श्रालोचना कर सकता है।

श्रालोचना-चेत्र में श्ररस्त् का स्थान श्रनेक दृष्टि से सर्वोच्च है श्रीर उनकी पुस्तक श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण है। उन्होंने काव्य की श्रात्मा तथा उसमें प्रयुक्त कला की व्याख्या की, नाटकों का वर्गीकरण तथा उनके तत्त्वों का विवेचन दिया श्रीर श्रालोचना-सिद्धान्तों की कलापूर्ण मीमांसा के पश्चात् उन्हें नवजीवन प्रदान किया तथा पश्चिमी साहित्य में, पहले-पहल नैतिक, सौन्दर्यात्मक तथा कलात्मक श्राधारों पर काव्य का समर्थन किया।

## : 9:

भापण-शास्त्र तथा गद्य-शैली का विकास चौथी शती के दो महान् श्रालोचकों तथा उनके द्वारा प्रस्तावित काव्य, नाटक श्रौर श्रालोचना-सिद्धान्तों की समीचा हमने पिछले प्रकरण में की श्रौर उसके महत्त्व पर प्रकाश डाला। परन्तु इस शती का महत्त्व कुछ श्रौर कारणों से भी है, जिनमें प्रमुख है भाषण-

शास्त्र का विकास, जो श्रागामी काल में गद्य-शैली को बनाने श्रीर सँवारने में उपयोगी सिद्ध हुश्रा। काव्य के साथ-ही-साथ भाषण-कला पर भी कुछ-एक श्रालोचक श्रपने विचार प्रकट करते गए, परन्तु उनकी कोई शृङ्खलाबद्ध प्रणाली नहीं मिलती, क्योंकि उनकी श्रनेक पुस्तकें श्रप्राप्य हैं श्रीर हमें स्फुट वक्तव्यों के श्राधार पर ही भाषण-शास्त्र की रूपरेखा बनानी पडेगी।

यूनानी साहित्य में भी चौथी शती का अन्त होते-होते कुछ नवीन
प्रवृत्तियाँ दिखलाई पड़ने लगीं। इस काल में यूनान की राजनीतिक अवस्था
में भी परिवर्तन हो रहा था, क्योंकि देश में कुछ तो लड़ाइयों के कारण और
कुछ आन्तरिक अशान्ति के फलस्वरूप कल्पनात्मक साहित्य—काव्य तथा
नाटक—का स्रोत सूखने-सा लगा। जनता की भी सुरुचि इस ओर न रही;
कल्पना-जगत् की रंगरिलयाँ तो उसी समय रुचिकर होतीं जब देश में सब
प्रकार से शान्ति होती और साहित्यकारों, राजनीतिज्ञों तथा साहित्य में रुचि
रखने वालों के सम्मुख नई-नई समस्याएँ ला रखीं। इनमें सबसे प्रमुख
समस्या थी, राजनीति-चेत्र में जनता को वश में रखना। यूनानी नेता अपनी
वाणी के बल पर ही जनता को वश में रखकर उनसे मनोनुकूल कार्य करा
सकते थे, युद्ध में सहयोग पा सकते थे और देश की उन्नति करा सकते थे।
जहाँ जनतन्त्र हो वहाँ पर तो वाक्-शक्ति ही व्यक्ति-विशेष को नेता के पद पर
आसीन कर सकती थी। कला, कला-निकेतन, रंगमंच तथा नाट्य-प्रदर्शन की
और से जनता का मन फिरकर भाषण-शास्त्र के अध्ययन की ओर लगा,

नेता-वर्ग भाषण के तत्त्वों पर गम्भीरतापूर्वक विचार करने लगा श्रौर धीरे-धीरे भाषण-कला तथा शास्त्र का विकास हो चला।

यद्यपि श्रफलात्ँ ने इस विषय पर भी श्रपने विचार प्रकट किये थे श्रौर तत्कालीन वागीशों की दूषित शैली की कड़ी श्रालोचना की थी परन्तु उसके विचारों के श्राधार पर नवीन नियम न वन पाये श्रौर जो कुछ भी श्रनुसन्धान सम्भव हुश्रा श्रफलात्ँ के विवेचन के वाद श्रागे न वढ़ पाया। श्रफलात्ँ की दृष्टि में भाषण-कला का कोई महत्त्व न था; वह एक प्रकार की शाव्दिक विडम्बना ही थी जो जनता को अम में डाल सकती थी श्रौर चाटुकारिता को प्रोत्साहन देती थी। परन्तु श्रन्य विचारकों की दृष्टि में भाषण-शास्त्र महत्त्वपूर्ण विषय था श्रौर उसका श्रध्ययन श्रौर श्रभ्यास सभी यूनानी नागरिकों के लिए बाच्छनीय ही नहीं श्रत्यन्त उपयोगी भी था। जहाँ श्रफलात्ँ ने इस विषय का श्रध्ययन श्रपने श्रादर्श शासन-विधान श्रौर श्राहर्श जनतन्त्र में वर्जित कर दिया था वहाँ यूनान के दो प्रसिद्ध विचारकों—श्राइसाकेटीज तथा श्ररस्तू ने वालकों के शिचा-विधान में इसे श्रनिवार्थ स्थान दिया श्रौर शिच्कों के लिए भी इसका श्रध्ययन श्रौर श्रभ्यास श्रावश्यक समसा। दोनों विचारकों ने इस शास्त्र को प्रायोगिक रूप देने के लिए श्रनेक नियम बनाए श्रौर श्राधुनिक गद्य-शैली की नींव डाली।

भाषण-कला-शिचा त्राइसाकेटीज श्रफलात्ँ तथा श्ररस्त् के समकालीन थे श्रीर उन्होंने ३६२ पूर्व ईसा भाषण शास्त्र की शिचा के लिए एक विद्यालय खोला श्रीर चालीस वर्ष तक उनकी शिच्रण-कला श्रीर उनके विद्यालय की समस्त

यूनान में श्रीसिद्ध रही। वह स्वयं भी बहुत प्रभावशाली व्यक्ति थे, परन्तु श्ररस्त् उनकी शिच्ण-प्रणाली से सहमत न हुए श्रीर उन्होंने छुछ ही दिनों बाद श्रपनी नवीन पद्धित के शिच्ण के लिए दूसरा विद्यालय खोला। श्ररस्त् के विरोध का कारण यह था कि श्रपनी शिच्चण-प्रणाली में श्राइसाकेटीज केवल शब्द तथा वाक्य-विन्यास श्रीर उनके क्रमागत विकास पर ही जोर डालते थे श्रीर श्ररस्त् यह चाहते थे कि भाषण-शास्त्र की शिचा वैज्ञानिक रूप में तथा ब्यापक ढंग से हो।

भाषण-कला की विवेचना आइसाकेटीज की प्रायः सभी पुस्तकें स्रप्राप्य हैं स्रौर उनके स्फुट वक्तव्यों के स्राधार पर ही उनके सिद्धान्तों की रूपरेखा बनाई जा सकती है। स्रालोचना पर भी उनकी कोई पुस्तक-विशेष नहीं, परन्तु उन्होंने साम-

यिक प्रश्नों का उत्तर देते हुए कुछ पत्रों का संकलन प्रकाशित किया और उम्हीं पत्रों में लिखने-पढ़ने तथा भाषण-कला-विषयक आदेश थे जो लेखक के मित्रवर्ग त्रथवा मित्रों की सन्तानों को शिचित बनाने के उद्देश्य से लिखे गए थे। ये पत्र इसलिए महत्त्वपूर्ण हैं कि रोमीय त्रालोचकों ने भी इस प्रणाली को अपनाया और अनेक अंग्रेजी लेखकों ने भी इसका अनुकरण आगामी काल में किया। अपनी शिच्रण-प्रणाली तथा भाषण-कला के मूल तस्वों का संकेत उन्होंने अपने ऊपर श्राचेपों के उत्तर में दिया। भाषण-शास्त्र पर यों तो युनानी तर्क-वेत्ताओं ने ही पहले-पहल ध्यान दिया था और वे जनता को तर्क-रूप में समभा बुभाकर उन पर मताधिकार-प्राप्ति इस शास्त्र का लच्य समभते थे। इस उद्देश्य की पूर्ति के लिए वे कुछ बने-बनाए शब्दों का प्रयोग करते, शब्दों का चक्र-च्यूह बनाते और कुछ ऐसी नियमित भाषा का प्रयोग करते कि श्रोतावर्ग ग्रसली तथ्य को न समभकर उनके पत्त में हो जाता। ये प्रयोग मुख्यतः विवाद तथा पौराणिक कथा-चेत्र में होते श्रौर दोनों पत्तों के, वादी-प्रतिवादी, न्यायालय में खड़े हुए मालूम होते। श्राइसाकेटीज ने इस प्रणाली को ठीक न समभा श्रौर उन्होंने भाषण-शास्त्र को दर्शन के स्तर पर लाने का प्रयास किया। उनका विचार था कि केवल सफल भाषण तैयार करके वाद विवाद में प्रतिद्वनद्वी को पछाड़ देना भाषण-कला का श्रेष्ठ प्रयोग नहीं। इसका सफल त्रौर श्रेष्ठ प्रयोग सभ्य नागरिक बनाने तथा सांस्कृतिक विषयों पर भाषण देने छौर लेख लिखने की चमता प्रदान करने में ही होना चाहिए था।

इन्हीं विचारों के ग्राधार पर उन्होंने ग्रपनी प्रणाली-विशेष बनाई ग्रीर सफल नागरिक-शिच्या में भाषण-चमता, लेख लिखने की चमता, संवाद-चमता तथा सौष्ठवपूर्ण शैली में भावों तथा विचारों के ग्रादान-प्रदान की चमता, सबका समुचित ध्यान रखा।

उस काल में प्रचलित भाषण-शास्त्र के नियमों में शाब्दिक विरोधा-भास, महत्त्वहीन विषय, श्रेष्ठ सांस्कृतिक विषयों की श्रवहेलना इत्यादि की श्रालोचना करते हुए उन्होंने बतलाया कि दो-चार नियमों को कराठाश्र कर लेने से ही कोई श्रेष्ठ वागीश नहीं बन सकता। वक्तृत्व एक व्यापक कला है; श्रोर उस कला में श्रनेक श्रव्यक्त तत्त्व हैं जिनको बिना पूर्ण्रूप से समभे हुए श्रोर बिना श्रभ्यास के कोई सफल तथा श्रेष्ठ वक्ता नहीं बन सकता। हाँ, कुछ नियमों का सहारा श्रवश्य लिया जा सकता है, जैसे उच्चारण तथा श्रव्रर-विन्यास के नियम श्रावश्यक होंगे। भाषण-शास्त्र का महत्त्व श्रव हमें श्राइसाकेटीज द्वारा निर्मित वाग्शास्त्र के तत्त्वों श्रौर उनके प्रयोगों का विवरण देना शेप है। पहले-पहल तो उन्होंने भाषण-शास्त्र के मानवी, राष्ट्रीय, सांस्कृतिक तथा साहित्यिक महत्त्व को स्पष्ट

रूप में व्यक्त किया, तत्पश्चात् शिच् ग्ण-विषयक नियम बनाए श्रीर श्रन्त में कलापूर्णं गद्य-शैली के तत्त्व गिनाए । ईश्वरीय वरदानों में वाणी श्रथवा वाक्-शक्ति का वरदान सबसे श्रेष्ठ है जिसके श्राधार पर सभ्यता श्रोर संस्कृति फूली-फली, और मानव मानव के नाम से विभूषित हुआ। इसकी ही कृपा से नगर वने, समाज सुसंगठित हुन्ना, कला का विकास हुन्ना न्नौर नीति तथा न्याय की नींव पड़ी। इसी के द्वारा मनुष्य कार्यरत हुन्रा, विचारशील वना र्थौर ज्ञान-विज्ञान का पारखी हुया । इसी के कारण दोष श्रौर पाप का निवा-रण हुत्रा त्रौर गुण त्रौर पुर्वय की महत्ता घोषित हुई, विवादग्रस्त विषय सुलके ग्रौर विद्या तथा विद्वानों को प्रभुत्व मिला। कार्य चेत्र में इसने ही, श्रपनी श्रद्वितीय कला से, भूली-सुलाई चीजों को महत्त्वपूर्ण बनाया श्रीर च्चन्य साधारण विषयों को श्र<sup>े</sup>ष्ठता प्रदान की तथा च्यनेक गर्वोक्तियों की हीनता प्रकट की। सामाजिक चेत्र में ही नहीं वरन् वैयक्तिक चेत्र में भी इसकी महत्ता प्रमाणित है; यह त्रात्मिक अेष्ठता पाने त्रीर मानसिक शक्ति तथा चारित्रिक विकास का सहज साधन है। संचेप में भाषण कला की सर्वव्यापी महत्ता प्रमाणित है। यद्यपि ग्रत्यन्त प्राचीन काल में उपरोक्त धारणाएँ प्रचलित थीं ग्रौर काच्य, वक्तृत्व तथा दर्शन के चेत्र में प्रगति के ग्राधार पर ही समाज श्रौर सभ्यता की श्रोष्ठता मानी जाती थी, परन्तु इन विचारों का व्यापक श्रौर गहरा प्रभाव तथा प्रसार श्राइसाक्रेटीज के शिच्या द्वारा ही विशेष रूप से सम्भव हुआ।

भाषण-कला के तत्त्व—श्रनुकरण शिच्या-विषयक नियमों की समीचा प्रस्तुत करते हुए डन्होंने यह स्पष्टतः कहा कि भाषण-कला किसी नियम-विशेष अथवा युक्ति पर निर्भर नहीं; यह भी एक कला-विशेष है जिसमें अभ्यस्त होने के लिए

नैसर्गिक सुबुद्धि तथा कला-ज्ञान और सतत श्रभ्यास की श्रावश्यकता पड़ेगी। इसका सबसे सरल साधन है श्रनुकरण। विद्यार्थी को श्रेष्ठ वागीशों के भाषण तथा रचनाश्चों का समुचित श्रध्ययन करके उनका श्रनुकरण करना चाहिए। धीरे-धीरे श्रभ्यास द्वारा वक्तृता के सभी गुण, प्रायोगिक रूप में, उन्हें समभ में श्रा जायँगे। गद्य-शैली का विवेचन कदाचित् कलापूर्ण गद्य-शैली का विश्लेषण श्राइसा-क्रेटीज ने श्रत्यन्त वैज्ञानिक रूप में किया। भाषण श्रीर लेख लिखने की कला को वह काव्य-कला के समकत्त ही रखते हैं, क्योंकि उनके विचार से तीनों के

उद्देश्य में भी ऐक्य है। तीनों का एक ही लच्य है—ग्रानन्द का प्रसार। श्रेष्ठ गद्य-शैली कल्पनापूर्ण, विभिन्नतापूर्ण तथा श्रेष्ठता लिये हुए मौलिक श्रोर गौरवपूर्ण होनी चाहिए, परन्तु यह तभी सम्भव है जब लेखकवर्ग श्रभ्यास श्रोर पिरश्रम करने से न हटे। उन्होंने काव्य के वर्गीकरण को ध्यान में रखकर गद्य को भी ऐसे तीन वर्गों में बाँटा जो काव्यालोचन, इतिहास तथा सम्वाद में प्रयुक्त हो सके।

गद्य-शैली के च्यन्य तत्त्व—'विषय', 'औचित्य'

श्रेष्ठ गद्य-रचना का सबसे महत्त्वपूर्ण श्रंग है विषय। लेखक श्रथवा वक्ता को गौरवित विषय ही चुनने चाहिएँ श्रौर छोटे-मोटे विषयों को इधर-उधर सजाने-सँवारने में समय नहीं गँवाना चाहिए। यह सदैव ध्यान में रखना चाहिए कि विषय मौलिक हों,

विचार उन्नत हों ग्रौर यदि विषय पुराना भी हो तो दृष्टिकोण ग्रवश्य नवीन हो। इसके साथ-साथ ग्रौचित्य का ध्यान भी श्रावश्यक है; ग्रवसर तथा विषय के ग्रानुक्त ही उचित भाषण ग्रथवा लेख होना चाहिए, श्रनर्गल भाषण तथा विषयान्तरित लेख निर्थंक ही होंगे। ग्रौचित्य का ध्यान श्रनेक युक्तियों के प्रयोग में भी वाञ्छनीय है ग्रौर ग्रपने भाषण ग्रथवा लेख को प्रभावपूर्ण बनाने के उद्देश्य में किसी प्रकार का भी सीमोल्लंघन, जैसा साधारणतः हो जाता है, नहीं होना चाहिए।

शब्द-प्रयोग

शब्द-चयन तथा वाक्य-विन्यास में भी लेखक तथा वक्ता को सतर्क रहना चाहिए। ग्रपरिचित ग्रौर नये शब्दों का प्रयोग किसी भी रूप में उचित नहीं;

त्रालंकारिक, सुन्दर, परिचित तथा श्रक्वित्रम, सहज श्रौर सरल शब्दावली का प्रयोग वाञ्छनीय है। गद्य तथा लेख में लय तथा गति का ध्यान भी बहुत श्रावश्यक है श्रौर इस नियम के श्रन्तर्गत स्वर तथा ब्यंजन पर दृष्टि लगी रहनी चाहिए, क्योंकि स्वरों में जहाँ विरोध हुश्रा कर्कशता श्रा जायगी श्रौर गति-मंग भी होगा जिसके कारण सामंजस्य भी बिगढ़ जायगा। साधारणतः यह देखा जाता है कि जिस पदांश से पंक्ति श्रुरू होती है उसी पर श्रन्त भी

हो जाती है। श्रोर कुछ श्रव्यय भी साथ-साथ दुहराये जाते हैं जिनके कारण भी पंक्ति से कर्कप ध्विन निकलने लगती है। इस सम्बन्ध में भी सावधान रहना चाहिए। यदि लेखक केवल नियमों का ध्यान रखकर गद्य लिखने की चेष्टा करेगा तो लेख नीरस होगा; यदि उसमें मात्रिक छन्दों का श्राभास मिलने लगेगा तो कृत्रिमता श्रा जायगी। श्रोष्ट गद्य में श्रानेक विभिन्न लयों का सौष्ठवपूर्ण सामंजस्य होना चाहिए; श्रादि से श्रन्त तक उतार-चढ़ाव, श्रथवा श्रारोह-श्रवरोह की भावना प्रदर्शित होती रहनी चाहिए।

उपरोक्त विवेचन से स्पष्ट है कि ग्राइसाकेटीज गद्य-शैली के अेष्ठ ज्ञाता थे श्रौर उनकी शिक्ण-पद्धित भी वैज्ञानिक थी। उन्होंने ही पहले-पहल भाषण के चार श्रंगों—प्राक्कथन, वर्णन, प्रमाण तथा उपसंहार—का सिद्धान्त स्थिर किया श्रोर श्रागामी काल के लेखकों तथा श्रास्त् ने भी इन्हों को श्राधारस्वरूप मानकर दार्शनिक रूप में गद्य-शैली का विवेचन किया। उन्होंने भाषण करने की कला को सुचारु तथा वैज्ञानिक रूप दिया; प्रचलित दोषों का संशोधन किया श्रौर शिक्ण-प्रणाली को सुधारा ही नहीं वरन् नवीन रूप भी दिया। उन्हों के सिद्धान्तों श्रीर श्रादेशों को मानकर श्रागामी काल की गद्य-शैली विकसित हुई। श्राइसाकेटीज ही श्राधुनिक गद्य-शैली के प्रथम निर्माता हैं।

भाषण-शास्त्र तथा गद्य-शैली के विषय में ग्ररस्त् के भाषण-कला का सिद्धान्त भी ग्रध्ययन योग्य हैं। ग्ररस्त् द्वारा विषय-नव-विकास निरूपण ग्राइसाक्षेटीज की ग्रपेता कहीं ग्रधिक तर्कयुक्त, गटा हुग्रा, व्यापक तथा रोचक है। जैसा

कि हम पहले संकेत कर चुके हैं अरस्तू ने अपने नियम आइसाकेटीज की शिच्छा-प्रणाली के विरोध में बनाए और भाषण शास्त्र की शिच्छा देने के लिए अपना अलग विद्यालय खोला। कदाचित् अरस्तू को अफलातूँ के विरोध का भी ध्यान रहा होगा, क्योंकि अफलातूँ ने भाषण शास्त्र को निन्दनीय कहकर उसकी भरसना की थी और उनके विचारानुसार भाषण कला जनता को भुलावे में डालने का शाब्दिक षड्यन्त्र-मात्र थी। इन्हीं कारणों से प्रेरित होकर अरस्तू ने भाषण कला का वैज्ञानिक अध्ययन करके कुछ नवीन नियम बनाए और इस शास्त्र-विशेष की उपयोगिता प्रमाणित की।

पहले-पहल ग्ररस्तू ने भाषण-शास्त्र की परिभाषा बनाई ग्रीर वर्गीकरण-के पश्चात् उसका लच्य निर्घारित किया। भाषण करना भी एक कला है जिसकी गणना तर्क-शास्त्र के श्रन्तर्गत होनी चाहिए। इसका लच्य जनता का मत- परिवर्तन श्रोर उन पर मताधिकार पाना नहीं बिल्क उन सांधनों श्रोर युक्तियों का श्रनुसन्धान है जो मताधिकार पाने में प्रयुक्त होंगे। जिन विभिन्न प्रकार के सामाजिक वर्गों का मताधिकार पाने का प्रयत्न किया जायगा उसी के श्राधार पर भाषण-शास्त्र का वर्गीकरण होगा। मताधिकार देने वाली जनता श्रथवा मनुष्य-समाज तीन प्रकार का होगा—पहला न्यायाधीशों श्रोर न्यायालयों से सम्बन्धित वर्ग, दूसरा सभासद् वर्ग तथा तीसरा श्रन्यान्य वर्ग, जो प्रशंसा के इच्छुक होकर श्रथवा जन-साधारण के प्रतिदिन के कार्यों को छोड़कर किसी श्रवसर-विशेष पर एकत्र हों। इन्हीं तीन वर्गों के श्राधार पर भाषण-शास्त्र श्रपनी रूप-रेखा बदलता रहेगा।

न्यायालय तथा नीति-सम्बन्धी भाषण-शैली सबसे सरल, स्पष्ट, शुद्ध तथा सौष्ठवपूर्ण होनी चाहिए। चूँ कि इसका प्रयोग कुछ थोड़े से ही व्यक्तियों ग्रथवा केवल एक ही व्यक्ति के सम्मुख होता है इसलिए भाषण को प्रभावपूर्ण बनाने की श्रनेक युक्तियों तथा भावोत्तेजन के श्रनेक कौशल इस ज्ञेत्र में प्रदर्शित नहीं होते। बहुत बड़ी संख्या के श्रोतावर्ग ग्रथवा सभासदों के सम्मुख दिये जाने वाले विचारपूर्ण भाषण में ऐसी युक्तियों का प्रयोग होता है जो व्यापक रूप से उन्हें प्रभावित करें। जिस प्रकार चित्रकार कूँ ची के लम्बे चौड़े प्रयोग से परदे पर चित्र बना देता है उसी प्रकार इस वर्ग का वक्ता भी श्रपने उद्देश्य की पूर्ति करेगा। जिस शैली में वक्ता प्रशंसा-प्राप्ति की व्यवस्था बनाए श्रौर श्रवसर-विशेष पर भाषण करे तो उसमें विस्तार श्रावश्यक होगा श्रौर भावों को तीव बनाने के भी श्रवसर मिलेंगे। इसी शैली में राजनीति, इतिहास, दर्शन इत्यादि विषयों का प्रतिपादन ग्राकर्षक रूप में होगा।

भाषण-कला के महत्त्वपूर्ण तत्त्व भाषण-शास्त्रका प्रधान ग्रंग है विषय। यदि विषय ठोस न होकर त्रोछा श्रौर महत्त्वहीन है श्रौर वागीश केवल भावुक रूप से हमारे गर्व, हमारे द्वेष, हमारी ईप्यों को उकसाता रहेगा तो उसका श्रादर्श निकृष्ट

होगा श्रौर उसकी कला का कोई सूल्य नहीं होगा। केवल विशुद्ध तर्क से मता-धिकार पाने में यह कला प्रयुक्त होनी चाहिए; यथार्थ ही इस कला की श्रात्मा है; यथार्थ ही इसका श्रभेद्य कवच है। ठोस विषय के साथ-साथ वक्ता को मनोविज्ञान का भी यथेष्ट ज्ञान होना चाहिए, क्योंकि बिना मनोविज्ञान को समुचित रूप से सममे न तो तर्क ही श्राकर्षक रूप में प्रयुक्त हो सकेंगे श्रौर न वाञ्छित भावनाश्रों का प्रसार ही हो सकेगा। परन्तु यह ध्यान रहे कि विषय के ही श्रौचित्य पर सब-कुछ निर्भर नहीं। विषय को पूर्ण रूप से व्यवस्थित करना भी श्रत्यन्त श्रावश्यक होगा श्रोर जितने ही श्राकर्षक श्रोर श्रेष्ठ रूप में विषय सुव्यवस्थित रहेगा उतना ही वह प्रभावपूर्ण होगा। श्ररस्त् के विचारों के श्रनुसार विषय के केवल दो ही श्रंग होंगे—पहला होगा वक्तव्य भाग श्रोर दूसरा प्रमाण। जिन-जिन लोगों ने विषय के श्रनेक वर्ग बना डाले उन्होंने श्रनुभव से काम नहीं लिया। हद्-से-हद् जैसा श्राहसाक्षेटीज ने किया था भापण के केवल चार भाग—प्राक्कथन, वर्णन, प्रमाण तथा उपसंहार—हो सकते हैं; इससे श्रिष्क नहीं। इस सम्बन्ध में यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि श्रक्तलात् ने भाषण-कला हो नहीं वरन् समस्त कलाश्रों के समुचित प्रयोग के लिए मनोविज्ञान का श्रध्ययन हितकर हो नहीं वरन् श्रनिवार्य कहा था।

भाषण की शैंली पर ग्ररस्त् के नियम विचारणीय हैं। भाषण-शैंली का केवल भाषण करना ही कोई वड़ी बात नहीं और श्रतुसन्धान विषय का व्यापक ज्ञान भी श्रनिवार्य नहीं: जो सबसे

महत्त्वपूर्ण वात है वह है समुचित शैली । ऐतिहासिक

दृष्टि से देखा जाय तो कवियों ने ही पहले-पहल शैंली की श्रोर ध्यान दिया श्रोर उसमें मनोनुकृल सुधार सुकाए। कवियों की महत्ता भी उनकी शैंली-विशेष के ही कारण बड़ी श्रोर यह स्वाभाविक ही था कि गद्य-लेखक भी किवयों की शैंली से श्राकिषत होते श्रोर श्रपनी रचनाश्रों में भी वही श्राकर्षण लाने का प्रयत्न करते। परन्तु यह प्रयत्न गद्य-लेखकों के लिए श्रेयस्कर नहीं हो सकता था, क्योंकि कविता तथा गद्य की शैंली स्वभावतः भिन्न है श्रीर जो गद्य-लेखक कवियों की शैंली का श्रमुकरण करके गद्य-काव्य लिखने का प्रयत्न करते वे केवल श्रनपढ़ श्रीर श्रज्ञानियों के ही श्रद्धा के पात्र होते। काव्य-शैंली में गद्य-शैंली का निर्देश हूँ दना मूर्खता ही होगी।

यच्छा तो श्रेष्ठ शैली के गुण हैं क्या ? संचेप में केवल दो विशेष गुणों की योर संकेत किया जा सकता है। ये गुण हैं स्पष्टता तथा श्रौचित्य। सिद्धान्त रूप में, वाणी का प्रधान कार्य, वक्ता के याशय को ठीक-ठीक व्यक्त करना है श्रौर यह तभी हो सकता है जब दिया गया वक्तव्य स्पष्ट श्रौर उचित हो। श्रौर किसी भी युक्ति से इस उद्देश्य की पूर्ति नहीं हो सकती। जब यह सिद्धान्त निश्चित-सा है तो हमें उन गुणों को हूँ इना चाहिए जिनके द्वारा इस लच्य की सिद्धि होगी। इस दृष्टि से सबसे महत्त्वपूर्ण गुण होंगे वाक्य तथा शब्द-विन्यास श्रौर शब्द-चयन, क्योंकि वस्तुतः इन दोनों से ही स्पष्टता सम्बन्धित है। श्रतः वक्ता को ऐसे शब्दों का ही प्रयोग करना चाहिए जो सर्व-साधारण जन नित्य-प्रति प्रयोग में लाते हैं श्रथवा जो प्रचित्तत हैं श्रौर सबकी

समभ में भी सरलता से श्रा जाते हैं। बोलचाल के शब्द वक्तृता के प्राण-स्वरूप होंगे। यह तो रही सिद्धान्त की बात; परन्तु यह भी सम्भव है कि वक्ता श्रपनी वक्तृता को सुन्दर, श्राकर्षक तथा गौरवित बनाने के लिए अप्रचलित शब्दों का प्रयोग करे; श्रौर इनके द्वारा नवीनता श्रौर चमःकार दोनों का विकास भी होगा। परन्तु इस वर्ग के शब्दों का प्रयोग सावधानी से तथा यदा-कदा होना चाहिए। काब्य में तो इनका प्रयोग स्रावश्यक-क्षा है— त्रपरिचित शब्द, समास, त्रपभ्रंश, विकृत रूप के शब्द तो उसके प्रायः त्राभूषण-समान रहते हैं परन्तु गद्य का स्तर नीचा होने के कारण इस प्रकार के प्रयोग फलप्रद नहीं हो पाते। हाँ, गद्य लेखक त्रालंकारिक शब्दों का मनोनुकूल प्रयोग कर सकते हैं परन्तु इस प्रयोग में प्रतिभावान लेखक ही सफल रहेंगे, वयोंकि उन्हीं के द्वारा इन प्रयोगों में सौन्दर्य, चमत्कार तथा श्राकर्षण पैदा होगा। केवल वे ही, एक ही श्रालंकारिक प्रयोग में, श्रनेक गुण ला सकेंगे; स्पष्टता, सौष्ठव, चमत्कार तो चुटकी बजाते ही दिखाई देने लगेंगे। यह सर्व-सिद्ध है कि अपिरिचित शब्द तथा प्रचलित अलंकार अथवा परिचित शब्द श्रौर श्रप्रचितत श्रतंकार के सम्मिश्रण से वाक्य में नवजीवन श्रा जाता है।

यों तो, साधारणतः सभी लोग बोलचाल में अलंकारों अलंकार-प्रयोग का प्रयोग कर जाते हैं, परन्तु उस चमत्कार के कारण मूल स्रोत को नहीं समक्ष पाते। अलंकार द्वारा

हमें मानसिक श्रानन्द मिलता है, क्योंकि जब दो विपरीत वस्तुश्रों की समानता श्रालंकार द्वारा हमारे सम्मुख प्रस्तुत की जाती है तो हमें एक विचित्र प्रकार का श्रकथनीय मानसिक सन्तोष प्राप्त होता है। हम सोचने लगते हैं कि हमारी सूक्त भी कैसी श्रच्छी श्रोर मार्के की है कि बात सुनते ही उसका चमत्कार हम पर स्पष्ट हो गया। फिर सभी मनुष्य शीघ्र-से-शीघ्र बात समक्त लेना चाहते हैं श्रोर इस कार्य में श्रलंकारों द्वारा बहुत सुविधा होती है। परन्तु श्रलंकार-प्रयोग में सतर्कता श्रावश्यक है श्रीर लच्य पर समुचित रूप से विचार करने के बाद ही श्रलंकार-प्रयोग होना चाहिए। उदाहरण के लिए यदि सौन्दर्य की श्रनुभूति देना उद्देश्य है तो श्रलंकारों का चुनाव जीवन के गौरवित स्तरों तथा सौन्दर्य-प्रसारक स्थलों से होना चाहिए। यदि लेखक श्रथवा वक्ता हास्य श्रथवा परिहास में सफलता पाना चाहे तो निम्न कोटि के जीवन तथा कुरूप स्थलों से ही उनका चुनाव होगा। इस चुनाव में सबसे महत्त्वपूर्ण

१. देखिए--'इास्य की रूपरेखा'

बात यह है कि अलंकार परिचित हों और विषय से उनका सहज सम्बन्ध हो। यदि अलंकार कहीं दूर देश से लाये गए और उनका सम्बन्ध विषय से बहुत दूर का है तो वे रुचिकर न होंगे। मगर सबसे अच्छी बात तो यह होती कि लेखक और वक्ता ऐसे शब्द ही चुनते जो ध्वनि अथवा अर्थ अथवा संकेत में स्वतः सुन्दर होते और अलंकार की आवश्यकता ही न पड़ती। जो शब्द स्वयं ही सुन्दर हैं वे भाषा की अपूर्व निधि हैं।

श्रेष्ठ गद्य-शैली का अनुसन्धान— शुद्धता, स्पष्टता तथा श्रीचित्य श्रेष्ठ गद्य शैली के निर्माण में कुछ श्रौर नियमों का भी पालन होना चाहिए। जब शब्दों का शुद्ध-रूप, मुहाबरा, वाक्यांश तथा पदांश का सौष्ठवपूर्ण विन्यास, सरलता (कठिन तथा भाववाचक श्रौर श्रमूर्त शब्दावली का बहिष्कार), स्पष्टता (सन्दिग्ध तथा श्रिनिश्चत शब्दावली का बहिष्कार), प्रवाह तथा विराम-

चिह्नों का शुद्ध प्रयोग, सबका व्यापक ज्ञान लेखक को होगा तभी शैली श्रेण्ठ हो सकेगी। शुद्धता तथा स्पष्टता के श्रितिरक्त शैली में एक प्रकार का गुरुत्व तथा उच्च स्तर होना चाहिए। इसके लिए श्रालंकारिक पदों तथा वर्णनात्मक विशेषणों का प्रयोग हितकर तो होगा, परन्तु लेखक को इस श्रोर सदा सतर्क रहना चाहिए कि उनके बाहुल्य से रंग कहीं गहरा तो नहीं हो रहा है श्रीर श्रितशयोक्ति तो नहीं श्रा रही है। शैली को उच्च स्तर पर रखने के लिए कुछ सरल उपाय भी हैं; इनमें सबसे फलप्रद है एक वचन के स्थान पर बहु वचन तथा श्रव्ययों का प्रयोग। कभी कभी वर्णन को उन्नत तथा उच्च-स्तर पर रखने के लिए नकारात्मक शब्दों श्रथवा पदांशों की श्रङ्खला सजा दी जाती है जिसकी कोई सीमा नहीं; परन्तु इसमें भी सतर्कता इसलिए श्रावश्यक है कि यदि इनमें भी बहुलता हुई तो पाठक वर्ग ऊब जायगा श्रीर उसका ध्यान बटने लगेगा।

शब्दों के चुनाव में छौचित्य का निर्देश तो हमें पहले मिल चुका है, परन्तु अरस्त् ने सम्पूर्ण लेख छौर वाक्यों के विषय में भी छौचित्य के पालन पर बहुत जोर दिया। विषय, उद्देश्य तथा लेखक अथवा वक्ता के चिरत्र छौर वयस् के अनुसार ही शब्दों छौर वाक्यों तथा सम्पूर्ण प्रकरण का चुनाव होना चाहिए । गौरवित विषय-प्रतिपादन में उच्छुङ्खलता छाई छौर चलते-फिरते साधारण विषय-प्रतिपादन में गौरवपूर्ण शैली प्रयुक्त हुई तो फल हास्यास्पद ही होगा। समासयुक्त शब्दावली, अपरिचित तथा छसाधारण शब्द छौर विशेषण, गौरवपूर्ण विचारों के प्रदर्शन में ही प्रयुक्त होने चाहिएँ, क्योंकि

गौरवपूर्ण विषय-निरूपण में लेखक श्रथवा वक्ता में एक प्रकार का उत्साह श्रथवा उत्तेजना प्रकट होने लगती है और यह उचित ही है कि उस उत्साह श्रौर उत्तेजना को सहारा देने के लिए उच्च स्तर के शब्दों का प्रयोग हो। वक्ता तथा लेखक को वयस्, चिरत्र, प्रतिष्ठा श्रौर मनोभावों के श्रनुकूल ही शब्दों का भी प्रयोग होना चाहिए, क्योंकि वृद्ध यदि बालकों की बोली बोले, बालक युवाश्रों-सा भाषण करे, युवा स्त्रियों-समान सम्वाद करे, सेवक राजाश्रों की शब्दावली प्रयुक्त करे, दुष्ट गीता-पाठ करे श्रौर सन्त दुष्टों के भाव श्रपनाय तो श्रनर्थ ही होगा। शब्दों के माध्यम से सौन्दर्यानुभूति भी होनी चाहिए श्रौर साथ-साथ उनके द्वारा सत्य का प्रामाणिक निरूपण भी होना चाहिए।

गद्य के अन्य अनेक तत्त्वों में अरस्त् ने लय और लय तथा गति गित को अत्यन्त महत्त्वपूर्ण घोषित किया और इस तत्त्व पर आगामी काल के आलोचकों ने विस्तारपूर्वक टीका-टिप्पणी की । गद्य में लय आवश्यक है, छुन्द आवश्यक नहीं । सम्पूर्ण प्रकृति में भी एक प्रकार का आन्तरिक लय निहित है; उसके सभी अंग लयानुगत हैं । लयहीन गद्य अव्यवस्थित होगा; उसमें व्यवस्था लाने के लिए लय आवश्यक होगा और तभी वह आकर्षक भी बनेगा। छुन्दपूर्ण गद्य न तो स्वाभाविक होगा और न आनन्ददायक और उसकी कृत्रिमता हमें सदा खटका करेगी। इसके साथ-साथ हमारा ध्यान भी बँटा करेगा; कभी वह विषय की और जायगा कभी छुन्द की और और हम छुन्द की टेक पर आस लगाए रहेंगे।

गद्य में प्रयुक्त वाक्य दो प्रकार के हो सकते हैं शैली का वर्गीकरण जिनके आधार पर शैली का नामकरण होगा। अस्थर शैली में वाक्य अव्ययों द्वारा जुड़े रहते हैं; सुस्थिर शैली में प्रत्येक वाक्य अपने में ही सम्पूर्ण रहता है यद्यपि समस्त प्रकरण का वह महत्त्वपूर्ण भाग होता है। प्राचीन काल में अस्थिर शैली प्रयुक्त हुई, परन्तु उसके प्रशंसक कम होते गए और धीरे-धीरे सुस्थिर शैली ही सर्व-प्रिय होती चली गई। सुस्थिर शैली के वाक्यों का सामंजस्य, उनकी क्रमागत व्यवस्था तथा सम्पूर्णता ने ही अस्थिर शैली की अपेन्ना उसे सर्वप्रिय बनाया।

१. इस सिद्धान्त का प्रतिपादन पहले-पहल पाइथेगोरस ने किया श्रीर बाद में श्रफलात्ँ ने । पाइथेगोरस का कहना था कि विश्वाधार श्रंक है श्रीर इसी के द्वारा प्रत्येक वस्तु में स्थिरता श्रीर स्थायित्व श्राता है । इसी सिद्धान्त को श्रफलात्ँ ने संगीत, काव्य तथा गद्य के लय-रूप में प्रयुक्त किया ।

शैली को श्रांकर्षक बनाने के लिए श्ररस्तृ ने दो-एक साधारण नियम भी स्फुट रूप में गिनाये। श्रलंकार-उपमा श्रोर रूपक, विरोधालंकार, श्लेप, श्रांतिशयोक्ति इत्यादि भी शैली को श्रेष्ट तथा श्रांकर्षक बनाते हैं। प्राणहीन बस्तुश्रों को जीवनमय प्रदर्शित करना भी शैली का सहज श्राभूषण है। परन्तु लेखक श्रथवा बक्ता को श्रपनी कला स्पष्ट रूप में नहीं बलिक गुप्त रूप में प्रयुक्त करनी चाहिए श्रोर इसी में कला की श्रेष्टता है। व्यक्त कला की श्रपेत्ता श्रव्यक्त कला कहीं श्रिषक प्रभावपूर्ण होगी। शैली में श्रतिशयोक्ति भी श्रिषक तर नहीं श्रांनी चाहिए श्रोर लेखक को सदा मध्यमार्ग ग्रहण करना चाहिए।

सुखानतकी तथा हास्य के विषय पर भी श्ररस्तू के स्फुट वक्तव्य विचार-खीय हैं। हास्य का श्राधार दुःखदःयी उपकरण नहीं होना चाहिए। जो हास्य श्लेष द्वारा प्रस्तुत होता है उसका श्राधार है हमारी मानसिक योग्यता, जो विरोधी वस्तुश्रों में समानता का संकेत दे देती है। प्रत्येक व्यक्ति को श्रपनी रुचि श्रीर प्रतिभा के श्रनुसार ही हास्य प्रस्तुत करना चाहिए: व्यंग्य का प्रयोग श्रपने को मानसिक सन्तोष देने के लिए श्रीर भाँडपन दूसरों को प्रसन्न करने के लिए होता है। गम्भीरता की काट है परिहास श्रीर परिहास की गम्भीरता।

श्ररस्तू के भाषण-कला तथा श्रन्य साहित्यिक सिद्धान्तों को व्यापक रूप से समभने के पश्चात् यह निष्कर्ष निकलता है कि उनका विवेचन वैज्ञानिक, तर्कपूर्ण तथा सैद्धान्तिक है जो श्रागामी काल के लेखकों के लिए श्रत्यन्त फलप्रद प्रमाणित हुश्रा। विषय तथा उसके निरूपण के सम्बन्ध में उन्होंने जो सिद्धान्त बनाये उनकी महत्ता श्राज तक बनी हुई है। स्पष्टता, श्रीचित्य सौष्ठवपूर्ण वाक्य-विन्यास, लयपूर्ण वाक्य-गित, समुचित श्रलंकार-प्रयोग तथा कला का श्रव्यक्त प्रयोग सभी का महत्त्व श्राज तक प्रमाणित है। श्ररस्तू, गद्य-शौली के श्रेष्ठ नियमों के श्रेष्ठ निर्माता हैं। यद्यपि श्राइसाकेटीज ने ही गद्य-शौली की नींव डाली थी परन्तु श्ररस्तू के वैज्ञानिक विवेचन बिना उनकी मौलिकता स्पष्ट न हो पाती। दोनों श्रेष्ठ श्रालोचकों द्वारा निर्मित भाषण-शास्त्र के नियमों तथा गद्य-शैली को श्राकर्षक बनाने के उपकरणों का विचार श्रामामी श्रुग के साहित्यकारों के लिए श्रपेचित ही नहीं श्रत्यावश्यक भी हुश्रा।

श्चरस्त् के एक प्रिय शिष्य १ ने श्रालोचना-चेत्र में बहुत ख्याति

१. थियोफ्रैस्टस

लेख-शैली का पाई ग्रीर उन्होंने श्रपने गुरु के बाद भाषण-श्रमुसन्धान शास्त्रीय साहित्य रचना का नेतृत्व ग्रहण किया। यद्यपि उनकी रचनाएँ खो गईं ग्रीर उनका लेखा नहीं

मिलता परन्तु तत्कालीन लेखकों की कृतियों में उनके वक्तव्यों श्रौर उनके नियमों की स्पष्ट चर्चा सतत होती रही, जिसके श्राधार पर हम उनके श्रालो-चना-सिद्धान्तों का विवेचन कर सकेंगे। उनकी एक पुस्तक ने, जो उनकी लिखी हुई प्रमाणित है, श्रागामी काल के श्रंग्रेजी लेखकों को पूर्ण रूप से प्रमावित किया श्रौर उसमें प्रतिपादित नियमों का श्रनुसरण करके सत्रहवीं शती के श्रनेक गद्य-लेखकों ने महत्त्वपूर्ण लेख-शैली का निर्माण किया। लेखक ने वागीशों की सुविधा के लिए मानव-समाज के कुछ महत्त्वपूर्ण व्यक्ति-विशेष— जैसे दर्शनज्ञों, पाखण्डी पंडितों इत्यादि—के रोचक, व्यंग्यपूर्ण श्रौर मनोवैज्ञा-निक शब्द-चित्र खींचे थे, जिनका भाषणों में प्रयोग किया जा सकता था श्रौर जिनसे जनता सरलतापूर्वक प्रभावित हो सकती थी।

यद्यपि थियो फ्रेस्टस की महत्ता विशेषतः श्रपने गुरु के सिद्धान्तों के स्पष्टीकरण तथा उनके कुछ निजी नियमों के निरूपण ही में है परन्तु उनकी महत्ता बहुत दिनों बनी रही ख्रीर ख्रागामी काल के लेखकों को उन्होंने गहरे रूप में प्रभावित भी किया। सबसे पहले तो उन्होंने भाषण-कला तथा गद्य-शैली के लिए शब्द-चयन, उचित प्रयोग, तथा ग्रलंकार-प्रयोग को ग्रावश्यक बतलाया परन्तु उन्होंने जो सबसे मार्के का सिद्धान्त बनाया वह विषय-निरूपण से सम्बन्धित था। उनका निश्चित सिद्धान्त-साथा कि श्रेष्ठ लेखक वही बन सकेगा जो सयंमित रूप से विषय-निरूपण करेगा। यदि लेखक ग्रत्यन्त विस्तारपूर्वक विषय के संभी अंग स्पष्ट कर देता है और पाठक की कल्पना के लिए कुछ भी नहीं छोड़ता तो उसकी रचना श्रेष्ठ न होगी। कला अपना अपूर्व आकर्षण तभी दिखलायगी जब लेखक बात कहते-कहते अपनी लेखनी रोक लेगा ख्रौर संकेत-मात्र देकर दूसरी बात कह चलेगा। विवेचन ख्रथवा वर्णन में जितना ही संयत रहकर लेखक संकेत-मात्र देगा उसकी कला उतनी ही उन्नत रहेगी । इसका कारण यह है कि पाठक श्रथवा श्रोतावर्ग यह जानकर प्रसन्न हो जाता है कि लेखक ने उसको बुद्धिमान जानकर उसकी कल्पना के लिए भी कुछ चीजें छोड़ दीं। ऐसा विस्तृत वर्णन, जो संकेतहीन होगा, पाठकों को श्रानन्दित नहीं कर सकेगा; विस्तृत श्रथवा श्रसंयत वर्णन-शैली पाठकवर्ग को बुद्धिहीन ही समक्तकर अपना विस्तार करेगी। संयत शैली वर्णन की प्राण-स्वरूपा है। इस सिद्धान्त के निरूपण से आलोचक का मनोवैज्ञानिक ज्ञान, सुबुद्धि तथा कला के श्रेष्ठ स्तरों की पहचान विदित होती है।

उपरोक्त तीन श्रालोचकों की व्यापक समीक्षा के उपरान्त यह स्पष्ट हो जाता है कि चौथी शती की श्रालोचना केवल स्फुट वक्तव्यों पर ही श्राधारित है; लच्य भी विभिन्न रहे श्रोर शैलियाँ भी पृथक् रहीं । परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि भविष्य का साहित्य इन्हीं के सहारे प्रगतिशील हुश्रा। इस काल से ही साहित्य श्रोर श्रालोचना, दोनों चेत्र निर्जीव से होने लगे; काव्य की महत्ता घट गई श्रोर साहित्यकार हीन समसे जाने लगे। यूनानी जीवन श्रव पहले जैसा न रह गया। नागरिक जीवन निष्प्राण होने लगा श्रोर इधर देश की राजनीतिक स्वतन्त्रता पर विदेशियों ने कुठारावात किया; भाषण-कला श्रपना महत्त्व खो बैठी श्रोर दर्शनज्ञ भी देश की हीन श्रवस्था में निश्चेष्ट हो बैठ रहे; राजनीतिक, सामाजिक, साहित्यिक श्रथवा नैतिक जीवन के किसी भी चेत्र में उत्साह नहीं रहा; देश, नव-जीवन को श्राशा में ही श्रपने दुःख के दिन काटने लगा।

: २ :

राजनीतिक तथा साहित्यिक वातावर्गा चौथी शती के उपरान्त तीसरी श्रौर दूसरी शितयों में श्रालोचना-चेत्र में कुछ भी प्रगति न हुई। श्रफलात्, श्ररस्त तथा श्राइसाक्षेटीज की टक्कर का कोई भी श्रालोचक नहीं जन्मा। श्रौर जन्मता भी कैसे—जैसा हम पिछले श्रध्याय में देख चुके हैं

राजनीतिक दासता ने काच्य तथा भाषण-कला थ्रौर उससे सम्बन्धित थ्रालोचना, सभी का स्रोत सुखा-सा दिया। एक बात यह भी है कि इस शती की कोई भी पुस्तक प्राप्य नहीं, इसिलए इस शती का साहित्यिक कार्य भी हम नहीं जान पाते। परन्तु इतना होते हुए भी तत्कालीन लेखकों की कृतियों में जो-कुछ भी प्राप्त है उससे पता चलता है कि थोड़ी-बहुत साहित्यिक कथा-वार्ता इस समय भी चलती रही, जिसका प्रभाव स्वदेश पर तो कम विदेश पर श्रधिक पड़ा। जिस ऐतिहासिक घटना ने यूनानी जीवन को श्रस्त-व्यस्त करके, यूनान की राजधानी एथेन्स की महत्ता घटाई वह थी विश्व-विजयी महान् एलेक्जेएडर की युद्ध में विजय। इस महान् विजेता के श्रनेक देशों पर श्रधिकार के फलस्वरूप नये-नये साहित्यिक केन्द्र बन गए। उपनिवेशों का भी श्रीगर्थाश हुआ श्रौर वहाँ से भी यूनानी साहित्य का प्रचार होने लगा। श्रनेक नये-नये स्थानों पर पुस्तकालय खुल गए जहाँ विशेषतः साहित्यकार श्रपना समय व्यतीत करने लगे श्रौर उनके श्रध्ययन के फलस्वरूप ज्ञान श्रौर विज्ञान का प्रचार श्रौर भी बढ़ा। इन लेखकों, साहित्य-मर्मज्ञों तथा कलाकारों

का एक ही मुख्य ध्येय था—यूनानी साहित्य और संस्कृति की सुरत्ता। इसी कार्य में सब साहित्यकार लगे रहते और मौलिकता अथवा नवीनता की ओर कम ध्यान देते। परन्तु विज्ञान की अच्छो प्रगति हुई और इसी शती में अेष्ठ विज्ञानज्ञों ने भी जन्म लिया। इतिहास के लिखने में नये दिव्यकोण प्रयुक्त होने लगे और दर्शन तथा राजनीति के प्रति कुछ विरक्ति-सी हो गई। विद्वानों के समाज का एक वर्ग-विशेष अब कुछ नये तर्क की खोज में रहने लगा। राजनीतिक दासता ने भाषण शास्त्र की महत्ता तो यों भी घटा दी थी और अब तो वह केवल शित्ता के पाट्यक्रम का एक महत्त्वहीन अंग होकर रह गया था। ऐतिहासिक घटनाओं, राष्ट्रीय उथल-पुथल तथा यूनानी जीवन के विकेन्द्रीकरण के फलस्वरूप साहित्य-संसार भी विशेष रूप में अपनी रूप-रेखा तथा अपनी प्राचीन विशेषताएँ बदलने लगा।

जनता की इस परिवर्तित रुचि ग्रौर उसकी नवीन माँग को पूरा करने के लिए ग्रब साहित्यकारों को कुछ विशेष साहित्य-मार्गों का ग्रनुसरण करना पड़ा। नाटक की लोकप्रियता जितनी हम पहली शती में देख चुके इस शती में नहीं दिव्योचर होती। सुखान्तकी लिखी तो गई मगर वह भी सर्वप्रिय न हो सकी। गीत-काव्य तथा महाकाव्य यद्यपि दोनों ही लिखे गए परन्तु वे भी लोकप्रिय न हो पाए। साहित्य के वंश-वृच्च के फलों में जो सबसे ग्रिधिक रुचिकर रहे, वे थे शोक-गीत तथा ग्राम्य-गीत, प्रबोधक-काव्य तथा रोमांचक महाकाव्य ग्रौर गौरव-गीत। इन शितयों के नवीन राजनीतिक एवं सामाजिक वातावरण में रोमांचक महाकाव्य तथा गौरव-गीत ग्रौर शोक-गीत, ग्राम्य-गीत तथा प्रबोधक काव्य की लोकप्रियता स्वाभाविक ही थी।

साहित्य के बाह्य रूप में ही नहीं वरन् उसकी आत्मा में भी विशाल परिवर्तन होने लगा। तानाशाही के फलस्वरूप साहित्यकारों की दृष्टि राष्ट्रीय और राजनीतिक चेत्रों से हट गई और साहित्य में राष्ट्रीय आत्मा की पुकार कुण्ठित हो गई। अब तक तो राष्ट्रीय भावनाओं का स्पष्टीकरण ही साहित्यकारों का लच्य था; अब उनका ध्येय हो गया स्वान्तः सुखाय साहित्यनिर्माण। पहले तो राष्ट्र को सुसंगठित करने और राष्ट्रीय आदशों की स्थापना में साहित्य दत्तचित्त रहता था; अब उसका उद्देश बन गया अपने निजी घर का नव-निर्माण। उसका चेत्र छोटा हो गया; उसकी दृष्टि संकुचित हो गई और कला-संसार में ही साहित्यकार अपनी रंगरिलयाँ प्रदर्शित करने लगा। समाज और उसके उत्थान की ओर से वह विमुख हो गया; दर्शन-शास्त्र की

१. देखिए—'काव्य की परख'

लोकिप्रियता कम होने के फलस्वरुप मानव भी हड्डी छौर मांस का पिंड-मात्र रह गया छौर उसकी महत्ता भी कम हो चली। कला छौर मानव का प्राचीन सम्बन्ध-विच्छेद हो गया। प्राचीन युग को वही चीजें लोकिप्रय हो सकीं जो छुष्क छौर नीरस ज्ञान का प्रसार करतीं, क्योंकि विद्वान् मानव के छन्तर्जगत् से विमुख हो ऐसी ही चीजों की खोज में रहने लगे। हाँ, केवल छोटी-मोटी पौराणिक कथाएँ छपनी निजी रोचकता के बल पर लोकिप्रय

यथार्थवाद का प्रसार यदि न्यापक दृष्टि से इस युग की समीचा की जाय तो कुछ विशेष तत्त्व ऐसे मिलेंगे जिनकी प्रगति यागामी काल में हुई ग्रीर यह समीचा यहाँ पर यावश्यक भी होगी। ये विशेष तत्त्व क्यों ग्रीर किस

शकार महत्त्वपूर्ण हुए इनके कारणों की छोर हम पहले संकेत कर चुके हैं। जैसा हम पहले कह चुके हैं मानव से कला का सम्बन्ध-विच्छेद हो ही चुका था ग्रौर नवीन साहित्य-मार्ग रुचिकर हो चले थे ग्रौर इसी के फलस्वरूप ये नवीन तत्त्व भी दिखाई देने लगे। इस काल के साहित्य का प्रमुख तत्त्व है यथार्थवाद । यथार्थवाद यों तो जीवन के सभी चेत्रों में सजीव था परन्तु साहित्य-चेत्र में उसकी लोकप्रियता श्रधिक बढ़ चली। श्रौर बढ़ती भी क्यों न ? विजित राष्ट्र, दर्शन-ज्ञानहीन मानव, यदि यथार्थवादी न हो जाय तो श्रारचर्य ही होगा। यूनानी भी मानव ही थे श्रौर परिवर्तित समय ने उनमें भी परिवर्तन ला दिया चौर उन्हें नये दृष्टिकोण च्रपनाने पर बाध्य किया। धार्मिक और राष्ट्रीय भावनात्रों की विदाई होते ही यथार्थवाद दूनी गति से चल पड़ा। देवी-देवतात्रों की पूजा-ग्रर्चना में लिप्त यूनानी इस काल में उनसे नाता तोड़कर श्रपनी श्रोर देखने लगा, श्रपने वातावरण को समक्तने लगा, राष्ट्र के चेत्र से निकलकर प्रकृति के सौन्दर्य-चेत्र में जा पहुँचा जहाँ उसने पिचयों का कलरव सुना, इन्द्र-धनुष का सतरंगा प्रकाश देखा, उषा श्रीर सन्ध्या की श्राकर्षक लालिमा को श्रपनी श्राँखों में बसाया श्रीर रात्रि में स्वर्ग गंगा की दूध-सी श्वेतता में स्नान किया। उनके चिरत्र में प्रकृति-प्रेम पूर्ण रूप से प्रकाश पाने लगा। प्रकृति के काल्पनिक तथा यथार्थ चित्रण में देश के कवि ख्रीर चित्रकार संलग्न हो गए।

परन्तु प्रकृति अपने सौन्दर्य को किय के हृद्य में ज्यों-ज्यों प्रकाशित करती त्यों-त्यों वह एकाकीपन का गहरा अनुभव करने लगता। सौन्दर्य की अनुभूति कोई ऐसा साथी चाहती है जिस पर वह अनुभूति निछावर की जाय,

चाहे वह रहस्यवाद का ईश्वर हो अथवा उदू -काव्य का बुत अथवा रीतिकाल की नायिका। सौन्दर्यानुभूति श्रकेले कवि को घुला-घुलाकर मार ही डालती है; उसकी जीवन-रचा के लिए नारी की श्रावश्यकता नैसर्गिक रूप में पड़ती है। प्रकृति द्वारा सौन्दर्यानुभव ने प्रेम की रागिनियाँ बड़े तीव रूप में गानी श्रारम्भ कीं। श्रौर इस समय का यूनानी साहित्य प्रेम श्रौर प्रकृति की पूजा में दत्तचित्त हुन्ना। प्रकृति-चित्रण के लिए साहित्यकार नवीन और मौलिक मार्ग हूँ इने में लग गए; उसके परिवर्तनशील स्वभाव को समक्षने के लिए नवीन कला प्रयुक्त होने लगी। स्राकर्षक दृश्य, नदी-नद, पर्वत तथा स्राकाश सभी शब्दों में खिंच श्राए। किव श्रपने व्यक्तित्व के माध्यम से प्रकृति-सुन्दरी का निरीत्तरण करने लगा श्रौर स्वयंवादी श्रथवा न्यक्तिवादी साहित्य की परम्परा चल पड़ी। कवियों का स्वयंवाद <sup>१</sup> पछ्छवित-पुष्पित होने लगा जिसके कारण त्राकांचा, संयोग-वियोग, लालसा तथा त्राकुल ग्रन्तरों का स्वर ऊँचा होने लगा। इस प्रवृत्ति के फलस्वरूप कला के पुराने श्रादशों में परिवर्तन ग्रनिवार्य हो गया। प्राचीन काल में कला का सर्वश्रेष्ठ तथा मान्य गुण्था भाव-सामंजस्य, परन्तु तीसरी श्रीर दूसरी शती के श्रेम-हिंडोले में श्राशा-निराशा तथा संयोग-वियोग के गीत गाते हुए कवियों को यह गुण भूलना पड़ा, क्योंकि इस गुण के साथ उनके गीतों का स्वर धीमा पड़ जाता था। भावना-संसार जब त्रस्त हुत्रा तभी गीत स्वरित हुए श्रौर फिर त्रास में सामंजस्य कहाँ; सामंजस्य तो शान्ति ऋौर सन्तोष द्वारा ही प्राप्त होगा। सामंजस्य से नाता तोड़ते ही काव्य में विभिन्नता तथा रुचि-वैचित्र्य श्राने लगा श्रौर कला की पुरानी परिभाषा कुछ दिनों के लिए भुला-सी दी गई। ये नवीन तत्त्व जब तक अनुभव द्वारा स्थायित्व तथा विकास पान जाते तब तक मान्य परिभाषा बन भी न सकती थी। प्राचीन काल के श्रनेक साहित्यिक गुग्ग-सोष्ठव, श्रोचित्य, सुरुचि, भाव-सन्तुलन, विचार सामंजस्य इत्यादि धीरे-धीरे श्रपनी महत्ता खोने लगे श्रौर नवीन मार्गों के श्रनुसरण के फल-स्वरूप साहित्य में श्रतिशयोक्ति तथा विचार-विभिन्नता श्राने लगी। कला श्रपने नये रूप की खोज में थी, इसलिए यह श्रवगुण चम्य समके गए। भाषण-कला ने भी नवीन मार्गों का अनुसरण किया। अरस्तू तथा आइसा-क्रेटीज के बनाए नियम मान्य न हुए। भाषण की एक कृत्रिम शैली प्रचलित हो गई; कृत्रिम शब्दालंकार, तथा श्रनुचित श्रौर श्रसंगत शब्द-प्रयोग चल पड़ा, विरोधाभास-युक्त वाक्यों की भरमार होने लगी श्रौर लय तथा गति

१. देखिए—'काव्य की परख'

इतनी श्रलंकृत हो गई कि प्रभावहीन जान पहने लगी। इसी के फलस्वरूप पहली शती से भाषण-शास्त्र में श्रीर भी श्रिधिक दोष श्रा गए श्रीर कृत्रिमता का बोलवाला हो गया।

त्र्यालोचना-शैली में परिवर्तन राष्ट्रीय, सामाजिक तथा साहित्यिक परिवर्तन के साथ-साथ श्रालोचना-शैली में भी परिवर्तन स्वाभाविक ही था। सबसे महत्त्वपूर्ण बात तो यह थी कि इस काल में श्ररस्त् की लिखी हुई पुस्तकें खो गईं। कहा जाता है कि एक व्यक्ति ने उन्हें इस कारण

छिपाकर रख दिया था कि यूनान पर विजय पाने वालों की दृष्टि से वे बची रहें। परन्तु उस व्यक्ति से भी वे पुस्तकें खो गईं। १०० पूर्व ईसा में ही उनका पता चल सका श्रौर वे प्रद पूर्व ईसा में रोम के पुस्तकालय में सुरचित की गईं। उथल-पुथल में उनकी काफी दुईशा हो गई थी श्रौर विद्वानों ने उनहें संचित्त रूप देकर ही उनका प्रचार किया। बहुत काल तक मूल रचना से जनसाधारण श्रौर विद्वानों की भेंट तक न हुई। परन्तु इस काल के श्रालोचनाचेत्र में कुछ-न-कुछ कार्य होता गया, परन्तु उसका श्रिधकांश प्राचीन पद्धतियों की छाया-मात्र था।

पुराने यूनानी श्रालोचकों ने काव्य के महत्त्वपूर्ण श्रादर्शों को हृदयंगम करके उसे दर्शन-शास्त्र के स्तर पर ला रखा था। काव्य का ऐसा विवेचन दर्शनज्ञों द्वारा ही सम्भव था ख्रीर उनके निर्देशित तत्त्वों पर ही लेखकों को ध्यान देना अपेचित जान पड़ा। प्राचीन आलोचकों ने काव्य को व्यापक रूप में देखा श्रीर उसका मृत्यांकन भी व्यापक रूप में किया। उनके विचारों के श्रनुसार काच्य, मानव के स्वतन्त्र श्रनुभवों की प्रतिक्रिया-मात्र था जो श्रनेक रूपों में साहित्य में प्रस्फुटित हुन्ना करता था। मानन भी सभ्यता श्रौर संस्कृति तथा उसके अनेक मानवी गुणों के परिष्कार में ही काव्य संलग्न रहता था और उसकी महत्ता भी इन्हीं गुर्णों के कारण बनी रही। परन्तु इसके विपरीत इस काल में काव्य केवल कुछ वैयाकरणों के हाथ की कठपुतली हो गया। इन लेखकों ने काव्य के मानवी ग्रीर श्राध्यात्मिक मूलाधार को भुलाकर उसके वर्गीकरण, नामकरण तथा उसके प्रायोगिक रूप पर श्रपना विवेचन देना श्रारम्भ किया। नियमों की सूची तैयार होती गई श्रीर काव्य प्रेरणागत न होकर नियमानुगत हो गया; उसकी श्राध्यात्मिकता खो गई; उसका स्तर नीचा हो गया। यद्यपि अरस्तू के विश्लेषण् में भी नियमों को सम्यक्स्थान मिला था पर नियम गौण थे, श्रब नियम प्रमुख रूप में प्रयुक्त होने लगे। वर्गीकरण में ही काव्य की महत्ता थी। श्रागामी काल में इस परिवर्तित श्रालोचना-शैली का बहुत गहरा प्रभाव पड़ा।

यों तो साधारणत: इस युग में इतिहास, ज्याकरण, भाषग् शास्त्र, त्रालोचना तथा महाकाव्य-सम्बन्धी काव्यानुसन्धान विवेचन प्रस्तुत किये गए परन्तु काव्य तथा स्रालोचना के सम्बन्ध में जो विवेचन दिये गए वे ऐतिहासिक दृष्टि से महत्त्वपूर्ण हैं। यद्यपि इन विवेचनों में कोई विशेष नवीनता न थी श्रौर न कोई मौलिकता ही थी परन्तु फिर भी जिन-जिन साहित्यिक तथा आलोचनात्मक प्रश्नों पर विचार हुआ वे आगामी काल में अधिकांश रूप में अपनाये गए। इस दृष्टि से इनकी महत्ता विशेष है। एक महत्त्वपूर्ण श्रालोचक ने काव्य का विश्लेषण करते हुए इसे तीन वर्गों में बाँटा-कथावस्तु, रूप ग्रथवा त्राकार, तथा कवि हृदय का विकास। चौथी शती के श्रालोचकों ने भी इस श्रोर ध्यान दिया था श्रौर कथावस्तु की मीमांसा करते हुए शिचा श्रौर श्रानन्द दोनों तत्त्वों में साम्य प्रस्तुत करने की चेष्टा की थी; काव्य के रूप श्रीर उसकी कथावस्तु में भी सामंजस्य प्रस्तुत करने का स्रादेश दिया था और कवि-हृद्य के विवेचन में प्रेरणा स्रौर स्रभ्यास दोनों को अपेत्तरणीय सिद्ध किया था। यह पुराना प्रश्न फिर से आलोचना-चेत्र में दुहराया गया श्रौर उसके नवीन उत्तर ह्रॅंड़ने की चेष्टा की गई।

पहला प्रश्न जो दुहराया गया, वह है काव्य-निर्माण अभ्यास तथा प्रेरणा में अभ्यास आवश्यक है अथवा प्रेरणा। श्रसंदिग्ध है कि इस प्रश्न का उत्तर पुराने श्रालोचकों का महत्त्व ने यद्यपि दिया तो अवश्य था परन्तु निश्चित रूप में नहीं। कीन श्रंग प्रमुख है कीन गौए, इसका प्रमाए शायद नहीं मिल सकता था। वास्तव में उत्तर सन्दिग्ध ही था और यही कारण है कि इस युग के आलोचकों ने इसकी फिर छानबीन शुरू की। आलोचकों ने श्रब यह निश्चित किया कि नियम तथा श्रभ्यास ही प्रमुख हैं श्रीर प्रेरणा गौण; कला-ज्ञान तथा व्याकरण-ज्ञान द्वारा ही काव्य प्रसूत है। परन्तु जन-साधारण श्रीर कुछ विद्वानों का विश्वास-सा था कि पौराणिक कथान्नों में प्रशंसित है लिकान-पर्वत-स्थित महनों का जो पानी पी लेता है उससे कान्य-धारा फूट निकलती है। इस रूढ़ि का प्रचार साहित्य-चेत्र में बहुत काल तक होता रहा। कुछु-एक श्रालोचक ऐसे भी थे जिन्होंने श्ररस्त् के पुराने श्रादर्श की निवाहना चाहा, परन्तु नियमों के नक्कारखाने में कौन किसकी सुनता ! यद्यपि ऐसे विवेचन के फलस्वरूप तत्कालीन श्रालोचक कोई श्रेष्ठ श्रीर श्रसंदिग्ध नियम न बना सके

परन्तु नियमानुगत काव्य की सहायता होती गई। इसी श्रसंदिग्धता के कारण श्रागामी काल के श्रालोचकों को इस प्रश्न ने फिर उत्साहित किया श्रोर इस पर पुनः विचार श्रारम्भ हुश्रा।

दूसरा प्रश्न था विषय और कथावस्तु महत्त्वपूर्ण है विषय तथा रूप अथवा उसका रूप। इस प्रश्न पर भी प्राचीन श्राली-का महत्त्व चकों ने अपनी सम्मित दी थी और अरस्तू ने विषय श्रीर रूप दोनों को वरावर महत्त्व दिया था। यद्यपि

यह सही है कि श्ररस्त् की पिरभाषा में विषय के उपर ही श्रिधक जोर था परन्तु विषय के श्रन्तर्गत जो महत्त्व उन्होंने विचार, श्रौर विचार-प्रदर्शन को दिया उससे रूप की महत्ता भी प्रमाणित थी। कुछ व्यक्ति ऐसे भी थे जो प्राचीन श्रालांचकों के विचारों से सहमत थे। वे काव्य को दर्शन के श्रन्तर्गत मानते थे तथा रूपक को ही श्रेष्ट काव्य समस्तकर उसमें छिपे हुए विचारों का श्रनुसन्धान करते थे। वे छन्द श्रौर लयपूर्ण गीतों को श्रत्यन्त श्रद्धापूर्ण दृष्टि से देखते थे, क्योंकि उनका विचार था कि उन्हीं के द्वारा श्राहमा श्रौर परमात्मा की श्रनुभृति तथा देव-लोक के सामीष्य का श्रनुभव संभव था। कुछ श्रालोचकों ने केवल ऐसे विषयों को काव्य के लिए श्रपेत्तित समस्ता जो पूर्ण रूप से ऐतिहासिक हों श्रौर जिनकी यथार्थता पर सन्देह न हो। काव्य के लिए नवीनता तथा मौलिकता श्रावश्यक नहीं बल्कि सत्य श्रौर यथार्थ श्रपेत्तित है; श्रौर यह नियम श्ररस्त् के विचारों के प्रतिकृत्ल था।

काब्य-निर्माण के नियमों के अन्तर्गत सामंजस्य का सामंजस्य-गुण का महत्त्व तो हम अरस्तू की विचार-धारा में देख ही चुके महत्त्व हैं परन्तु इस प्रश्न पर पुनः विचार करते हुए आलोचकों ने सामंजस्य शब्द के अर्थ को सीमित-सा कर दिया।

उन्होंने केवल शब्द, वाक्य तथा वाक्यांश में ही सामंजस्य अपेत्तणीय समभा; विषय, विचार, रूप, तीनों में सामंजस्य उनके लिए आवश्यक न जान पड़ा। परन्तु जिस अंग पर सबसे अधिक जोर दिया गया वह था लय। लय की महत्ता इन आलोचकों ने पूर्णरूपेण मानी और उदाहरण के लिए बालक को लोरी द्वारा सुलाने के प्रयत्न में इसी लय का चमत्कार स्पष्ट किया। उनके व्यापक विचारों के अनुसार लय तो जीवन का मूलाधार है। संचेप में यह कहा जा सकता है कि शब्द-चातुर्य तथा शब्द-सामंजस्य, लय-सौन्दर्य और पद-सौद्य ही काब्य के प्राण-स्वरूप हैं। काव्यादर्श

काव्य के उद्देश्य के विषय में भी वही पुराना भगड़ा पुनः खड़ा किया गया। इसमें दो वर्ग पहले भी थे श्रीर श्रव भी वही रहे। श्ररस्तू ने श्रपनी श्राध्यात्मिक

दार्शनिकता से इस भगड़े का अन्त बड़ी चातुरी से कर दिया था, परन्तु आलो-चक उनके विचारों से सहमत न हुए। जो वर्ग विषय को महत्त्वपूर्ण समभता था उसका विचार था कि काव्य का प्रमुख ध्येय है शित्ता-प्रदान करना, और जो वर्ग रूप को महत्त्व देता था उसे आनन्द-प्रसार का आदर्श ही अधिक अष्ठ जान पड़ा। दोनों ही वर्ग अपनी-अपनी ओटते गए और किसी ने भी सन्तुलित रीति से इस प्रश्न पर विचार नहीं किया। इसमें सन्देह नहीं कि कुछ-एक ऐसे आलोचक भी थे जो दोनों की महत्ता सम रूप से मानते थे, परन्तु उनकी संख्या बहुत कम थी और उनका प्रभाव भी कुछ अधिक न था।

च्चन्य साहित्यिक चेत्रों का च्यनुसन्धान इस काल में साहित्य के अन्य चेत्रों—इतिहास, भाषण-कला, भाषां तथा निर्णयात्मक आलोचना शैली— पर भी यदा-कदा विचार-प्रदर्शन होता रहा। इतिहास के चेत्र में अनुसन्धान के फलस्वरूप विशाल पुस्तका-लय खुले, ऐतिहासिक घटनाओं का कमबद्ध वर्णन

होने लगा, जीवनी लिखी जाने लगी श्रौर साहित्यिकता का गुण लिये हुए इतिहास लिखने का प्रयत्न किया गया। इसके साथ-ही-साथ इतिहास का वैज्ञानिक विवेचन भी श्रारम्भ हुश्रा, जिसके फलस्वरूप इतिहासकारों ने कार्य-कारण-सम्बन्ध स्पष्ट करना शुरू किया। इतिहासकार, राजाओं श्रौर सेना-नायकों के कार्यों को प्रेरित करने वाले विचारों, वातावरण इत्यादि का विस्तृत वर्णन देने लगे। तात्कालीन समाज, राष्ट्रीय भावनात्रों, त्रार्थिक दशा, रूढ़ि श्रीर परम्परा इत्यादि का विशद श्रनुसन्धान करने के पश्चात ही इतिहासकार घटनाम्रों का विवेचन देते थे। इतिहास लिखने की इस नवीन शैली ने युगान्तर प्रस्तुत कर दिया श्रीर श्रागामी काल के लेखकों को बना-बनाया मार्ग मिल गया। इस शैली की मर्यादा श्रव भी स्थापित है। इस नवीन ऐतिहासिक शौली ने साहित्य-चेत्र में व्याकरण के अध्ययन को बहुत प्रोत्साहन दिया। व्याकरण तथा भाषा श्रौर भाषण-कला-सम्बन्धी श्रनुसन्धान पुनः शुरू हो गए जिसके हेतु श्रानेक प्रस्तकालय खुले । ब्याकरण-श्रध्ययन के श्रान्तर्गत ब्याख्यान, श्रलंकार-भेद, शब्दों का उद्गम तथा शब्द-प्रयोग, धातु-रूप, तथा श्रालोचना इत्यादि गिने जाते थे। इस प्रवृत्ति ने विश्लेषणात्मक श्रालोचना-प्रणाली का प्रचार किया श्रीर काव्य श्रीर कला का मुख्यांकन उपरोक्त तत्त्वों के

श्राधार पर होने भी लगा।

निर्णयात्मक त्र्यालोचना-प्रणाली का प्रचार परन्तु इस काल में सबसे महत्त्वपूर्ण प्रगति निर्णया-त्मक आलोचना-प्रणाली के चेत्र में हुई। जैसा कि हम पहले संकेत दे चुके हैं प्राचीन साहित्यकारों श्रीर लेखकों की कृतियों की श्रोर इस युग के पाठकों का ध्यान श्राकपित हो चुका था श्रीर फल यह हश्रा कि

प्राचीन पागडुलिपियों तथा पुस्तकों की खोज में बहुत उत्साह दिखाई देने लगा। इस कार्य में अनेक प्रतिष्ठित विद्वान भी संलग्न हुए। ज्यों ही किसी प्राचीन लेखक की पुस्तक श्रथवा उसकी पाग्डुलिपि मिल जाती त्यों ही इस बात का श्रनुसन्धान शुरू हो जाता कि वह पुस्तक वास्तव में उसी लेखक की है अथवा नहीं। इस अनुसंधान में अनेक रूप से—शब्द, प्रयोग, शैली इत्यादि के ग्राधार पर—छानबीन होती ग्रीर जब तक सम्पूर्ण पाठ शुद्ध रूप में न मिल जाता श्रनुसंधान जारी रहता। सम्पादकवर्ग वही सतर्कता से मूल-पाठ पर टीका-टिप्पर्सी करते और उसे शुद्ध रूप देने का प्रयत्न करते। इस प्रवृत्ति ने श्रालोचना-चेत्र में एक महत्त्वपूर्ण शैली को जन्म दिया। यह शैली थी मूल-पाठ-निर्धारक छालोचना। विद्वानों तथा अन्वेपकों द्वारा मूल पाठ स्वीकृत होते ही ग्रागामी काल के लेखक रचनाग्रों के ग्रान्तरिक तथा नाट्य-सौन्दर्य का भी अन्वेषण करने लगे और इस आलोचना शेली ने लेखकों श्रौर श्रालोचकों का मार्ग प्रशस्त भी किया। यद्यपि इस काल में श्रालोचक होमर-लिखित महाकाच्यों की त्रालोचना पौराणिक कथात्रों की त्रसंगति, श्रनैतिक विचारों का प्रसार, श्रधार्मिक स्थलों का व्यवहार इत्यादि के श्राधार पर किया करते थे खीर सीन्दर्य की खनुभूति के खाधार पर खालोचना न तो हुई थी श्रौर न हो रही थी परन्तु फिर भी इस काल के महान् साहित्यिक श्रनुसंधान के फलस्वरूप श्रागामी युग के लेखकों श्रोर श्रालोचकों का कार्य सरल होता गया। कुछ-एक त्रालोचक इस काल में ऐसे भी हुए जिन्होंने श्रपनी श्रालोचना लिखने में सुरुचि श्रीर सुवृद्धि दोनों का विशेष परिचय दिया। इस वर्ग के चालोचकों ने कुछ ऐसे महत्त्वपूर्ण नियम बनाए जो प्राचीन काल के साहित्यिक नियमों के आधार पर होते हुए भी अधिकांश रूप में मौलिक थे। इन्होंने किव द्वारा प्रयुक्त भाषा तथा श्रलंकारों का सम्यक ज्ञान, तत्कालीन प्रयोगों का समुचित ज्ञान, तथा कवि द्वारा दिये गए संकेतों के आधार पर ही उनकी आलोचना लिखने की व्यवस्था बनाई । कवि द्वारा ही उसके हृदय का परिचय संभव है, यही उनकी शैली का मूल-मन्त्र था त्रौर उनका विश्वास था कि उस काल के ऐतिहासिक, सामाजिक तथा आध्यात्मिक वातावरण के सम्यक् ज्ञान के बिना किव की कृति का ठीक-ठीक मूल्यांकन नहीं हो सकता। आलोचक को उस युग के आदशों, उसकी परम्परा और रूढ़ि, सम्यता तथा संस्कृति पर पूरा-पूरा ध्यान देना होगा; बिना इस व्यापक ज्ञान के उसकी आलोचना निम्न कोटि की होगी। इस आलोचना-शैली को ऐतिहासिक आलोचना-शैली नाम मिला। इस शैली की महत्ता इस काल तक बनी हुई है। यद्यपि अरस्तू ने इस शैली का संकेत पहले-पहल दिया था परन्तु इसे कियात्मक तथा प्रायोगिक रूप देने का श्रेय एरिस्टार्कस को ही है।

तुलनात्मक श्रालोचना-शैली का जन्म पाठ-निर्धारक तथा ऐतिहासिक श्रालोचना-शैली के साथ-साथ इस युग में एक नवीन प्रवृत्ति भी दिखाई पड़ती है। यह प्रवृत्ति है श्रेष्ठ लेखकों की सूची बनाना। श्रालोचकवर्ग कुछ विशेष तत्त्वों के श्राधार पर यह निश्चित करने लगे कि कौन-कौन लेखक कितने श्रेष्ठ हैं श्रीर उसी के श्रनुसार उन्हें

महत्त्व भी दिया जाने लगा। श्रेष्ठता का निर्धारण सरल तो नथा, परन्तु यह प्रवृत्ति चल ही पड़ी। श्रालोचकवर्ग एक लेखक की तुलना दूसरे से करके उसका साहित्यिक स्थान निर्धारित करने लगे श्रोर इस प्रवृत्ति ने एक श्रन्य महत्त्वपूर्ण श्रालोचना-शेली को जन्म दिया जो तुलनात्मक श्रालोचना-शेली के नाम से प्रख्यात हुई। इसी तुलनात्मक श्रालोचना के प्रयोग में श्रालोचकवर्ग किवयों श्रथवा कलाकारों को एक विशेष प्रकार की काव्यपूर्ण शब्दावली से संबोधित करने लगा श्रोर ऐसे-ऐसे विशेषणों का प्रयोग होने लगा जो श्रत्यन्त श्राकर्षक होते श्रोर मन में बैठ जाते। इस समय का तुलनात्मक श्रालोचनात्मक साहित्य इसी प्रकार के विशेषणों से भरा हुश्रा है। जिस प्रकार हिन्दी-प्रेमी सूर, तुलसी तथा श्रन्य कवियों की तुलनात्मक समीचा में कह चलते हैं:

'सूर सूर, तुलसी शशी, उडुगण केशवदास। अब के कवि खद्योत सम, जहँ-तहँ करत प्रकास॥'

उसी प्रकार यूनान के प्राचीन कवियों को भी नवीन विशेषणों द्वारा संबोधित किया जाने लगा। यह परम्परा तीसरी शती से चली श्रीर श्रव तक श्रनवरत रूप में चली श्रा रही है।

तीसरी तथा दूसरी शती की उपरोक्त समीचा से स्पष्ट है कि यद्यपि

१. इस शैली के प्रवर्त्तक एरिस्टार्कस थे।

इस युग के त्रालोचना-चेत्र में कोई मौलिक नियम नहीं बने त्रोर पुराने साहित्यिक विचारों पर ही चिन्तन होता रहा परन्तु कुछ चेत्रों में किसी हद तक मौलिकता का प्रसार रहा। प्राचीन विचारों के सम्बन्ध में चिन्तन होते रहने से उनके सहज विकास में बाधा न पहुँची त्रौर त्रालोचना की साहित्यिक धारा त्रावरल गति से बहती रही। इतिहास, भाषा, भाषण-शास्त्र तथा त्रालोचना, कोई भी चेत्र त्राल्या न रहा त्रौर उनके विवेचन के फलस्वरूप कुछ नवीन दृष्टिकोण बने, कुछ नये चेत्र खुले त्रौर साहित्य त्रपना त्राकर्षण बढ़ाता रहा। पहली शती के त्रारम्भ से ही यूनान पर विपत्ति त्राई त्रौर कुछ समय के लिए समस्त साहित्यिक कार्य स्थिति रहे। रोम द्वारा यूनान पर त्राक्रमण के रूप में यह नई विपत्ति त्राई थी। यूनानी राष्ट्र विजित हुत्रा त्रौर विजयी रोमन सम्राट् यूनान की सड़कों पर त्रपना ध्वज-वन्दन कराने लगे; परन्तु वह समय शीव्र ही त्राया जब रोमीय यूनानी साहित्य के सम्मुख नतमस्तक हुए। विजित यूनान त्रापने साहित्य द्वारा रोम की त्रात्मा पर विजयी हुत्रा। इस साहित्यक विजय का विवेचन हम त्रागे करेंगे।

## : 9 :

साधारण रूप में तो तीसरी शती के आरम्भ से ही रोम के निवासियों पर यूनानी सभ्यता तथा संस्कृति राजनीतिक तथा साहित्यिक वातावरण का प्रभाव पड़ रहा था, क्योंकि इटली में स्थापित यूनानी उपनिवेशों से यूनानी संस्कृति का प्रसार हो चला था। परन्तु पहली श्रौर दूसरी शतियों में रोम यूनानी रंग में पूरी तरह रँग गया । यूनानी जीवन के ग्रादशों, उनकी मानसिक श्रनुभूतियों तथा उनके साहित्यादशौँ का प्रभाव भी धीरे-धीरे समस्त रोमीय संसार पर पड़ने लगा। एलेक्जागडर की विजय के पश्चात् एथेन्स यूनानी संस्कृति का केन्द्र न रह सका। उसका स्थान एलेक्जािएडूया ने ले लिया श्रीर रोमीय विजय ने रोम को ही वह महत्ता प्रदान की। जो-कुछ भी साहित्य-रचना पहले-पहल रोम में शुरू हुई वह केवल यूनानी पुस्तकों का श्रनुकरण-मात्र थी। पुस्तका-लय पहले से ही खुल चुके थे श्रीर यूनानी ग्रन्थों का श्रनुवाद भी शुरू हो गया था; श्रीर इस प्रयास में लैटिन भाषा की बहुत वृद्धि हुई। रोमीय जनता को यूनानी श्रनुभवों का रसास्वादन कराने में लैटिन भाषा को दत्तचित्त होना पड़ा। रोमीय जीवन के सभी स्थल यूनानी प्रभाव ग्रहण करने लगे श्रौर रोमीय विद्यार्थी उसी उत्साह से यूनान जाकर श्रध्ययन इत्यादि करने लगे जैसे त्राधिनिक काल में भारतीय विद्यार्थी इंगिलस्तान तथा त्रमरीका जाकर क्रते हैं। यूनानी विचारों का ग्राकर्षण भी इतना श्रधिक था कि रोम ने उसे जी खोलकर अपनाया। यूनानी साहित्य, कला, दर्शन, राजनीति, ज्ञान-विज्ञान तथा जीवनादर्श को रोम ने सहर्ष श्रपना बनाया श्रीर रोम ही के द्वारा उन श्रादशों का प्रसार श्राधुनिक जगत् में हुश्रा। संचेप में रोम यूनानी सभ्यता श्रीर संस्कृति का एक महत्त्वपूर्ण श्रंग हो गया श्रीर समस्त यूनानी प्रभाव प्रहण करके रोम ने ग्राधिनिक जगत् में उन्हें प्रवाहित करना श्रारम्भ किया। श्राधिनिक साहित्य तथा श्रालोचना के त्रेत्र में यूनानी प्रभाव बहुत ही स्पष्ट रूप में विदित है।

इसमें सन्देह नहीं कि लैटिन श्रथवा रोमीय साहित्य की श्रपनी निजी परम्परा भी थी श्रौर उसी के सहारे उनका साहित्य फ़्ल-फल रहा था, परन्तु यूनानियों से सम्पर्क बढ़ते ही साहित्य श्रौर श्रालोचना के चेत्र में एक प्रकार की बाढ़-सी श्रा गई। यह सभी देशों के साहित्य-चेत्र में होता श्राया है श्रौर इसमें कोई श्रारचर्य नहीं। यूरोपीय तथा एशियाई सभी भाषाश्रों के साहित्य में यह बाढ़ देखने में श्रायगी। श्रंप्रेजी श्रौर जर्मन भाषाएँ लैटिन भाषा की कृपा से ही फ़्ली-फलीं। हिन्दी ने संस्कृत, बंगला तथा श्रंग्रेजी भाषा का पूरा पूरा सहारा लिया। परन्तु लैटिन भाषा के साहित्य ने जब-जब यूनानी प्रभाव श्रपनाए तब-तब श्रपनी परम्परा का भी ध्यान रखा श्रौर उन प्रभावों को सहज रूप में ही श्रपनाया।

नाटक-रचना सिद्धान्तों का अनुसंधान श्रालोचना चेत्र में पहले पहल हमें नाटक रचना पर ही कुछ स्फुट वक्त व्य मिलते हैं जिन पर यूनानी साहित्यकारों तथा दर्शनज्ञों ने मौलिक रूप में विचार किया था । लैटिन भाषा के नाटककारों ने भी

दुःखान्तकी तथा सुखान्तकी दोनों पर श्रपने विचार प्रकट किये। श्रेष्ठ वागीश सिसेरो ने सुखानतकी की परिभाषा बनाते हुए कहा कि साहित्य श्रनेक वर्गों में स्पष्टतः विभाजित है श्रौर किसी एक वर्ग का गुण दूसरे में श्रवगुण-स्वरूप ही होगा, उनमें मिश्रण नहीं हो सकता। इसीलिए जो भी गुण सुखान्तकी में वाञ्छनीय हैं सुखान्तकी में वे ही गुण, दोष कहलायँगे। सुखान्तको की ग्रात्मा का ग्राविर्माव किसी भी प्रकार की कुरूपता अथवा असंगति द्वारा हो जायगा, परन्तु ध्यान यह रखना चाहिए कि उसका स्पष्टीकरण सहज रूप में हो खीर उसमें किसी प्रकार की खहितकारी ख्रथवा क्रूर भावना न त्राने पाए । कुरूपता की स्रोर संकेत तो स्रवश्य हो परन्तु उस संकेत में मानवी भाव त्रावश्यक हैं। पापपूर्ण और क्रूर कार्यों अथवा पीड़ा-युक्त स्थलों से नतो हास्य ही प्रादुर्भूत होगा श्रौर न सुखान्तकी ही लिखी जा सकेगी। रूढ़िवादी, निराशावादी, सन्देही, सूर्ख तथा वमगडी व्यक्तियों को पात्र-रूप रखकर सुखान्तकी की रचना सहज होगी। भाषा तथा विचार, दोनों से ही सुखान्तकी अपने ध्येय की पूर्ति कर सकती है। उपमा, श्लेष तथा ब्यंग्य इस दृष्टि से बहुत उपयोगी सिद्ध होंगे श्रौर प्रायः ऐसे स्थल भी फलपद होंगे जो हमारी श्राशा निराधार बना दें श्रीर जब हम श्रपने गर्व की सफलता के स्वप्न देखें उसी समय हमारी विफलता की सूचना हमें मिले।

परन्तु इन सव उपक्रमों का सबसे महत्त्वपूर्ण गुण होगा स्रौचित्य। बिना इस गुण के सुखानतकी केवल भाँडों का स्वाँग हो जायगा ख्रौर श्रेष्ठ सुखानतकी का निर्माण न हो सकेगा। लेखक की इस व्याख्या में ऋरस्त्र के सिद्धान्तों की छाया श्रत्यन्त स्पष्ट है। सुखान्तकी में प्रयुक्त विषय के सम्बन्ध में साधारणतः त्रालोचकों का विचार था कि साधारण नागरिक श्रथवा ग्राम्य-जीवन के व्यक्तियों को ही पात्र-रूप रखना चाहिए, क्योंकि शौर्यपूर्ण तथा श्रेष्ठ व्यक्ति तो दुःखान्तकी के लिए ही उपयुक्त होंगे ग्रौर उनके द्वारा सुखान्तकी ग्रपने ध्येय की पूर्ति नहीं कर सकेगी। सुखान्तकी नाटककार की, वर्ग विशेष के पात्रों के श्राधार पर ही बार-बार नाटक नहीं लिखना चाहिए, क्योंकि इससे नाटक श्राक-र्षणहीन हो जाता है और दर्शक एक हो प्रकार का पात्र-वर्ग देखते-देखते ऊब उटेंगे । इसके साथ-साथ नाटककारों को दश्य-परिवर्तन का भी विशेष ध्यान रखना चाहिए; एक ही स्थान-विशेष पर नाटक के पात्रों से सभी कार्य कराना भी हितकर नहीं । इस अन्तिम नियम का प्रयोग इसलिए आवश्यक हुआ कि रोमीय नाटककार प्रत्येक नाटक की पृष्ठभूमि यूनान अथवा वहाँ की राजधानी एथेन्स को रखने लगे थे। कुछ लेखकोंने इस बात की भी चेतावनी दी कि यूनानी नाटकों को लैटिन भाषा में भद्दे रूप में अनुदित करने के फलस्वरूप साहित्य की वृद्धि नहीं हो सकती। जैसा कि हम पहले कह चुके हैं रोमीय साहित्यकारों ने युनानी पुस्तकों का श्रनुवाद श्रारम्भ कर दिया था श्रौर यह स्वाभाविक भी था; परन्तु ये श्रनुवाद ज्यादातर भद्दे ही होते थे, क्योंकि भाषा के प्रयोग में वडी गड़वड़ी मचती थी ख्रौर सारा त्राशय विकृत हो जाता था। यूनानी विषयों को श्रपनाने के सम्बन्ध में भी रोमीय लेखकों ने बड़े मार्के की बात कही-संसार में सभी वस्तुएँ पुरानी हैं, नई कोई भी नहीं; श्रौर कोई ऐसी बात भी नहीं जो पुरानी न हो, इसिलिए नाटककार सभी पुराने विचार तथा पुराने कथानक खेकर साहित्य-रचना कर सकता है; केवल उसके प्रयोग में कला होनी चाहिए।

उपरोक्त तथ्य को सम्मुख रखकर साहित्यकारों ने सुखान्तकी-रचना से ऐसे शब्दों के निषेध का आदेश दिया जो दुरूह होते और जिनका प्रयोग लैटिन भाषा में उपयुक्त न होता। भद्दे अथवा कुरुचिपूर्ण स्थलों को भी उन्होंने अआह्य प्रमाणित किया और औचित्य पर बहुत जोर दिया। कुछ नाटकों में दास स्वामी से वादिववाद में उलक्त जाते, न्यायालय के दश्यों में प्रतिवादी द्वारा अभियोग की मूमिका शुरू कर दी जाती और कहीं रोमांचक तथा करुण दश्यों, हलचल तथा सनसनीपूर्ण स्थलों और लड़ाई-दंगे और कुश्ती इत्यादि का प्रदर्शन होने लगता जिससे सुखान्तकी की भावना कुण्ठित हो जाती थी। ऐसे प्रयोगों का विरोध किया गया। रोम के श्रेष्ठ नाटककारों की यह धारणा थी कि सुखान्तकी को अपने ध्येय की पृति, सनसनीपूर्ण दश्यों की अपेचा शान्त तथा सुरुचिपूर्ण भावना के प्रसार द्वारा ही करनी चाहिए और उसकी शैली में सरलता तथा स्थिरता अत्यावश्यक है। पुराने नाटककार, परम्परागत पात्रों — जैसे धृष्ट सेवक, क्रोधी बृद्ध, पेट्ट विदूषक, ढोंगी धूर्त तथा लालची कुट-नियों — का ही प्रयोग करते थे और उन्हीं के सहारे सनसनीपूर्ण और कोलाहल के दश्यों का निर्माण करते थे। ऐसे कुत्सित पात्र और ऐसे अनुचित दश्य सुखान्तकी के लिए नितान्त अनुपयुक्त प्रमाणित किये गए।

पुराने नाटककारों ने एक ऋौर परम्परा बना रखी थी। वह थी प्राक्कथन द्वारा कथावस्तु श्रथवा विषय का परिचय । इस युक्ति से नाटककार दर्शकों की उत्सुकता बढ़ाने का प्रयत्न करते थे श्रीर इस परिचय द्वारा नाटक के फलादेश की च्रोर भी संकेत करते थे; कभी-कभी नाटक की उपयोगिता तथा उस श्रवसर-विशेष के महत्त्व पर भी वे भाषण करना श्रारम्भ कर देते थे। यह परम्परा ठीक इसी रूप में पूर्व में भी दिखलाई देती है। संस्कृत तथा हिन्दी के पुराने नाटककार नाटक के प्रथम ग्रंक के पहले सूत्रधार तथा नर्तकी द्वारा मंगलाचरण गाकर, विषय तथा उस श्रवसर विशेष के सम्बन्ध में संवाद कराके दर्शकों को नाटक का परिचय देने का प्रयास करते थे। मंगलाचरण में देववर्ग तथा सरस्वती अथवा शिव की ही वन्दना-विशेष होती थी, जिसके द्वारा नाटककार उनकी श्रनुकम्पा श्रौर दया का प्रार्थी होता था जिससे उसको श्रपने कार्य में सफलता मिले। पश्चिम में, यद्यपि नाट्य-कला का उद्गम धर्म-सम्बन्धी समारोहों के श्रन्तर्गत ही रहा परन्तु मंगलाचरण की परम्परा न चल पाई। कदाचित् पुर्वं की घार्मिक ग्रात्मा ही इसकी उत्तरदायिनी है। श्रेष्ठ रोमीय नाटककारों ने प्राक्कथन की परम्परा को यद्यपि बदला तो नहीं परन्तु उसके प्रयोग में परिवर्तन किया। वे प्राक्कथन द्वारा विषय का परिचय न देकर दर्शकों को शान्तिपूर्वक प्रदर्शन को देखने ग्रौर समभने का ग्राग्रह करते श्रीर श्रपने प्रतिद्वन्द्वी कलाकारों के श्राचेपों का उत्तर देते; कभी-कभी कला के विषय में भी वे श्रपने विचार प्रस्तुत करते। इसके साथ साथ उनका यह विश्वास-सा था कि प्राक्कथन द्वारा विषय-पश्चिय न तो आकर्षक होगा, श्रौर न कलापूर्ण। विषय का परिचय प्रथम दृश्य के प्रथम ग्रंक द्वारा ही कला-पूर्ण तथा संकेतात्मक रूप में मिलना चाहिए। इसी युक्ति को ग्रॅंग्रेजी के १ देखिए—'नाटक की परख'

सर्वश्रेष्ठ नाटककार शेक्सपियर ने भी अपनाया।

नाटक के अतिरिक्त इस काल में भाषण-शास्त्र के भाषण-शास्त्र अध्ययन पर विशेष ध्यान दिया गया। भाषण-शास्त्र का अनुसन्धान की विवेचनात्मक परम्परा यों तो अरस्तू के समय से ही चली आती है परन्त रोमीय वागीशों ने अपने

श्रनुभव श्रीर श्रध्ययन के फलस्वरूप जो सिद्धान्त बनाये वे विचारणीय हैं। रोमीय लेखकों ने भाषण-शास्त्र पर चिन्तन करते हुए स्पष्ट विचार तथा स्पष्ट शैली की महत्ता घोषित की और नियमों की अपेना सहज प्रतिभा पर ही श्रधिक जोर दिया। कुछ श्रेष्ट वागीशों ने यूनानी भाषण-शास्त्र की पुस्तकों के श्राधार पर रोमीय जीवन के उपयुक्त निजी शैली बना ली थी। भाषण-शास्त्र को उन्होंने भी तीन वर्गों में बाँटा। न्यायालय-सम्बन्धी, सभा-सम्बन्धी तथा जन-साधारण-सम्बन्धी ये तीन वर्ग मान्य ठहराये गए, श्रीर उत्तम, मध्यम तथा सरल, तीन शैलियों की व्यवस्था की गई। भाषण को प्रभावपूर्ण बनाने तथा उसमें सौष्ठव लाने के लिए उन्होंने अनेक आदेश दिये। वक्ता अथवा लेखक के लिए शुद्ध भाषा का ज्ञान उन्होंने त्यावश्यक बतलाया और लम्बे वाक्यों, द्विरुक्तियों, (शाब्दिक अथवा समासयुक्त), तुकबन्दी के पदों के प्रयोग में सतर्क रहने का अनुरोध किया। वक्तृता में शालीनता तथा प्रभावीत्पादकता श्चलंकारों के विचारपूर्ण प्रयोग द्वारा सरलता से श्चा सकती है श्चौर जो श्चलंकार तथा ग्रन्य प्रयोग उपयोगी सिद्ध हुए उनमें प्रमुख विरोधाभास, विचारपूर्ण दिरुक्तियाँ, विभिन्न शब्दों में विचार-प्रदर्शन, नूतन शब्दावली का प्रयोग तथा उपमा इत्यादि हैं।

यदि ऐतिहासिक रूप में देखा जाय तो रोमीय समाज के लिए कान्य की अपेचा भाषण-शास्त्राध्ययन ही अधिक उपयोगी था, क्योंकि नवीन साम्राज्य की रचा के लिए ऐसे व्यक्तियों की आवश्यकता थी जो जनतन्त्र की प्रतिष्ठा बढ़ा सकते और भाषणों हारा उसके आदशों का प्रसार कर सकते। पाठशालाओं और विद्यालयों में भाषण-कला की महत्ता बढ़ती गई और यह स्वाभाविक ही था कि देश के श्रेष्ठ विद्वान् इस कला पर विशेष ध्यान देते। इस काल में, यद्यपि अरस्तू और आइसाक्रेटीज के भाषण-शास्त्र-सिद्धान्त पूर्ण रूप से आधार-स्वरूप तो रहे परन्तु रोमीय विद्वानों ने कुछ सिद्धान्तों और नियमों के उलट-फेर से उसे रोमीय समाज के उपयुक्त बनाने का महत् प्रयास किया। इस प्रयास में सिसेरो का नाम उल्लेखनीय है।

भापग्ग-कला की उपयोगिता तथा प्रमुख तत्त्व सिसेरो के विचारों के अनुसार भाषण-शास्त्र साहित्यिक जीवन-चेत्र में अत्थन्त उपयोगी और महत्त्वपूर्ण है। इसके (द्वारा मानव अपनी मानवता घोषित करता है, अपनी श्रेण्ठता स्थापित करता है और सम्यता का प्रसार करता है। इसके द्वारा ही सम्यता की प्रगति सम्भव होगी अन्यथा नहीं।

जिन-जिन तत्त्वों के स्राधार पर भाषण-शास्त्र श्रेप्ट हो सकता है उनमें विषय का स्थान प्रमुख है। इसलिए वक्ता में विषय का यथेप्ट ज्ञान ग्रत्यावश्यक होगा, क्योंकि विना इसके, केवल शब्द-जाल द्वारा, उद्देश्य की पूर्ति नहीं हो सकती । विषय-ज्ञान के साथ-साथ यदि वक्ता में श्रन्य विषयों, विशेषतः दर्शन, के प्रति रुचि हो तो सोने में सुहागा ह्या जाय। दर्शन-ज्ञान से वक्तृता की शैली में एक विचित्र गुए त्या जायगा श्रीर विषय का प्रतिपादन भी श्रेष्ठता-पूर्वक होगा। अधिकतर देखने में यह आता है कि वक्तावर्ग केवल शब्द-चातुर्य दिखलाकर ही सन्तुष्ट हो जाते हैं परन्तु इस प्रकार की वक्तृता का प्रभाव चिंगिक होता है; इसलिए यह त्रावश्यक है कि वक्ता, विषय-ज्ञान तथा दर्शन-ज्ञान के समुचित ग्रध्ययन के उपरान्त ही ग्रपनी वक्तृता देने का प्रयास करें । विषय-ज्ञान के ग्रन्तर्गत विचारों के क्रम की भी गणना है। यदि विचारों का क्रम ठीक नहीं ख्रौर उसमें ख्रस्तब्यस्तता है तो वक्तृता प्रभावपूर्ण न हो सकेगी। विचारों को तो सदैव क्रम से प्रकट करना चाहिए श्रौर इस बात का सदा ध्यान रखना चाहिए कि श्रोताश्रों पर कैसा श्रभाव पड़ रहा है। परन्तु इसके लिए मनोविज्ञानी होना ग्रनिवार्य है ग्रौर जब तक वक्ता के विचार श्रोतात्रों के मनस्तल को नहीं छूते वक्तृता विफल ही रहेगी। वक्ता का सर्व-श्रेष्ठ लच्य है प्रभावपूर्ण विषय-विवेचन; इसके ग्राधार हैं क्रमपूर्ण विचार श्रौर दर्शन तथा मनोविज्ञान ज्ञान ।

वस्तुतः यह समभा जाता है कि प्रभावोत्पादक रूप में विषय-निरूपण ही वक्ता का प्रमुख ध्येय है और यह किसी हद तक ठीक भी है। परन्तु ध्यानपूर्वक देखने से पता चलता है कि वक्ता के सम्मुख अनेक श्रेष्ठ ग्रादर्श रहने चाहिएँ। पहले ग्रादर्श का संकेत हम दे ही चुके हैं ग्रीर शेष दो हैं—श्रोताश्रों को कर्तव्य-रत करना ग्रीर साथ-ही साथ उनके हृद्य में उत्फुछ उत्साह का प्रसार करना। इन तीनों ग्रादर्शों की पूर्ति तभी होगी जब वक्ता में नैसिनिक प्रतिभा हो ग्रीर उस प्रतिभा का पालन-पोषण वह सतत ग्रध्ययन तथा श्रभ्यास द्वारा किया करे। श्रमुकरण द्वारा भी वक्ता श्रपनी योग्यता बढ़ा सकता है श्रीर

इसके लिए श्रेष्ठ वागीशों की वक्तृताश्रों का ध्यानपूर्वक श्रध्ययन श्रोर श्रनुकरण श्रपेच्छिय होगा। पहले भी श्रभ्यास, श्रध्ययन तथा श्रनुकरण से सभी श्रेष्ठ वक्ता लाभ उठा चुके हैं। इस सम्बन्ध में एक श्रोर तक्त्व विचारणीय है, वह है वक्तृता की कला का गुप्त प्रयोग। क्योंकि यदि वक्ता की कला स्पष्ट हो गई तो श्रोतावर्ग समभेगा कि उसे केवल बहलाया गया श्रोर वक्तृता पाखण्ड मात्र थी। बहुत श्रधिक कला का भी प्रयोग ठीक नहीं, क्योंकि इससे उसके स्पष्ट हो जाने की पूरी सम्भावना रहेगी, जो श्रोताश्रों को रुचिकर न होगी।

भाषण की शैली के विषय में भी कुछ महत्त्वपूर्ण भाषण-शैली का तत्त्व गिनाये गए जो वक्ता के ध्येय और विषय-ग्रमुसन्धान प्रतिपादन से सम्बन्ध रखते थे। सामान्य नियम तो यह है कि श्रोतावर्ग की रुचि और उनके मानसिक

स्तर के अनुसार वक्ता की शैली बदलती रहनी चाहिए, परन्तु अवसर विशेष श्रीर लच्य को भी ध्यान में रखकर वक्तृता की शैली निश्चित करनी चाहिए। यह तो हम देख ही चुके हैं कि वागीशों के प्रमुख ध्येय तीन हैं—शिचण, आनन्द तथा उत्तेजना-प्रदान; और इन्हीं के अनुसार शैली भी अपनी रूप-रेखा बदलती रहती है। शिचा-प्रदान के लिए सरल, स्पष्ट तथा सीधी-सादी अलंकाररहित शैली, आनन्द देने के हेतु मध्यम वर्ग की अथवा थोड़ी-बहुत अलंकृत और सौष्ठवपूर्ण शैली तथा उत्तेजना के लिए भन्य और प्रभावपूर्ण शैली की आवश्यकता पड़ेगी। अष्ट वागीश वही है जो विषय-ज्ञान तथा उसके अन्तर्गत विचारों के कम और सामंजस्य को ध्यान में रखते हुए श्रोता वर्ग तथा अवसर विशेष के उपयुक्त शैली का निर्णय कर लेता है। औचित्य-गण श्रेष्ठ शैली का प्राणस्वरूप होगा।

इस सम्बन्ध में शैली के भी कुछ विशेष नियम शब्द-प्रयोग निश्चित किये गए जिनका प्रमुख तत्त्व था शब्द-चयन। शब्द ही शैली का मूलाधार हैं। उनका

चुनाव हमारे दिन-प्रतिदिन की बोल-चाल की भाषा के चेत्र से ही होना चाहिए ग्रोर प्रयोग में उपयुक्त शब्दों को ही स्थान मिलना चाहिए। प्राचीन प्रयोग ग्रथवा स्थानिक प्रयोग में ग्राने वाले तथा बहुत चलत् शब्द भी ग्रलग ही रखने चाहिएँ ग्रोर श्रलंकारपूर्ण शब्द ग्रोर प्रचलित शब्दों के चमत्कारपूर्ण प्रयोग को ही प्रश्रय देना चाहिए। सबसे ग्रधिक विचारपूर्ण वात यह है कि स्पष्ट, मुहाबरेदार श्रीर गतिशील भाषा ही शैली की सब-कुछ नहीं। प्रत्येक खाइद तथा प्रश्येक वाइदां के हहद में कुछ ऐसे श्राश्वर्यंजनक सस्य हिएं

रहते हैं कि साधारण रूप से हमें उनका पता नहीं चलता, श्रतः उनके श्रनेक प्रयोगों—ध्वनि-सामंजस्य, स्वर श्रीर व्यंजन-ध्वनि—का कर्णप्रिय प्रयोग, विरोधालंकार इत्यादि पर पूरा-पूरा ध्यान रखना चाहिए। शैली में सौन्दर्य की स्थापना तभी होगी जब शब्दों के चुनाव में उनकी भव्यता तथा उनकी उपयोगिता दोनों का ध्यान रखा जायगा। कुछ लोग यह समकते हैं कि स्पष्ट तथा सीधी सादी शैली प्रभावहीन होती है; परनतु रोम के श्रेष्ठ प्रालोचक का मत है कि यह शैली जितनी सरल दिखाई देती है उतनी है नहीं श्रौर इसका प्रभाव अब्थक्त रूप में गहरा और स्थायी होता है। प्रायः सहज शैली ही प्रभावपूर्ण शैली होगी। इस समय के चालोचकों, विशेषकर सिसेरो ने, वक्तृतास्रों में स्रालंकारिक स्रौर प्रभावपूर्ण शब्दों तथा समासों का प्रयोग शुरू किया, जिसको बाद के लेखकों ने भी अपनाया ख्रौर उसी परम्परा का खनुसरण करके श्रन्य नवीन वाक्यांश भी बनने लगे। सिसेरो ने दो-एक श्रौर महत्त्वपूर्ण नियम वागीशों के सम्मुख रखे जिनके छाधार पर वक्तृता की श्रेष्टता पहचानी जा सकती थी। वक्ताको श्रधिक-से-ग्रधिक श्रोतावर्गको प्रभावित करनेका प्रयास करना चाहिए ग्रौर श्रोतावर्गही वक्तृता का श्रेष्ठ निर्णायक होगा। सभी कलाश्रों का ग्राविर्भाव प्रकृति से हुन्ना है ग्रौर जो कला नैसर्गिक गुर्णो के बल पर प्रभावपूर्ण नहीं वन सकती, वह श्रेप्ठ नहीं होगी।

निर्णयात्मक श्रालोचना-शैली की प्रगति निर्णयात्मक ग्रालोचना शैली की भी प्रगति इस काल में विशेष रूप से हुई। कुछ रोमीय ग्रालोचकों ने तुलनात्मक ग्रालोचना शैली ग्रपनाकर यूनानी तथा रोमीय कलाकारों का मूल्यांकन शुरू कर दिया था जिसका प्रभाव हितकर न हुआ। इन ग्रालोचकों ने

कुछ थोथे नियम बना लिए थे और वे कलाकारों को उसी के हिसाब से श्रेष्ठ और हीन घोषित करते जाते थे। सिसेरों ने इस तुलनात्मक शैली को निर्ण्यात्मक शैली के अन्तर्गत रखा और लेखक के उद्देश्य तथा उसके युग-विशेष का ध्यान रखकर ही आलोचना लिखने का आदेश दिया। उनका सिद्धानत था कि इस ऐतिहासिक भूमिका के पूर्ण ज्ञान के बिना किसी भी कलाकार की कला का ठीक-ठीक मूल्यांकन नहीं हो सकेगा। किसी भी कलाकार को उसके युग की परम्परा से हटाकर, दूसरे युग की परम्परा के अनुसार परखना भूल होगी, क्योंकि जिन-जिन परिस्थितियों तथा जिस-जिस वातावरण में कलाकार रहा है उसकी पूरी छाप उसकी कला पर पड़ी होगी और उन्हों की परस्णा उसके काव्य अथवा कला में मिलेगी। इस ऐतिहासिक भूमिका को सुलाकर

कलाकार को दोषो ठहराना श्रालोचना का दुरुपयोग ही होगा। इसके साथ-साथ श्रालोचक को यह भी न भूलना चाहिए कि साहित्य एक विशाल महा-सागर के समान है जिसमें श्रनेक नदी-नद मिलते रहते हैं श्रोर उसकी वृद्धि करते जाते हैं; श्रोर यह समभना कि श्रमुक नदी यहाँ मिली श्रोर उसकी धारा श्रमुक है श्रथवा श्रमुक नद यहाँ से चला श्रोर उसकी धारा कोई श्रोर है, हमारो श्रालोचना-शैली को दूषित कर देगा। साहित्य-सागर लगातार विस्तृत होता चला जाता है श्रोर उसकी सभी धाराएँ एक-दूसरे से मेल खाती रहती हैं; इसीलिए यह कहना कि काव्य नाटक से भिन्न है, भाषण-कला गद्य से भिन्न है, ठीक न होगा। सभी एक-दूसरे के ग्रण-दोष की छाया लिये रहते हैं। साहित्य।काश के सभी नचत्र एक दूसरे के श्राक्ष्ण के फलस्वरूप ही चमकते-दमकते हैं; उनका वर्गीकरण उपयोगी हो सकता है, कलात्मक नहीं। सिसेरो रोमीय श्रालोचना-प्रणाली के महत्त्वपूर्ण संशोधनकर्ता हैं।

काव्य का नव-निर्माण यूनानी लेखकों तथा उनकी कला का ग्रभाव रोम के साहित्य पर बहुत काल तक पड़ता रहा ग्रौर यूनानी साहित्य-सिद्धान्तों को ही उलट-फेरकर रोमीय साहित्यकार श्रपनाते रहे। पहली शती पूर्व ईसा-

पूर्वार्द्ध भाषण-शास्त्र की प्रगति हम पिछले प्रकरण में देख ही चुके हैं: श्रब काव्य-सिद्धान्तों का रोमीय रूप देखना शेष है। रोम इस समय एक विशाल साम्राज्य का केन्द्र बन गया था श्रौर रोमीय सम्राट् श्रगस्टस का एकछ्त्र राज्य हर स्रोर स्थापित था। जनतन्त्र की रूपरेखा बिगड़ चुकी थी स्रोर साम्राज्य-वाद का हर स्रोर बोलबाला था। जनतन्त्रीय रोम ने काव्य को स्रनुपयोगी श्रीर हीन समक्तर कवियों श्रीर कलाकारों को उचित सम्मान प्रदान नहीं किया था श्रीर राष्ट्र के विजे ग केवल वागीशों को ही सम्मानित करते रहे। इस काल में युद्ध बन्द हो चुके थे, जनता सम्राट् ग्रगस्टस के इशारों पर चल रही थी, राजनीतिक जीवन शान्त हो चला था और अगस्टस नरेश का दरबारी जीवन ही आदर्शवत् समभा जाता था। इस परिवर्तित वातावरण में न तो भाषण-शास्त्र की त्रावश्यकता थी त्रौर न वागीशों की पूछ; यहाँ तक कि न्याया-लयों की भी कार्यवाही एक प्रकार से बन्द हो चली थी, क्योंकि सम्राट ही समस्त रोमीय साम्राज्य के भाग्य-विधाता थे। इन्हीं सब कारणों से लेखकवर्ग काब्य की ख्रोर चल पड़ा। सम्राट् ने भी उचित श्रीत्साहन देना शुरू किया, क्योंकि सम्राट् सीजर के सिद्धान्तों के विपरीत उनका विश्वास था कि साहित्यकारों की सहायता से राष्ट्रीय तथा सामाजिक जीवन सुन्यवस्थित श्रीर सुसंगठित होगा। यथेष्ट प्रोत्साहन के फलस्वरूप इस समय काव्य का नव-निर्माण शुरू हुआ और

उसके साथ-साथ श्रालोचना-साहित्य की भी वृद्धि होने लगी।

काव्य के नव-निर्माण में साहित्यकारों को पहले तो काव्याधार का अनेक कठिनाइयों का सामना करना पड़ा और अनेक अनुसन्धान विवादों में भाग लेना पड़ा। सबसे बड़ी कठिनाई यह थी कि किस आधार पर काव्य-रचना की जाय।

क्या प्राचीन यूनानी काव्यों का अनुकरण हितकर होगा ? क्या प्राचीन रोमीय साहित्यकारों का अनुकरण वािक्छत नहीं ? यदि नहीं, तो क्यों नहीं ? इस काल में जो रोमीय काव्य साधारणतः लिखा जा रहा था उसमें अनेक दुर्णुण आ गए थे। भाव-प्रदर्शन में घोर साहित्यिकता के कारण दुरूहता आ गई थी, वर्णन में नवीनता लाने के प्रयास में लेखक कृत्रिम उपकरणों का प्रयोग करने लग गए थे और काव्य का रूप और आकार बहुत-कुछ अग्राह्म हो चला था। इसके साथ-ही-साथ प्राचीन महाकाव्यों की लोकप्रियता भी कम हो गई थी और लेखकवर्ग खराड-काव्य, शोक-गीत, रे रलेषपूर्ण गीत, स्वयंवादी शैली में लिखने लग गए थे और समस्त रोमीय काव्य पर कृत्रिमता की छाप लग गई थी। प्राचीन यूनान की आत्मा इस काल के रोमीय साहित्य से बहुत दूर जा पड़ी थी। अब एक ऐसे कलाकार और आलोचक की आवश्यकता आ पड़ी थी जो यूनान की आत्मा को रोमीय काव्य में फिर से प्रतिष्ठापित करता। यह कार्य प्रसिद्ध आलोचक हारेस ने किया।

हारेस को इस प्रयत्न में बहुत सफलता मिली,क्योंकि साहित्यिक प्रगति ऐसे कार्य के लिए रोमीय वातावरण भी बहुत-कुछ उपयुक्त हो गया था। देश में शान्ति थी, राष्ट्रीय-

भावना उच्च स्तर पर थी, श्रौर रोमीय साम्राज्य का भविष्य भी श्रत्यन्त उज्ज्वल दिखाई दे रहा था। इस काल के उपशुक्त काव्य यूनान में पहले लिखा भी जा चुका था श्रौर रोमीय साहित्यकारों को बना-बनाया काव्याधार मिल गया। कवियों तथा साहित्यकारों ने रोमन जाति की श्रोष्ठता, उसकी विजय, उसकी भव्यला, उसकी विगाल मानवता तथा उसकी उच्चाकां लाश्रों का गुणानुवाद करना शुरू कर दिया। इस नवीन-साहित्य-निर्माण के सिलसिले में काव्य के नियमों इत्यादि पर भी विचार होना स्वाभाविक ही था। फलतः काव्य, नाटक, दुःखान्तकी तथा सुखान्तकी, व्यंग्य-काव्य श्रौर निर्णयात्मक श्रालोचना-प्रणाली सब पर व्यापक रूप से पुनः विचार होना शुरू हो गया।

१. देलिए-'काव्य की परख'

काव्य की रूपरेखा सबसे पहले काव्य के उद्देश्य का निर्णय होने लगा। तत्पश्चात् काव्य के विषय, उसके रूप श्रोर श्राकार पर भी विचार हुश्रा। कुछ श्रालोचकों ने प्राचीन यूनानी पद्धति के श्रनुसार ही काव्य के उद्देश्य पर

विचार किया और इस सम्बन्ध में काव्य द्वारा शिच्या और आनन्द-प्रदान के पुराने प्रश्न फिर से दुहराये गए। साधारणतः यही विचार मान्य रहा कि जिस प्रकार चिकित्सक अपनी कड़वी श्रौषधि को मधु-मिश्रित करके रोगी को देता है जसी प्रकार कवि भी शिचा रूपी कड़वी श्रोषधि पर श्रानन्द रूपी मधु लगाकर समाज को दे। कुछ त्रालोचकों का मत था कि कान्य द्वारा शिचा त्रस्वाभाविक तथा ग्रसंगत है ग्रौर शिच्चण काव्य का कोई महत्त्वपूर्ण ग्रंग नहीं श्रौर यदि कोई कविता अपने कान्यात्मक रूप से आकर्षित नहीं करती तो वह श्रेष्ठ नहीं। काव्य के विषय और रूप पर विचार करते हुए साधारणतः त्रालोचकों ने क्रमात् यह निश्चय किया कि काव्य के विषय सहज जीवन-ऐतिहासिक अथवा सामा-जिक जीवन - से लिये जा सकते हैं और ऐसे काल्पनिक स्थलों को भी स्थान मिलना चाहिए जो कलात्मक ढंग से प्रदर्शित किये जा सकें। रूप श्रीर विषय दोनों अन्योन्याश्रित हैं और दोनों हो महत्त्वपूर्ण रहेंगे। उपयुक्त विचारों पर श्ररस्त के विचारों की छाप स्पष्ट है। परन्तु जिस श्रेष्ठ श्रालोचक ने रोमीय साहित्य में यूनानी साहित्य-सिद्धान्तों को फिर से प्रतिष्ठापित किया उसका नाम था हारेस । उन्होंने काव्य, व्यंग्य-काव्य, नाटक इत्यादि पर अपने आलो-चनात्मक विचार प्रकट करके ग्रालोचना-चेत्र में बहुत महत्त्वपूर्ण कार्य किया।

व्यंग्य-काव्य के तत्त्व उन्होंने पहले-पहल व्यंग्य-काव्य का उद्देश्य स्पष्ट किया। व्यंग्य-काव्य का उद्देश्य सामाजिक श्रथवा वैयक्तिक दोषों, श्रुटियों तथा ग्रसंगति को ठोक करना है। उसमें न तो द्वेष होता है ग्रौर न ईर्ष्या। जो

व्यक्ति समाज में निराले रूप में आकर उच्छु खुलता फैलायगा व्यंग्य-काव्य उसी की खबर लेगा। वास्तव में व्यंग्य द्वारा हम सरलता से लोगों के चरित्र-सम्बन्धी दोष दूर कर सकते हैं। जब तर्क और वाद विवाद द्वारा हम अपनी कार्य-सिद्धि नहीं कर पाते तब व्यंग्य-काव्य का सहारा लेते हैं और उसका प्रभाव तत्काल दिखाई देता है। परन्तु व्यंग्य में इतनी तीच्णता नहीं होनी चाहिए कि मनुष्य की आत्मा आहत हो जाय और उसमें प्रतिशोध की भावना जाग उठे। उसमें केवल उतनी तीव्रता होनी चाहिए जिसके सहारे चरित्र की झुराई इपष्ट हो जाय और व्यक्ति उसे तत्काल समक्त ले और उससे छुटकारा पा जाय । सहज परिहास, जो मानव-चरित्र का सरलतापूर्वक संशोधन करे, वांछनीय होगा। व्यंग्य-काव्य की छात्मा प्रहसन की छात्मा से कहीं छाधिक भिन्न होती है। प्रहसन का विदूषक हर समय, प्रत्येक व्यक्ति—शत्रु अथवा मित्र, सबके विरुद्ध शब्द-वाण चलाता रहता है। कभी-कभी क्या अक्सर यह प्रयोजन-हीन होता है। परन्तु व्यंग्य-काव्य दोषों को ही परिलचित करने में दस्तिचत्त रहेगा। व्यंग्य-काव्य की एक विशिष्ट शैली भी है जिसमें प्रचलित शब्दों का ही प्रयोग होता है और वह प्रचलित दोषों के शमन के लिए ही प्रयुक्त होती है। सुखानतकी के ध्येय के समान ही व्यंग्य-काव्य का भी ध्येय होगा और दोनों साधारण समाज के साधारण अवगुणों तथा दोषों की खोज करेंगे; परन्तु व्यंग्य-काव्य में श्रत्यन्त संचिप्त तथा संकेत रूप में वात कही जायगी, जो सीधे श्रपने लच्य पर जा पहुँचेगी। उसमें न तो भूमिका की गुञ्जाइश रहेगी श्रौर न श्रावश्यक विवेचन की । ब्यंग्य-काव्य-लेखक की शैली श्रीर उसकी चित्त-वृत्ति समयानुसार बद् लती रहनी चाहिए—कभी तीव, कभी शान्त, कभी तीच्ण कभी सहज । श्रेष्ठ व्यंग्य-काव्य लेखक वही हो सकेगा जो काव्य, भाषण-शास्त्र तथा व्यंग्य के श्रोष्ठ गुर्णों को प्रयुक्त करता जायगा। श्रौचित्य-पालन उसका श्रेष्ठ ग्रादर्श होना चाहिए।

कान्य की न्याख्या करते हुए आलोचक सिसेरो ने कान्य के तत्त्व अनेक नियम गिनाए। उनके विचारों के अनुसार कान्य तभी श्रेष्ठ होगा जब किव उसकी शुद्धता और उसके पिरिकृत स्वरूप पर सतत ध्यान रखे,क्योंकि विना इन दोनों विशिष्टताओं के कान्य में न तो आकर्षण आयगा और न वह बहुत काल तक स्मरणीय ही रहेगा। श्रेष्ठ किव शन्द्र-प्रयोग—नवीन तथा प्रचलित प्रयोग—पर पूरा-पूरा ध्यान रखेगा और माषा को श्रेष्ठ स्तर पर रखे हुए गम्भीर तथा उत्कृष्ट भावनाओं का प्रसार किया करेगा। उसकी कला स्पष्ट रूप में प्रयुक्त न होकर गुप्त रूप में ही प्रयुक्त होगी और पाठकों को आकर्षित करती रहेगी। कान्य, वास्तव में, मानव की आविष्कार-शक्ति से ही आविभू त है और एक दैवी प्रेरणा से, कल्पना और यथार्थ के सम्मेलन द्वारा आकर्षण प्रस्तुत करती रहती है।

काव्य का उद्देश्य क्या होना चाहिए—शिचा अथवा काव्यादर्श ग्रानन्द, इस प्रश्न पर भी व्यापक रूप से विचार किया गया। श्रेष्ठ काव्य के लिए दोनों ही तस्व श्रावश्यक हैं श्रीर दोनों ही उसके श्रेष्ठ ग्राभूषण हैं, परन्तु काव्य शिचा पर यदि श्रिधिक ध्यान रखेगा तो उसकी श्रेष्ठता कहीं श्रिधिक बढ़ जायगी। समाज श्रीर देश की सेवा में काव्य का विशिष्ट सहयोग रहा है श्रीर रहेगा। काव्य ने ही सभ्यता श्रीर संस्कृति की प्रगति की, श्रीर उसी के द्वारा मानव श्रपनी वैयक्तिक, सामाजिक, राजनीतिक, नागरिक, मानवीय तथा श्राध्यात्मिक उन्नति कर सका है। काव्य, केवल श्रपने सुन्दर श्राकार से यह उपयुक्त कार्य नहीं कर सकेगा: उसमें विचारों तथा भावनाश्रों को प्रेरणा देने, उन्हें उत्साहित तथा विकसित करने की भी पूर्ण चमता होनी चाहिए। इसी श्रादर्श-पालन के फलस्वरूप कवि श्रीर कलाकार को देश श्रमरता प्रदान करके चिरस्मरणीय वनाता है।

परन्तु किव तभी श्रमर हो सकेगा जब वह कुछ विशिष्ट नियमों का पालन करे। किव का पहला कर्तव्य होना चाहिए काव्य-कला का सम्पूर्ण तथा व्यापक ज्ञान। हाँ, यह भी सही है कि उसमें नैसिगिंक प्रतिभा भी श्रवश्य होनी चाहिए, क्योंकि बिना दोनों गुणों के श्रेष्ठ काव्य का निर्माण न हो सकेगा। काव्य-कला का व्यापक ज्ञान प्राप्त करने का केवल एक मार्ग है—वह है यूनानी काव्य का समुचित श्रोर व्यापक श्रध्ययन तथा श्रनुकरण। परन्तु यह श्रनुकरण सतर्कतापूर्वक होना चाहिए श्रोर यूनानी साहित्यकारों की श्रेष्ठ कृतियों को ही श्रादर्श-रूप मानना चाहिए। यूनानी काव्य के विशद तथा विशाल भाव-संसार, उसकी गम्भीरता तथा उत्कृष्टता का ही पूर्णरूपेण श्रध्ययन श्रोर श्रनुसरण श्रपेलित है।

काव्य के **छान्य** तत्त्व काव्य के साधारण गुणों के त्रातिरिक्त जो गुण सर्व-श्र<sup>ेड</sup>ठ है वह है कविता में भावों त्रथवा विचारों का समन्वय श्रोर संगठन। कविता के प्रत्येक भाग में पूर्ण सामंजस्य श्रोर प्रत्येक भाव में पारस्परिक सम्बन्ध

श्रपेचित है। श्रोर यह सामंजस्य वैसे ही सहज रूप में प्रस्तुत होना चाहिए जैसे प्रकृति में प्रस्तुत रहता है। यदि किवता में यह दुहरा सामंजस्य किव न प्रस्तुत कर सका तो उसकी रचना निम्न कोटि की होगी श्रोर उनका रूप तथा श्राकार वैसा ही होगा जैसा रोगियों का प्रजाप श्रथवा उनके श्रधूरे स्वप्न। श्राधिकतर ऐसा होता है कि किवता का भाव पूर्ण रूप से प्रदर्शित हो चुकने के बाद किव कुछ विशेष शब्दों श्रथवा वाक्यांशों को, जो उसको श्राकर्षक प्रतीत होते हैं, उसी में स्थान देना चाहता है श्रोर कहीं-न-कहीं उनके जिए स्थान बना भी देता है जो किवता के समन्वित रूप में विकार पैदा कर देते हैं। इस प्रकार के प्रजोभन से किव को बचना चाहिए। श्रोष्ट कलाकार वही है जो श्रपनी शैली तथा भावों के बहाव में न बहकर उन पर पूर्ण श्रधिकार द्वारा उन्हें संयत रखता

है। भावना-निग्रह ही श्रेष्ठ कला है। जो कलाकार इस तथ्य को नहीं समक्सते वे कला का निर्माण नहीं कर सकते। विषय की सत्यता ग्रौर यथार्थ, प्रयोग की शुद्धता ग्रौर परिष्कार, ग्रभिन्यंत्रना की सुन्यवस्थित तथा संयत शैली श्रेष्ठ कलाकार के सहज गुण होने चाहिएँ। कवि को ग्रपनी कविता के लिए उचित, ठोस तथा विशिष्ट विषय ही चुनने चाहिएँ ग्रौर यह भी न भूलना चाहिए कि जितनी तारतम्यपूर्ण विचार-शैली होगी वैसी ही सुनद्र श्रिभव्यंजना भी होगी । यदि विचारों में विषमता तथा तर्कहीनता है ग्रौर उनमें क्रम नहीं तों कविता में भी यही अवगुरण प्रकट होंगे। शब्दों के चुनाव में भी सतर्क रहने की त्रावश्यकता है। भड़कीले ग्रथवा त्रावेशपूर्ण शब्दों को सहज रूप में, विकृत शब्दों को श्राकर्षक रूप में तथा वोल-चाल के शब्दों को सजीव रूप सकें तो उसे यह सहज श्रधिकार है कि श्रन्य भाषात्रों से वह शब्द ले ले त्रौर अपनी शैली में वाञ्छित गुग ले छाए। काव्य-कला छौर चित्र-कला में श्रद्भुत समानता है। कुछ चित्र दूर से तथा जल्दी-जल्दी देखने में श्राकर्षक लगते हैं परन्तु जब उनका सम्यक् ग्रध्ययन श्रीर विवेचन होता है तो वह कला हीन और अनाकर्षक बतीत होते हैं। श्रेष्ठ काव्य अथवा चित्र वही होगा जो अपना अनाकर्षण सतत बनाये रखे और सभी व्यक्तियों को सभी काल में सम रूप में श्रानन्द प्रदान करता रहे। परन्तु यह ध्यान रहे कि इस विषय में कोई अटल नियम नहीं; आवश्यकता तथा उद्देश्य की दृष्टि से ही सब्दों का प्रयोग होना चाहिए।

शैली तथा छन्द के विषय में भी हारेस के कथन शैली तथा छन्द सुरुचिपूर्ण हैं। श्रेष्ठ शैली साधारण शब्दों में नवी-नता ला देगी श्रोर प्रचलित शब्दों में विचित्र सजी-

वता प्रस्तुत कर देगो; परन्तु यह तभी होगा जब किव के विचारों तथा उनकी स्रभिन्यंजना में पूर्ण सामंजस्य हो। स्रौर इसके लिए जैसा पहले कहा जा चुका है, भावों का तारतम्य तथा उनका पारस्परिक समन्वय स्रत्यावश्यक है। शिचात्मक तथा व्यंग्यात्मक काव्य की शैली में कुछ स्रौर भी गुर्ण होने चाहिएँ जिनमें सर्वश्रेष्ठ है स्पष्टता स्रौर संचिप्त भाषा-प्रयोग। इस शैली में स्पष्टता इसलिए स्रावश्यक है कि श्रोता को समक्षने में देर न लगे स्रौर संचिप्त भाषा-प्रयोग इसलिए कि इसके द्वारा चोट ठीक निशाने पर बैठे। परन्तु लेखक को इस विषय में श्रत्यन्त सतर्क रहना चाहिए। संचिप्त भाषा में दुरूहता स्रौर भव्य भाषा में स्नावश्यक चमत्कार प्रकट होने लगेगा। लेखक में सहदयता,

सुरुचि, तथा संयम अत्यन्त आवश्यक है। छुन्दों तथा साहित्य-मार्ग का निर्णय लेखक को अपने उद्देश्य को ध्यान में रखकर ही करना चाहिए। वीर-काव्य, शोक-गीत, व्यंग्य-काव्य, स्तुति-गीतों इत्यादि के लिए विभिन्न छुन्दों तथा साहित्य-मार्गों का सहारा लेना चाहिए। सब प्रकार के विषयों के लिए एक ही छुन्द तथा एक ही साहित्य-मार्ग न तो उपयोगी होगा और न आकर्षक।

नाटक के तत्त्व

नाटक-रचना के तत्त्वों पर भी हारेस ने समुचित प्रकाश डाला; श्रौर वस्तु, वस्तु-निरूपण, चरित्र-चित्रण, श्रापत्काल, श्रौचित्य तथा नाटकीय-शैली पर महत्त्व-

पूर्ण विचार प्रकट किये; परन्तु इनके विचारों पर श्ररस्तू की पूर्णरूपेण छाया है श्रौर उनकी रचना पर यूनानी श्रालोचक के प्रत्येक नियमों की काँकी स्पष्ट-रूप में मिलेगी । यूनानी महाकाव्य-रचना के तत्त्वों को ही उन्होंने सराहा श्रौर विश्व-विख्यात कवि होमर को ही श्रादर्श किव माना। वस्तु के श्रादि, मध्य तथा ग्रन्त में पूर्ण सामंजस्य, निरूपण में स्पष्टता तथा ग्रनावश्यक स्थलों का दुराव, कार्य के श्रनेक भागों में तर्क-संगति, कुछ कार्यों का स्पष्ट प्रदर्शन तथा दूसरे कार्यों की सवाद द्वारा केवल सूचना (जैसे मृत्यु, रोग, इत्या के भयावह दृश्य इत्यादि), कार्य-प्रगति तथा उद्देश्य-पूर्ति में देवी-देवतात्रों का हस्तचेप, त्रापत्काल की सहज उत्पत्ति श्रीर नैसर्गिक प्रगति, कथोपकथन के लिए केवल तीन पात्रों की ग्रावश्यकता, नाटक में केवल पाँच ग्रंकों के श्रन्तर्गत कार्य-सिद्धि, चरित्र-चित्रण में प्रत्येक पौराणिक तथा ऐतिहासिक पात्रका परम्परानुगत प्रदर्शन, श्रवस्थानुसार संवाद-शैली तथा कार्य, दुःखान्तकी के लिए श्रेष्ठ समुदाय तथा भन्य शैली; सुखान्तकी के लिए साधारण वर्ग तथा हास्य-पूर्ण शैली, विषयानुसार शैली का निर्णय, मिश्रित शैली का दुराव, परिस्थिति तथा वातावरण के श्रनुकूल शैली, पात्र, श्रवस्था तथा सामाजिक महत्त्व के श्रनुकुल प्रभावपूर्ण शैली, तथा यूनानी साहित्य के ग्रन्य साधारण नियमों से वह सहमत थे श्रौर उन्हीं नियमों को उन्होंने दूसरे श्रौर स्पष्ट शब्दों में दुहराया। उनके समस्त साहित्यिक नियमों का मूलाधार है श्रौचित्य श्रौर कलापूर्ण सामंजस्य।

निर्णयात्मक त्र्यालो-चना-प्रणाली का विकास निर्णयात्मक श्रालोचना-चेत्र में, हारेस के सिद्धान्त कुछ बहुत महत्त्वपूर्ण न होते हुए भी विचारणीय हैं, क्योंकि उनकी रचनाश्रों में प्रचलित श्रालोचना-शैली का पूर्ण परिचय मिलता है। जो-कुछ भी श्रालोचना उस समय में हुआ करती थी या हो सकती थी कुछ साहित्यिक गोष्टियाँ ही उसका स्रोत थीं। ये गोष्टियाँ समय-समय पर अपने अधिवेशन करतीं और किवयों का किवता-पाठ हुआ करता। और उपस्थित व्यक्ति मनोतु-कृत जो-कुछ भी कह चलते वही आलोचना के नाम से सम्बोधित होने लगता। यदि वे किसी किव के किवता-पाठ पर साधुवाद कह बैठते तो वह किव अपने को अेष्ठ समक्तने का अधिकार रखने लगता। परन्तु सुनी हुई किवता और स्वयं पढ़ी हुई किवता के प्रभाव में जमीन-आसमान का फर्क हो जाता है और किव के स्वरों का मिठास, उसके छन्द की मधुरता; उसकी लय तथा उसकी सस्वर दुहराई हुई टेक हमारे कानों द्वारा हमको प्रभावित करने लगती है; परन्तु ज्यों ही हम एकान्त में उस किवता का स्वतः अध्ययन आरम्भ करते हैं तो वह नितान्त फीकी और निष्पाण जान पड़ने लगती है। यह विवेचन आजकल के बहुत से किवयों पर लागू हो सकता है; पाठक तो अेष्ठ है; किव अेष्ठ नहीं।

उस काल में, काव्य के सम्बन्ध में जो-कुछ ग्रालोचना यदा-कदा लिखी जाती थी वह केवल वैद्याकरण ही लिखते छौर उनके निर्णय में नियमों का ही बोलबाला रहा करता था। वे ही पाठकवर्ग का साहित्यिक पथ-प्रदर्शन किया करते थे ग्रौर पाठकवर्ग उनका ग्रादेश ग्राँख बन्द करके मानता था। वे ही कवियों की क्रमागत श्रेष्ठता की सूची बनाते श्रौर प्रत्येक को एक विशेष प्रकार के विशेषण से सम्बोधित करके उसका साहित्यिक स्थान निश्चित कर देते। ये वैयाकरण न तो यूनानी काव्य को समुचित रूप से हृदयंगम करते श्रौर न श्रपने साहित्य की हीनता को ही समक्तते। ऋठे गर्व के वश वे केवल रोमीय कलाकारों को ही श्रेष्ठ मानते श्रीर यूनानी कलाकारों श्रीर उनके कला-सिद्धान्तों को हेय सममते। इस विकृत चित्तवृत्ति तथा विषम परिस्थिति को समभकर, हारेस ने अपनी सम्पूर्ण शक्ति लगाकर वैयाकरण आलोचकों का विरोध किया और यूनानी कलाकारों की अेष्ठता स्थापित करने तथा उन्हें अनुकरणीय प्रमाणित करने का घ्रव प्रयत्न किया। कवि-गोष्ठियों के बीच धूर्ततापूर्ण प्रशंसा-प्राप्ति को उन्होंने निकृष्ट समक्तर ग्रीर वैयाकरणों द्वारा की गई त्रालोचना को द्वेषपूर्ण, ढोंग, पाखरुड तथा ग्रसाहित्यिक घोषित किया। रोमीय पाहित्य की अपरिपक्वावस्था में उन्होंने यूनानी साहित्य का श्रनुकरण ही श्रोयस्कर समक्तकर श्रपने सिद्धान्तों को महत्त्वपूर्ण बनाया। हारेस की रचनात्रों द्वारा ही रोमीय ब्रालोचना-चेत्र में यूनानी सिद्धान्त प्रतिष्ठा-पित हुए श्रौर इसी कार्य में उनकी साहिस्यिक महत्ता है। हाँ यह भी कहा जाता है कि हारेस ने अपनी आलोचना लिखने में एक नवीन शैली का प्रयोग किया। उन्होंने छुन्दबद्ध पत्रों में अपने विचारों और सिद्धान्तों का निरूपण किया। ये पत्र कुछ न्यक्ति-विशेष के नाम लिखे गए थे जिनको हारेस साहित्यिक शिचा देना चाहते थे। इस छुन्दबद्ध पत्र-रूप में आदेशात्मक आलोचना का प्रचलन आगामी काल में बहुत विस्तार से हुआ।

पिछले पृष्ठों में हमने रोमीय कान्य, उसके रूप श्रौर
भापण-कला लच्य का विवेचन दिया है। इस काल में कान्य के
तथा साथ-साथ भाषण तथा गद्य के रूप श्रौर उसके
गद्य का विकास निर्माण में प्रयुक्त होने वाले नियम भी बनाये गए
जिसमें प्रमुख रोमीय साहित्यकारों ने श्रपना सहयोग

प्रदान किया। उन्होंने यूनानी साहित्य के नियमों का प्रा-प्रा सहारा लिया। भाषण-शास्त्र के निर्माणकर्तात्रों ने तो पिछली शती में, पहले ही यूनान के वागीशों द्वारा निर्मित सभी नियम अपना लिये थे घौर थोड़े-बहुत परिवर्तन के बाद अपने देश की सामाजिक परिस्थित के अनुसार उसकी रूपरेखा भी निश्चित कर ली थी। इस शती में भी यूनानी वागीशों के नियम बहुत उत्साहपूर्वक प्रसारित हुए श्रौर गद्य-शैलो के सम्बन्ध में विशिष्ट विचार प्रस्तुत किये गए।

इस काल में साधारणतः भाषण-शास्त्र के प्रयोग श्रौर नियम-निर्माण में बहुत विश्वङ्खलता फैली हुई थी श्रौर कोई भी सर्वमान्य नियम न बन पाए थे। तत्कालीन शिचा के पाठ्य-क्रम में भाषण-शास्त्र की महत्ता तो बहुत थी परन्तु वक्तृता की शैली के चुनाव में मतभेद था। पहले तो भाषण-शास्त्र के श्रध्ययन का प्रमुख ध्येय था श्रभ्यास-प्राप्ति, श्रब ध्येय हो गया जनता के सम्मुख उसका प्रयोग श्रौर प्रशंसा-प्राप्ति। इसलिए वक्तावर्ग श्रनेक रूप से श्रपनी वक्तृता को प्रभावपूर्ण बनाने के हेतु श्रत्यन्त श्रालंकारिक शैली का प्रयोग करने लगे थे श्रौर श्रतिशयोक्ति तथा शब्द-चातुर्य द्वारा श्रपने ध्येय की पूर्ति किया करते थे। उनमें समरूपता थी, शेथिल्य था, कृत्रिमता थी। उसमें न तो उत्साह था न उत्तेजना श्रौर कहीं-कहीं श्रसंगति दोष, त्रालंकारिक दोष तथा वाक्य-विन्यास के श्रनेक दोष तथा दुरूहता दिखाई देती थी। यह शैली प्राचोन यूनानो शैलो के विपरोत थो, इसलिए इस काल के रोमीय साहित्यकार यूनानी शैलो को ही सर्वमान्य बनाने के प्रयत्न में लगे रहे श्रौर उन्हें सफलता भी मिली। वास्तव में, साहित्यकारों ने श्रपने तीन ध्येय निश्चत किये—पहला ध्येय था यूनानी भाषण-शास्त्र को सर्वमान्य बनाना,

दूसरा था यूनानी साहित्यकारों की गद्य-शैली का प्रचार श्रौर तीसरा था साहित्य में सुरुचि का प्रसार।

यूनानी गद्य-शैली के प्रचार के लिए श्रेष्ठ श्रालोचकों ने जो व्यवस्था वनाई उनमें प्रमुख थी श्रेष्ठ यूनानी गद्य-लेखकों की कृतियों का श्रध्ययन श्रोर उनका श्रनुकरण । परन्तु यह श्रनुकरण केवल शाव्दिक नहीं वरन् उन कृतियों में जो उत्साह श्रोर जो उत्तेजना निहित है उनका भी सम्यक् श्रनुकरण है। यह वात ध्यान में रखनी चाहिए कि जिस सुन्दर वस्तु का श्रनुकरण श्रात्मिक प्रेरणा द्वारा होगा वही श्रेष्ठ होगा। प्रायः सभी श्रालोचकों ने पुरानी पद्धति फिर से दुइराई श्रोर प्रमाणित किया कि राजनीतिक वाक्पदुता के लिए सहज प्रतिभा, श्रध्ययन तथा श्रभ्यास श्रत्यावश्यक है। यह समझना कि साहित्य-रचना सरल है भूल होगी श्रोर जो लेखक ऐसा समझकर श्रध्ययन श्रीर श्रभ्यास से जी चुरावँगे केवल श्रपने श्रालस्य श्रोर मूर्खता का परिचय देंगे।

गद्य-शैंली का विश्लेषण करते हुए ग्रालोचकों ने
गद्य-शैंली के तत्त्व उसकी रूपरेखा, उसके तत्त्व, उसके ध्येय तथा ग्रन्य
साधारण ग्रीर ग्रसाधारण गुणों पर प्रकाश डाला।
पहले तो यह सिद्धान्त मान लिया गया कि विचार ग्रीर उनकी ग्रभिव्यञ्जना
ही श्रेष्ठ शैंली का मूलाधार है ग्रीर शैंली ग्रीर विचार दोनों ही महत्त्वपूर्ण हैं।
कुछ श्रधकचरे श्रालोचकों ने यह मगड़ा खड़ा कर रखा था कि शैंली ही प्रमुख
है, विचार गौंण। ग्रीर वे यह मानने को तैयार न थे कि दोनों ही सम रूप से

श्रभीष्ट हैं। साधारणतः यह नियम मान्य हुश्रा कि विचार श्रात्मा है,शरीर श्रौर श्रात्मा श्रथवा विचार के श्रनुकृल ही शैली की रूपरेखा होनी चाहिए। शैली का वर्गीकरण भी प्राचीन पद्धति के श्रनुसार ही हुश्रा श्रौर भव्य तथा विस्तृत, सरल तथा सहज श्रौर मिश्रित तथा समन्वित, तीन वर्ग मान्य हुए। भाषा की शुद्धता, स्पष्टता तथा संचेपकथन, सजीवता, भन्यता, श्रोज, सरसता, तथा

श्रौचित्य श्रेष्ठ शैली के महत्त्वपूर्ण गुण माने गए।

श्रेष्ठ शैली में जिस तस्त्र की महत्ता सर्वश्रेष्ठ मानी
शब्द-चयन गई वह था शब्द-चयन ग्रौर शब्द-प्रयोग। पिछली
तथा शती में, साधारणतः सभी वागीशों ने इस तस्त्र पर,
शब्द-प्रयोग ग्रपने-ग्रपने विचार प्रकट किये थे ग्रौर सबने शब्दप्रयोग को महत्त्व दिया था। इस युग के ग्रालोचकों
ने शैली में सौन्दर्य लाने के लिए नवीनता तथा सुन्दरता, स्वर-सामंजस्य

मृदुलता तथा विचारशीलता, श्रोज तथा गांभीर्य, श्रानवार्य समका। सभी श्रेष्ठ लेखकों को शब्दों के सौन्दर्य श्रौर उनके सहज प्रयोग के विषय में पूर्ण ज्ञान प्राप्त करने का श्रादेश मिला। शब्दों में श्रर्थ के श्रातिरक्त उनका निजी सौन्दर्य भी निहित रहता है श्रौर उसके श्राधार हैं वर्ण, श्रचर तथा शब्दांश, श्रौर वही शैली सुन्दर होगी जिसमें शब्दांशों तथा श्रचरों का सहज सौन्दर्य परिलक्तित होगा। कुछ लोगों का विचार था कि प्रचित्तत शब्दों से परिपूर्ण शैली निम्न कोटि की होगी, परन्तु यह नियम मान्य न हुआ। कोई भी शब्द, चाहे उसका प्रयोग कितना भी क्यों न हुआ हो, साहित्य-निर्माण के लिए उपयुक्त है। हाँ, उसके श्रर्थ तथा ध्विन में कोई ऐसा विकृत संकेत नहीं होना चाहिए जिससे कुरुचि उपजे।

शैली के ग्रन्तर्गत वाक्य-विन्यास भी महत्त्वपूर्ण माना गया । वाक्य-विन्यास में शब्द-क्रम श्रौर स्पष्ट वाक्य-विन्यास तथा तर्कयुक्त श्रभिन्यंजना का सतत ध्यान रखना चाहिए। लेखकों को यह समभ लेना चाहिए कि व्याकरण तथा तर्क की दृष्टि से शुद्ध भाषा लिख लेना ही पर्याप्त गुए नहीं; यह तो कोई भी कर सकता है, परनतु श्रेष्ठ लेखक वही होगा जो भव्य तथा श्रोजपूर्ण भाषा लिख ले। भव्यता तथा त्रोज लाने के लिए वाक्यों के बीच पदों का भी उचित प्रयोग होना चाहिए ख्रौर उस प्रयोग में सामंजस्य, लय तथा सन्तुलन को पूर्ण प्रकाश मिलना चाहिए । साधारणतः कुछ शब्द तो स्वतः सुन्दर होते हैं, परन्तु उनको वाक्य में सुन्दर रूप में सजाने के उपरान्त उनका श्राकर्षण दुगुना हो जाता है। बहुत से साधारण तथा प्रचलित शब्द, नवीन प्रसंग में प्रयुक्त होकर म्रत्यन्त रोचक **ग्रौर श्राकर्षक हो जाते हैं** श्रौर इसका प्रत्यच प्रमाण यह है कि यदि किसी श्रेष्ठ गद्य-लेखक की रचना में वाक्य-विन्यास उलट दिया जाय तथा प्रचितत शब्द उस प्रसंग-विशेष से हटाकर दूसरे प्रसंग में प्रयुक्त किये जायँ तो भाषा निष्पाण हो जायगी श्रीर शब्द श्रीविहीन।

वास्तव में शब्दों तथा वाक्य-विन्यास में श्रीचित्य, सामंजस्य तथा लय की प्रतिष्ठा स्थापित करने के उपरान्त भी कुछ ऐसे तत्त्व रह जायँगे जिनका विश्लेषण श्रसम्भव है। श्रेष्ठ शैली के दुकड़े-दुकड़े कर देने के पश्चात् भी हम उस चमत्कार का स्रोत नहीं जान पाते। दिखलाई तो वह हर स्थान पर देता है—शब्द में, वाक्य में, लय में—परन्तु जब उसके स्रोत का वैज्ञानिक तथा सूचम निरीच्या होने लगता है तो वह लुप्तप्राय हो जाता है। यह चमत्कार श्रालोचक की समीचां के बाहर है। परन्तु इतना होते हुए भी कुछ ऐसे विशेष तत्त्वों की श्रोर संकेत किया जा सकता है जो इस चमत्कार के श्राधार हो सकते हैं। इस सम्पर्क में चार गुणों की श्रोर संकेत दिया जा सकेगा; पहला है मधुर स्वर-सन्धि, दूसरा है लय, तीसरा विभिन्नता श्रोर चौथा है श्रोचित्य; जिसे हर चेत्र में प्रधानता मिलनी चाहिए।

मधुर स्वर-सन्धि के श्राधार स्वयं श्रन्तर तथा शब्दांश स्वर-सन्धि तथा लय होंगे। स्वर तथा ब्यंजन-ध्वनियों का सहयोग भी कम उपयोगी नहीं। लघु स्वरों में माधुर्य की कमी रहती है, दोर्घ स्वरों में उसकी ग्रधिकता; ग्रनुनासिक ग्रन्तर तथा रकार ग्रत्यन्त माधुर्यपूर्ण होते हैं तथा अन्य व्यंजन माधुर्यहीन। श्रेष्ठ गद्य-शैली तभी बन सकेगी जब श्रुति-मधुर शब्दों का विभिन्नतापूर्ण प्रयोग होता रहे श्रीर देर तक ऐसे सम स्वरों का प्रयोग न हो जिससे पाठक ऊव जाय । बारी-बारी से लघु स्वर के बाद दीर्घ, मधुर ब्यंजन के बाद कर्कप, एक शब्दांशिक शब्द के बाद बारी-वारी से बहुशब्दांशिक प्रयोग होने चाहिएँ। संज्ञात्रों तथा कियात्रों को साथ-साथ नहीं रखना चाहिए। ध्यान रहे कि इन नियमों के प्रयोग में काफी स्वतन्त्रता रहेगी श्रौर श्रेष्ठ गद्य-लेखक वाक्यों की छोटाई, बड़ाई, विभिन्न लय तथा चलंकारों द्वारा चपनी शैली को चाकिषेत बना सकता है। यह भी स्मरण रहे कि उपरोक्त तत्त्वों का प्रयोग संयत तथा कलापूर्ण रूप में ही होगां श्रीर यदि ये प्रयोग बहुल हुए तो शैली की मर्यादा गिर जायगी। इन नियमों को स्मरण रखते हुए, स्वरों तथा व्यंजनों के नवीन तथा समन्वित ध्वनियों को प्रकाशित किया जा सकता है। ये गुण श्रेष्ठ शैली की निधि हैं। इसके साथ-साथ भावों की ऊँचाई तथा गहराई, रूप तथा रंग—सबकी श्रभिव्यंजना श्रुतिमधुर श्रचरों के वैभिन्यपूर्ण तथा सामंजस्ययुक्त प्रयोगों द्वारा हो सकती है।

श्रेष्ठ शैली में लय का महत्त्व भी कुछ कम नहीं। एक से श्रधिक शब्दांश वाले प्रायः सभी शब्दों में लय निहित रहता है। प्रत्येक लय के कुछ मनोवैज्ञानिक संकेत भी रहते हैं जिनका कलापूर्ण प्रयोग होना चाहिए। स्वरित तथा श्रस्वित शब्दांशों के विभिन्न सम्बन्धों द्वारा श्रनेक प्रकार के छन्द वनाए गए हैं जो विभिन्न भावनाश्रों को प्रदर्शित करने में उपयुक्त होंगे। उदाहरणार्थ 'स्पाण्डी' छन्द में श्रोजपूर्ण, 'श्रायम्बिक' में करुण तथा श्रेष्ठ, 'द्रोकी' में साधारण तथा हीन, 'ऐनेपेस्ट' में भन्य तथा विशाल श्रीर दयनीय, तथा 'डैकटिल' में प्रभावपूर्ण भावनाश्रों का सम्यक् प्रकाश होगा। लय ही शैली को श्रनुरंजित है. देखिए—'काव्य की परख'

करके उसे श्रोष्ठ तथा भव्य बनाती है श्रौर उसके विभिन्न प्रयोगों में कला श्रात्यावश्यक है। परन्तु इसके साथ-साथ यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि किसी भी चेत्र में श्रनौचित्य न श्राने पाए। बिना श्रौचित्य के न तो भाषा श्रेष्ठ होगी श्रौर न शैंजी ही प्रभावपूर्ण हो सकेगो।

निर्णयात्मक श्रालोचना-चेत्र में कोई विशेष प्रगति निर्णयात्मक नहीं हुई श्रोर वही पुराने युग के सिद्धान्त दुहराये श्रालोचना-प्रणाली गए। हाँ, कुछ-एक श्रोष्ठ श्रालोचकों ने यूनानी साहित्यिकों की समीचा, वातावरण का ध्यान रखकर

तथा ऐतिहासिक दृष्टिकोण से को श्रौर प्रत्येक लेखक का साहित्यिक स्थान निश्चित करने का प्रयास किया। मूलतः इन सबका उद्देश्य यूनानी लेखकों को आदर्श रूप तथा अनुकरण-योग्य प्रमाणित करना था । और इस साहित्यिक प्रयास की छोट में छनेक यूनानी साहित्यकारों की विशेषताछों का परिचय मिजता जाता है। भाषण-शास्त्र तथा गद्य-रचना को प्रगति की समीचा करते हुए आलोचकों ने ऐतिहासिक दृष्टिकोण का ही सहारा लिया और प्रत्येक युग की विशेषतात्रों को प्रकाशित किया। सबसे महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त जो हुँ इ निकाला गया वह था साहित्यिक धाराश्रों की दृष्टि से लेखकों का वर्गीकरण। वस्तुतः यह विचार दृढ़ होता रहा कि प्रत्येक लेखक ग्रपने पहले के लेखकों की कुछ-न-कुछ छाया लिये हुए अपना कार्य शुरू करता है और यदि उसमें प्रतिभा न हुई तो उसी धारा के सहारे बहा करता है; श्रौर यदि प्रतिभा हुई तो नई धाराएँ हुँ द लेता है। इस दृष्टि से प्रत्येक लेखक के काल-निर्णय की बहुत ग्रावश्यकता है, क्योंकि इसी निर्णय के उपरान्त हम साहित्यिक धारात्रों का रूप और उनकी गति निश्चित कर पायँगे। इस चेत्र में जो सबसे महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त निर्मित हुआ वह कवि और काष्य के विषय में था। अब तक त्र्यालोचकवर्ग ऐतिहासिक तथा निर्णयात्मक श्रीर तुलनात्मक शैली श्रपनाते तो अवश्य थे परन्तु वे काव्य में निहित सौन्दर्य का परिचय न दे पाते थे। यह तभी संभव था जब श्रेष्ठ कवियों के काच्य का ग्रर्थप्रकाश होता ख्रौर उनकी व्याख्या होती । यह कार्य इस युग में फिर से त्रारम्भ हुत्रा । यूनानियों ने व्याख्या के आधार पर ही, तुलनात्मक समीचा द्वारा लेखकों की श्रोब्डता निश्चित की थी। वही स्रालोचना-मार्ग रोमीय स्रालोचकों ने भी स्रपनाया। इसके ग्रनुसार शब्द-शक्ति, वाक्य-शक्ति, भाव-शक्ति, सबका विस्तृत विवेचन होने लगा। यूनानी लेखकों को भाषण-कला तथा श्रेष्ट गद्य-शैली के सिद्धान्त

१. डायोनिंसियस

बड़े उत्साह से श्रपनाये जाने लगे। रोमीय कान्य में श्रनेक यूनानी सिद्धान्त मान्य हों ही चुके थे; भाषण-शास्त्र तथा गद्य-शैंली भी उन्हीं को पूर्णतः श्रपनाने में दत्तचित्त हो गईं।

## : २ :

राजनीतिक तथा साहित्यिक वातावरण सन् ईसवी के श्रारम्भ होते ही रोमीय साहित्य तथा श्रालोचना-चेत्र में एक प्रकार का स्थायित्व श्रा गया श्रोर प्रगति के मार्ग रुक गए। रोमीय साहित्य पर यूनानी प्रभाव पूर्ण रूप से पड़ चुके थे श्रोर उन साहित्यिक प्रभावों को रोमीय वागीशों, कवियों तथा

गद्य-लेखकों ने सहर्ष अपनाया था और उसके द्वारा समस्त रोमीय जीवन का परिष्कार किया था। युद्ध-चेत्र का विजयी रोम, विजित यूनान द्वारा साहित्य और कला-चेत्र में पूर्णत्या पराजित हो चुका था। जिन रोमीय साहित्यकारों ने यूनानी प्रभाव को हीन प्रमाणित करके उससे विलग रहने का प्रयत्न किया, अन्त में विफल रहे और यूनानी साहित्य की श्रेष्टता मुक्त करट से स्वीकार कर ली गई। इतना सब होते हुए भी रोमीय साहित्य का अवसान-काल आ गया था। इसके अनेक कारण थे। प्रायः इस युग का राजनीतिक, सामाजिक तथा साहित्यक जीवन ही इसका उत्तरदायी था।

साहित्य-संसार का यह एक नैसर्गिक नियम है कि जब किसी देश में साहित्यिक स्थायित्व थ्रा जाता है थ्रौर कोई ऐसा साहित्यकार नहीं जन्म लेता जो नवीन पथ-प्रदर्शन करे तो धीरे-धीरे साहित्यिक पतन थ्रारम्भ हो जाता है श्रौर यह पतन तब तक होता रहता है जब तक कोई श्रेष्ठ कलाकार साहित्य-चेत्र में खाकर कान्ति नहीं ला देता। यही सिद्धान्त सन् ईसवी के श्रारम्भ के रोमीय साहित्य पर भी लागू होता है। जूलियस सीजर तथा ख्रगस्टस-जैसे नरेशों के शासन-काल में यूनानी प्रभावों के सहयोग ख्रौर प्रोत्साहन द्वारा रोमीय साहित्य श्रेष्ठ स्तर पर पहुँच गया था, भाषण-शास्त्र की रूपरेखा बदल दो गई थी, गद्य-शैली में नवीन स्फूर्ति थ्रा गई थी, कान्य तथा नाटक को परखने के हेतु श्रेष्ठ सिद्धान्तों का निर्माण ख्रौर उनका सौन्दर्यात्मक विवेचन हो चुका था। परन्तु सन् ईसवी पूर्वार्द्ध में ही प्रत्येक साहित्यिक चेत्र निष्प्राण होने लगा था। राजनीतिक तथा सामाजिक वातावरण ही ऐसा हो चला था कि श्रेष्ठ साहित्य का निर्माण कठिन हो गया था। राष्ट्रीय स्वतन्त्रता छिन गई थी ख्रौर नये नरेशों द्वारा शासित रोम में केवल ऐसे व्यक्तियों को सम्मान प्राप्त था जो चादुकार थे, भोग-विलास-प्रेमी थे, चिरत्रहीन थे। रोमीय सम्राट् की ख्राज्ञा

ही कान्न थी और राष्ट्रीय भावनाओं तथा नैतिक आदशों का कोई मूल्य न रह गया था। समाज में न तो संगठन था न सुच्यवस्था थी ऋौर वैयक्तिक .तथा पारिवारिक जीवन श्रादर्शविहीन हो रहा था। न तो लेखकों का मान था श्रौर न उनके सम्मुख कोई श्रादर्श प्रेरणा ही थी। श्रेष्ठ भाषण-कला की कोई ग्रावश्यकता ही नहीं दिखाई देती थी; काव्य लिखने वाले केवल कुछ दरवारी नौसिखिए थे जो केवल श्रभिजातवर्ग की चादुकारिता में लगे रहते श्रौर निरर्थक श्रथवा करुचिपूर्ण विषयों पर कविता लिखा करते, जिसके लिए उन्हें वाहवाही मिला करती थी। साहित्य की शैली इतनी हीन दशा में थी कि उसके द्वारा श्रेष्ठ विचारों की श्रभिव्यंजना हो ही नहीं सकती थी। गद्य की दशा भी गिरी हुई थी। जो-कुछ भी साहित्य लिखा जा रहा था उच्छ ङ्कल था श्रीर श्रधिकांश पर दरबारी संरच्एा था । दरबारी संरच्एा के फलस्वरूप जो साहित्य-निर्माण हो रहा था उसके असाहित्यिक होने में आश्चर्य ही क्या ? काव्य तथा गद्य लिखने का एक ही ध्येय था-श्रोतावर्ग द्वारा प्रशंसा-प्राप्ति ग्रौर दरबारियों की वाहवाही। लेखकवर्ग भाषा की ग्रात्मा का हनन करके नवीनता की खोज में लगे रहते थे: वे यही सोचा करते थे कि कीनसी बात किस प्रकार कही जाय कि लोग सुनकर दंग रह जायँ, कौनसा चमत्कार पैदा किया जाय कि त्राँखों में चकाचौंध त्रा जाय। विलच्च शब्द-प्रयोग तथा चमत्कार-प्रदर्शन में ही लोग बावले थे। श्रलंकारों की भरमार हो रही थी. वितरहावाद का बोलबाला थां, अतिशयोक्ति तथा विरोधाभास, श्लेष तथा ग्रसत्याभास के प्रयोग से लेखक तथा वक्तावर्ग वाहवाही लूटने में संलग्न थे। शब्द-प्रयोग में न तो प्रसंग का ध्यान रखा जाता और न श्रौचित्य का. केवल चमत्कार ही अभीष्ट था। इस विश्वञ्चलता का फल यह हुआ कि शैली, भाषा, विचार सभी कृत्रिम, कुरुचिपूर्ण तथा हेय होते गए।

भाषग्-कला की श्रवनति रोम की विशेष शिक्ता-प्रणाली के कारण भाषण-शास्त्र की भी बुरी दशा थी। इस प्रणाली में भाषण-कला का प्रदर्शन ग्रौर प्रयोग साधारण जनता अथवा दर-बारीवर्ग के सम्मुख हुआ करता था। वे ही इस

कला के प्रशंसक तथा निन्दक थे और उन्हीं की प्रशंसा अथवा निन्दा पर वक्ता की साहित्यिक प्रतिष्ठा अथवा हीनता निर्भर थी। ऐसे सामाजिक तथा राजनीतिक वातावरण में भाषण-कला की अवनित स्वाभाविक थी। रोमीय शिचा-प्रणाली ने भाषण-शास्त्र को दो वर्गों में बांटा था—एक था वाद-विवाद, जिसमें वक्ता तर्क का सहारा लेकर अपने प्रतिद्वनद्वी को नीचा दिखाता था और दूसरा था किसी भी विषय पर भाषण करना। इस युग के पहले जो विषय, भाषण करने के योग्य समके जाते वे जीवन तथा समाज से सम्बन्धित रहते थे श्रोर वाद्विवाद के लिए भी जो विषय चुने जाते उनमें उन्हीं प्रश्नों श्रोर समस्याश्रों का हल हूँ दा जाता था जो समाज के सम्मुख प्रस्तुत रहा करते थे। परन्तु श्रव वाद्विवाद तथा भाषण के विषय सभी काल्पनिक जेत्रों से लिये जाने लगे। जो कोई भी ऐसा विषय होता जिस पर चमत्कारपूर्ण वक्तृता दी जा सकती, चुन लिया जाता—करू नरेशों की श्रमाचुषिकता की कथाएँ, भयावह स्थानों का श्रमण, भयानक घटनाश्रों का स्पष्टीकरण इत्यादि विषय ही रुचिकर होते श्रोर भाषण-शास्त्र सम्बन्धी समस्त शिचा निरर्थक, कुरुचि-पूर्ण तथा हेय होने लगी। इसके साथ-साथ कुछ विदेशी प्रभाव भी देश के जीवन पर श्रपना रंग गाढ़ा कर रहे थे। इधर देश में कोई मौलिक साहित्य-कार था ही नहीं। जो लेखक थे भी वे केवल श्रमुकत्ता थे श्रोर इसलिए यह स्वाभाविक ही था कि वे केवल श्रभिन्यं जना में ही खींचतान दिखलाते श्रौर चमत्कार प्रस्तुत करते। कृत्रिमता, स्वार्थ तथा कुरुचि सभी चेत्रों में फैली हुई थी।

त्रलंकारों का महत्त्व साहित्य-चेत्र में इतनी विषम परिस्थित होते हुए भी कुछ ऐसे साहित्यिक वक्तव्य भी प्रकाशित होते गए जिनके संकलन द्वारा साहित्यिक प्रवृत्तियों का श्राभास मिल सकता है। श्रेष्ठ रोमीय वागीशों ने

यह श्रादेश दिया था कि प्राचीन काल के यूनानी भाषण-शास्त्र का श्रध्ययन तथा श्रनुकरण लेखकों के लिए हितकर श्रीर फलपद होगा। श्रनुकरणात्मक भाषण श्रथवा रचनाएँ यद्यपि श्रनुकरणमात्र रहेंगी श्रीर वे मौलिक रचना का स्थान न ले पायँगी फिर भी उसके द्वारा श्रेष्ठ साहित्य-मार्ग का निर्देश मिलेगा। श्रनुकरण करते समय, श्रलंकार के सम्बन्ध में इस नियम को न श्रुलाना चाहिए कि उनका कार्य शैली को केवल सुसज्जित तथा चमत्कारशुक्त बनाना नहीं; वरन् श्रभिव्यंजना की स्पष्टता तथा उसकी तीव्रता बढ़ाने के लिए ही उनका उपयोग होना चाहिए। जो कुछ भी हम सीधे-सीधे स्पष्ट रूप में न कह पाएँ श्रीर जिसमें कुरुचि-प्रदर्शन का भय हो उसे श्रलंकारों द्वारा सर-लता से तथा तीव्रता से कहा जा सकता है। श्रलंकार शैली का श्राभूषण नहीं वह शैली का सहयोगी है श्रीर उसका श्रभीष्ट है भावों को स्पष्ट करना, श्रनुभूति देना तथा पाठकों को गहरे रूप में प्रभावित करना। जो शैली श्रलंकारों को केवल सज्जा के लिए प्रयुक्त करती है वह कृत्रिम तथा श्रस्ताभाविक

हो जायगी श्रौर उससे दुरूहता बढ़ेगी।

काव्य के सम्बन्ध में भी कुछ महत्त्वपूर्ण विचार प्रका-काव्य की शित हुए, परन्तु सबसे यही विदित हुआ था कि जो अवनित साहित्यिक बुराइयाँ चल पड़ी थीं उन्हीं का निराकरण होना चाहिए। भाषण-कला के समान ही काव्य भी

द्धित था श्रीर एक ही शैली में महाकाव्य, व्यंग्य-काव्य तथा वीर-काव्य लिखने की प्रथा चल पड़ी थी। हर श्रोर कृत्रिमता श्रौर कुरुचि का एकछ्त्र राज्य था श्रीर काव्य-चेत्र में भी दरबारी संरच्या द्वारा प्रशंसा-प्राप्ति की चेष्टा की जाती थी श्रोर श्रोतावर्ग की वाहवाही लूटने में ही कवि अपना श्रहोभाग्य समभते थे। कुछ सुलभे हुए श्रालोचकों ने यूनानी काव्य-रचना के नियमों को दुहराने का प्रयत्न किया श्रीर श्रादेश दिया कि कविता की भाषा में हेय शब्दों का प्रयोग नहीं होना चाहिए श्रौर न चमत्कार लाने का ही प्रयत्न करना चाहिए, श्रीर यदि चमत्कार श्राए भी तो ऐसे सामंजस्यपूर्ण ढंग से श्राए कि वह मूल काव्य-धारा से त्रालग-विलग न जान पड़े । सामंजस्यपूर्ण सौन्दर्य की स्थापना ही काव्य का श्रेष्ठ गुरा है। कुछ ने काव्य को देवी घरेसागत माना श्रौर थ्रात्मिक रूप से, तर्क-मार्ग छोड़कर, कल्पना-चेत्र में विचरने का श्रादेश दिया। कुछ विचारकों ने काव्य की अपेचा दर्शन को ही समाजोत्थान के लिए हितकर समका; कुछ ने श्रेष्ठ काव्य-रचना के लिए श्रेष्ठ नैतिक-चरित्र की ग्रावश्यकता बतलाई; कुछ ने काव्य में यथार्थ जीवन के चित्र ही ग्रभीष्ट सिद्ध किये और उसके बाद श्रन्य चिन्तरशील विषयों का श्रध्ययन वांछित समभा; कुछ ने शिचा को प्रमुख तथा आनन्द को गौए महत्त्व दिया। तात्पर्य यह े. कि अनेक वक्तव्य प्रकाशित हुए श्रौर उनमें कोई भी सामंजस्य न था। श्रौर होता भी कैसे ? समस्त रोमीय जीवन ग्रस्त-व्यस्त हो चुका था ग्रौर किसी ऐसे साहित्यकार की आवश्यकता थी जो साहित्य को नवजीवन देता।

यद्यपि भाषण-कला तथा काव्य-चेत्र, इस काल में नाटक-रचना श्रीविहीन रहा, परन्तु नाटक, विशेषतः सुखान्तकी-रचना के नियमों पर कुछ श्रेष्ठ श्रालोचकों ने गम्भीर

तथा व्यापक रूप से विचार किया। इन विचारों पर अरस्तू की छाया तो अवश्य प्रस्तुत रही परन्तु अनेक नियमों के निर्माण में मौलिकता प्रदक्षित है। पहले तो वस्तु, पात्र तथा शैली पर विचार हुआ और बाद में हास्य के अनेक स्रोतों तथा उसके प्रभावों की विवेचना की गई। इन आलोचकों की दिष्ट में कुछ हास्यात्मक स्थलों का एकत्रीकरण ही वस्तु था और पात्रवर्ग में विदूषक,

भूर्त, पाखरडी तथा श्रहंकारी लोगों की गर्णना हुई। शैली में प्रचिलत शब्दों का प्रयोग श्रीर जोरदार भाषा द्वारा ऐसे हास्यात्मक संकेत श्रावश्यक समभे गए, जिनके द्वारा सुरुचिप्र्ण हास्य प्रस्तुत हो श्रीर दोषों का स्पष्ट प्रदर्शन हो जाय। हास्य के स्रोत के विषय में कुछ नवीन विचारों की मलक मिलती है। हास्य के प्रमुख स्रोत हैं कथा-वस्तु, शैली श्रथवा श्रभिव्यंजना। द्व्यर्थक शब्द, समान ध्विन वाले परन्तु द्व्यर्थक शब्द, श्लेष, निर्थिक वकवास (विशेषतः वृद्धों श्रीर वृद्धाश्रों का), शाब्दिक वितरहावाद, श्रप्रचितत शब्द-प्रयोग, श्रपिरिचित शब्द-प्रयोग, व्याकरण का उल्लंबन, उपमा तथा उपमेय की श्रसमरूपता, श्रनावश्यक कार्य, विकृत वर्णन-शैली, उछल-कूद तथा नृत्य, श्रवाञ्चित कार्य, सभी से सफल हास्य प्रस्तुत किया जा सकता है। कहना नहीं होगा कि उपरोक्त विवेचन में शायद ही कोई ऐसा स्थल छूट गया हो जिसका प्रयोग किसी-न-किसी रूप में पश्चिमी तथा पूर्वीय नाटककारों ने न किया हो।

इस युग में साहित्य की प्रगति तथा श्रवनित के श्रन्य साहित्यिक कारणों पर भी विचार हुश्रा जो श्रनेक दृष्टियों से विचार विचारणीय है। एक वर्ग के श्रालोचकों का विचार था कि केवल सुन्यवस्थित, पवित्र श्रीर नैतिक भाव-

नाश्रों से प्रेरित युग में ही साहित्य पर्लावित एवं पुष्पित होता है श्रीर ज्यों-ज्यों नैतिकता दूर होती जाती है साहित्य श्रीविहीन होता जाता है। दूसरे वर्ग के श्रालोचकों का विचार था कि जब किसी देश का साहित्य श्रपनी पराकाण्डा पर पहुँच जाता है तो उसके उपरान्त श्रवनित स्वाभाविक है श्रीर यह प्रकृति का श्रवल नियम भी है। उन्नति तथा श्रवनित का चक्र सम रूप से चला करता है। नैतिकता तथा श्रनैतिकता, उन्नति श्रीर श्रवनित में एक रहस्यपूर्ण सम्बन्ध है। जब किसी युग का साहित्य श्रेष्टतर हो जाता है तो लेखकवर्ग श्रजुकरण श्रारम्भ करता है। यह श्रजुकरण मौलिक रचना का छाया मात्र होता है श्रीर धीरे-धीरे श्रजुकर्ता हताश होकर प्रयत्न छोड़ देते हैं श्रीर धीरे-धीरे साहित्य की श्रवनित होती जाती है। परिवर्तन प्रकृति-प्रदत्त नियम है; जन्म, प्रगति, उन्नति तथा श्रवनित का चक्र हमें साहित्य ही नहीं वरन् समस्त मानवी इतिहास में चलता हुश्रा दिखाई देगा।

कान्य के विषयाधारों के सम्बन्ध में भी इस युग के कुछ त्रालोचकों ने त्रपने विचार प्रकट किये। उनका विचार था कि केवल पुराने विषयों पर ही कान्य-रचना नहीं होनी चाहिए वरन् नये विषयों को भी उसमें स्थान मिलना चाहिए। इस सिद्धान्त को मानकर कुछ कवियों ने विज्ञान, ज्योतिष इत्यादि को भी काव्य का समुचित विषय समभकर उन पर किवता करनी शुरू की। इन लेखकों का विश्वास था कि पुराने पौराणिक विषयों—वीरों के जीवन-चिरत, वीर कार्य, देवी-देवतात्रों के चमत्कार इत्यादि—पर पुराने किवयों ने बहुत-कुछ लिखा श्रोर वे विषय श्रव श्राकर्षणहीन होंगे। लेखकों को चाहिए कि पुराने साहित्य नार्ग को छोड़कर वे नवीन मार्ग ग्रहण करें। इसी प्रयत्न से साहित्य की वृद्धि होगी, श्रथवा नहीं। उपरोक्त विवेचन से स्पष्ट है कि सन् ईसवी के पूर्वार्द्ध में साहित्य-सूर्य श्रस्त-सा रहा। न तो कोई बहुत नवीन तथा मौलिक विचार प्रस्तुत हुए श्रोर न नवीन साहित्य-सिद्धान्त ही बने। पुराने यूनानी विचारों का ही यदा-कदा पिष्टपेषण होता रहा। श्रागामी युग में ही दो-एक नवीन किरणें फूटती दिखाई देंगी।

सन् ईसवी उत्तराई के श्रालोचना-चेत्र में ही पहले-साहित्यिक वातावरण पहल महत्त्वपूर्ण कार्य श्रारम्भ हुश्रा। यद्यपि इस कार्य की भूमिका में वे सभी साहित्यिक प्रश्न प्रस्तुत

थे जिन पर स्फुट रूप में सन् ईसवी पूर्वार्द्ध में विचार हो चुका था, परन्तु ये नवीन विचार श्रागामी काल में ही महत्त्वपूर्ण प्रमाणित हुए। इन विचारों का तास्कालिक प्रभाव बहुत विशद रूप में तो नहीं पड़ा परन्तु ऐतिहासिक दृष्टि से ये विचारणीय हैं। इस काल में श्रालोचना-चेत्र में नवजीवन कैसे श्रीर क्योंकर श्राया श्रीर किन-किन पिरिस्थितियों द्वारा इस कार्य में प्रगति हुई इसका लेखा भी प्रस्तुत करना श्रावश्यक होगा।

सन् ईसवी पूर्वार्द्ध की साहित्यिक हीनता का हम परिचय दे चुके हैं। उस काल में न तो कोई बहुत महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त ही बने और न किसी चेत्र में कोई मौलिकता ही दिखाई दी। परन्तु इसके विपरीत सन् ईसवी उत्तरार्द्ध में सामाजिक, राजनीतिक तथा शिचा चेत्र में कुछ ऐसे विशेष परिवर्तन हुए जिनके कारण आलोचकों को काफी प्रोत्साहन मिला और साहित्य-निर्माण-सम्बन्धी सिद्धान्त भी बनने लगे। इस समय रोम में आन्तरिक शान्ति थी। देश पर जो गृह-युद्ध के बादल मँडरा रहे थे तत्कालीन नरेशों की सुबुद्धि से छिन्न-भिन्न हो गए। शान्ति-स्थापना के साथ-साथ देश की सम्पन्तता और समृद्धि तथा उसका गौरव बढ़ने लगा; समाज में सुब्यवस्था आ चली और शिचा-प्रसार द्वारा साहित्य के पठन-पाठन में सुक्चि बढ़ने लगी। शिचा-चेत्र में देश के शिच्कों ने बहुत उत्साह दिखलाया; पुरानी शिचा-प्रसाखी के दोष दूर किये जाने लगे, नवीन शिचा-सिद्धान्त बनने लगे और उन सिद्धान्तों को कार्य-स्प में परिस्त करने के लिए राज्य की और से काफी धन भी मिला।

इस नवोत्साह का फल यह हुआ कि जनता की रुचि में बहुत शीव और क्रान्तिकारी परिवर्तन शुरू हो गया और अनेक महत्त्वपूर्ण राजनीतिक, सामा-जिक तथा साहित्यिक प्रश्नों पर बड़े जोर-शोर से विचार होने लगा। जो-जो प्रश्न सन् ईसवी पूर्वार्द्ध में न तो सुलक्ष पाए थे, और न उठे थे वे ही उत्तरार्द्ध में फिर विचारार्थ प्रस्तुत किये गए।

सबसे पहला प्रश्न जो उठा वह भाषण-शास्त्र के भाषण-शास्त्र का सिद्धान्तों तथा उनके प्रयोग से सम्बन्धित था। परिष्कार जैसा कि हम पिछले प्रकरण में देख चुके हैं भाषण-

शास्त्र में अनेक दोष आ गए थे और उस कला के प्रयोग में भी बहुत विषमता थ्रा गई थी । वितरखावाद का ही नाम भाषरा-शास्त्र हो गया था श्रौर साहित्य के प्रत्येक चेत्र में कुरुचि फैली हुई थी। इसलिए यह स्वाभाविक ही था कि भाषण-शास्त्र के नियमों तथा उसके लच्य का परिष्कार होता त्रौर उसका ग्रध्ययन वैज्ञानिक विधि से ग्रारम्भ किया जाता। श्रौर देश के श्रेष्ठ विचारकों ने यही किया भी। पहले-पहल इस बात का निर्णय होने लगा कि किस प्रकार के देशी तथा विदेशी वातावरण में भाषण-शास्त्र की उन्नति होगी । साधारणतः यह विचार मान्य रहा कि भाषण-कला को उन्नति तभी हो सकेगी जब देश में श्रशान्ति हो, गृह-युद्ध की श्राशंका हो, बाह्य घ्राक्रमण का भय हो, समाज घ्रव्यवस्थित हो घ्रौर जनता बारी-बारी से त्राशा त्रौर निराशा के वशीभूत होती जाय। इस तथ्य का ऐतिहासिक प्रमाण भी है, क्योंकि इतिहास इस बात का साची है कि भाषण-कला वहीं श्रौर उसी काल में पल्लवित पुष्पित हुई जहाँ श्रौर जब देश में श्रशान्ति श्रौर श्रब्यवस्था फैली। भाषग्-कला शान्ति द्वारा प्रसूत न होकर श्रशान्ति द्वारा ही प्रसूत है श्रौर यह भी सत्य है कि जैसे-जैसे देश में सम्पन्नता तथा समृद्धि बढ़ती जायगी इस कला की श्रवनति होती जायगी । भाषण कला की उन्नति एक महायज्ञ है जिसमें ग्रशान्तिरूपी समिधा की श्राहुति श्रावश्यक होगी।

इस सम्बन्ध में दूसरा नियम जो मान्य हुन्ना वह यह था कि देश तथा काल के अनुसार ही भाषण-शास्त्र का अध्ययन और प्रयोग होना चाहिए। प्रत्येक काल में समयानुसार जनता की रुचि परिवर्तित होती जाती है, नये-नये प्रश्न सम्मुख आते जाते हैं और इसके साथ-ही-साथ नवीन हल हूँ दने की आवश्यकता प्रतीत होने लगती है। इसलिए यह परमावश्यक है कि भाषण-शास्त्र की रूपरेखा तथा उसका प्रयोग और उसकी उपयोगिता देश- काल की रुचि के श्रनुसार परिवर्तित होती जाय। इस विषय में सर्वदेशीय नियम नहीं बनाए जा सकते; प्रत्येक काल को स्वयं श्रपने उपयुक्त भाषण-शास्त्र की रूपरेखा बनानी पड़ेगी।

उपरोक्त नियम के प्रसार में हमें ऐतिहासिक श्रालोचना ऐतिहासिक श्रालोचना- प्रणाली की नवीन मलक दिखाई दे जाती है। इससे प्रणाली की प्रगति यह प्रमाणित होता है कि साहित्य तथा समाज श्रीर देश-काल में चोली-दामन का सम्बन्ध है। साहित्य की श्रात्मा, देश-काल तथा वातावरण से सीमाबद्ध रहती है श्रीर उस परिधि में ही श्रपना विकास करने में वह प्रयत्नशील भी रहती है। राष्ट्र श्रथवा देश के जीवन से जो-जो प्ररेणाएँ मिलेंगी, जो-जो श्रनुभूतियाँ ग्रहण की जायँगी तथा जो-जो श्रादर्श निर्मित होंगे उन्हीं को साहित्य प्रतिबिम्बत करने का प्रयास करेगा। वातावरण ही साहित्य का मुलाधार रहेगा श्रीर उसीके सहारे वह विकसित होता चलेगा। यदि कोई यह प्रयत्न करना चाहे कि यह सम्बन्ध-विच्छेद हो जाय तो न तो यह सम्भव होगा श्रीर न श्रावश्यक। साहित्य श्रपने यग का इतिहास बनकर ही जीवित रह पायगा।

भाषण-शास्त्र तथा ऐतिहासिक ग्रालोचना-प्रणाली के शैली का वर्गीकरण साथ-साथ शैली पर भी सम्यक् विचार हुन्रा ग्रौर शैली का वर्गीकरण चार वर्गों में हुन्रा। पहली थी भन्य तथा उन्नत शैली, दूसरी थी सुन्दर तथा शिष्ट, तीसरी थी सामान्य श्रौर

मन्य तथा उन्नत शैली, दूसरी थी सुन्दर तथा शिष्ट, तीसरी थी सामान्य श्रीर चौथी प्रभावोत्पादक। उपयु क वर्गीकरण के मुख्य श्राधार थे विषय तथा शब्द-प्रयोग। शैली की समीन्ना, साधारण रूप में करते हुए श्रालोचकों ने यह सिद्धान्त स्पष्ट किया कि केवल व्याकरण तथा मुहावरों की दृष्टि से शुद्ध भाषा लिख लेना ही श्रभीष्ट नहीं, क्योंकि यह तो कोई भी साधारण लेखक कर सकता है; परन्तु श्रेष्ठ लेखक वही होगा जो श्रपने विषय की श्राभव्यंजना भी कलापूर्ण ढंग से करे। शैली, व्यक्ति के सम्पूर्ण व्यक्तित्व का प्रतिबिम्ब होती है श्रीर जो शैली लेखक के व्यक्तित्व को स्पष्ट नहीं करती वह निष्प्राण होगी। लेखकों को यह भी स्मरण रखना चाहिए कि वाक्यांश तथा वाक्य ही शैली के मूल तत्त्व हैं श्रीर उनके समुचित श्रीर सामंजस्यपूर्ण प्रयोग पर ही उसकी श्रेष्ठता निर्भर रहेगी। जिस प्रकार किवता में, छुन्द के चरण तथा स्वरित श्रीर श्रीर श्रम्वरित शब्दों के सामंजस्य से ही श्रेष्ठता श्राती है उसी प्रकार वाक्यांश तथा वाक्य के सामंजस्य द्वाराश्रेष्ठ गद्य-शैली का निर्माण होगा। वाक्यांश तथा वाक्यों का विस्तार, विचार-विस्तार पर निर्भर रहेगा; यदि विचार विस्तार-

पूर्ण हैं तो लम्बे वाक्य, यदि नहीं तो छोटे वाक्य ही, हितकर छोर प्रभावोत्पादक होंगे। छोटे वाक्य प्रायः प्रभावोत्पादकता लाने के लिए छोर लम्बे वाक्य गौरव की भावना लाने के लिए प्रयुक्त होते हैं। श्रेष्ट गद्य-लेखकों ने दोनों प्रकार के वाक्यों के समन्वय से ऐसी प्रभावपूर्ण शैली व्यवहृत की थी जिसकी जितनी प्रशंसा की जाय कम होगी।

भन्य अथवा उन्नत शैली में अप्रचलित तथा विलच् शाटद-प्रयोग फलप्रद होंगे और प्रचलित तथा साधारण शाटद-प्रयोग त्याज्य रहेंगे। उन्नत शैली में अलंकारों, समासों, नवीन प्रयोगों तथा कवित्वपूर्ण वाक्यांशों द्वारा ही प्राण-प्रतिष्ठा होगी। इन्हीं साधनों से शैली में गिरमा, गाम्भीर्य तथा गौरव का प्रदर्शन होगा। परन्तु इन साधनों के प्रयोग में अत्यन्त सतर्क रहना चाहिए, क्योंकि इनकी जहाँ बहुलता हुई वहीं अस्वाभाविकता आ जायगी तथा प्रभाव में कभी पड़ जायगी। इस शैली में विस्तृत वाक्य-प्रयोग ही होना चाहिए,क्योंकि विस्तृत वाक्यों द्वारा, सहज ही, गाम्भीर्य की अभिन्यंजना हो जायगी। वाक्य के आदि और अन्त में प्रभावोत्पादकता लाने के लिए ऐसे शब्दों का प्रयोग होना चाहिए जिनमें या तो स्वतः गाम्भीर्य हो अथवा उन्हें स्वरित करने पर गाम्भीर्य आ जाय। कभी-कभी उन्नत शैली का निर्माण वाक्यांशों के सामंजस्यविहीन होने पर भी हो जाता है; प्रायः व्यंजन-ध्वनियों के लगातार दुहराये जाने पर भी उन्नत शैली प्रकाश पा जाती है।

सुन्दर तथा शिष्ट शैली में सुन्दर शब्द-प्रयोग, लयपूर्ण वाक्यांश-प्रयोग अलंकारों तथा उपमाओं का बहुल प्रयोग लाभप्रद तथा श्रावश्यक है। शब्दों के सतर्क एवं विलच्छ प्रयोग तथा संचिप्त-व्यंजना इनके सहज श्राभूषण हैं। कहावतों तथा सुहावरों श्रीर व्यंग्यार्थों के प्रयोग भी श्रेयस्कर तथा हितकर हो सकते हैं। सामान्य शैली का प्रमुख ध्येय है स्पष्टता तथा सरलता। इस ध्येय की पूर्ति के लिए प्रचलित शब्द ही प्रयुक्त होने चाहिएं श्रोर सब विलच्छा प्रयोग, समास, नवीन प्रयोग इत्यादि त्याज्य समक्तने चाहिएँ। वाक्यांशों तथा वाक्यों का प्रयोग साधारण तथा सहज रूप में होना चाहिए; श्रव्ययों का बहुल प्रयोग हितकर होगा; श्रीर इन्हों के द्वारा सरलता तथा स्पष्टता के श्रभीष्ट की सिद्धि होगी। प्रभावोत्पादक वर्ग की शैली में प्रायः उन्नत शैली के सभी गुण होने चाहिएँ। व्यंजन स्वरों से पूर्ण शब्द-प्रयोग, विलच्छा समास-प्रयोग, श्रलंकार, संचेप-कथन द्वारा प्रभावोत्पादक शैली का निर्माण होगा। विस्तार-पूर्ण वाक्य श्रथवा कथन इस शैली के लिए वातक सिद्ध होगा। लम्बे, सन्तुलित तथा विरोधाभासयुक्त वाक्यांश श्रथवा वाक्य भी हितकर न होंगे

श्रीर उनके द्वारा प्रभाव में न्यूनता श्रायगी।

इस विवेचन से यह आमक निष्कर्ष निकल सकता है कि शैली का उपरोक्त वर्गीकरण तर्कपूर्ण और स्वाभाविक है। परन्तु बात ऐसी नहीं। वास्तव में शैली का कोई भी वर्गीकरण न तो स्वाभाविक ही होगा और न वैज्ञानिक, क्योंकि प्रयोग में यह सदा देखने में आता है कि एक ही ब्यक्ति तीनों शैलियों का मिले-जुले रूप में प्रयोग करता है और श्रेष्ठ लेखक भी कहलाता है। तीनों वर्गों को शैलियों की रूपरेखा हम चाहे सैद्धान्तिक रूप में भले ही पहचान लें परन्तु जहाँ कहीं भी हम उनका प्रायोगिक रूप देखेंगे हमें उपरोक्त वर्गीकरण की प्रतिष्ठा बनाये रखने में असमंजस होगा। यह तथ्य श्रेष्ठ रोमीय आलोचकों ने भलीभाँति समक्त लिया था।

शैली के ग्रन्य गुणों की ग्रोर संकेत करते हुए त्रालो-शैली के चकों ने शब्दों के नैसर्गिक सौन्दर्य की प्रशंसा की ग्रन्य तत्त्व श्रीर इस सौन्दर्य का प्रकाश उनके ग्राकार तथा उनकी ध्वनि में परिलक्षित किया। विचारों की

शाब्दिक श्रीभव्यंजना में उन्होंने संचेप-कथन की मर्यादा स्थापित की श्रीर संयत शैं की की प्रशंसा की । वस्तुतः उनका विचार था कि विस्तृत-कथन दोष-पूर्ण होगा, क्यों कि इसे समक्षने में पाठकों श्रथवा श्रोतावर्ग को श्रपनी कल्पना की सहायता नहीं लेनी पड़ती श्रीर उन्हें यह सन्देह हो सकता है कि लेखक उन्हें मूर्ख समक्षता है श्रीर इसी कारण सब बातें बहुत विस्तारपूर्वक कह रहा है। श्रीचित्य की भी सराहना प्रायः सभी श्रालोचकों ने की श्रीर विषय तथा उसकी श्रीभव्यंजना, में श्रीचित्य को प्रधानता मिली। भावुकता के सम्बन्ध में भी उन्होंने लेखकों को सतर्क किया, क्योंकि इसके द्वारा बहुत से लेखक घोखा खाते हैं श्रीर पथश्रष्ट हो जाते हैं। प्रचित्त प्रयोग ही उन्होंने लाभ-प्रद मानें श्रीर निरर्थक रूप में नवीनता लाने के प्रयास को निकृष्ट समक्षा।

नाटक, विशेषतः सुखान्तकी के सम्बन्ध में उन्होंने नाटक-रचना केवल कुछ पुराने नियम दुहराये। प्राय: यह विचार मान्य रहा कि सुखान्त तथा दुःखान्त भावना का

सिम्मश्रण नहीं होना चाहिए, क्योंकि दोनों एक-दूसरे का प्रतिकार करेंगे। सुखान्तकी में प्रचित्तत शब्दों का ही प्रयोग होना चाहिए क्योंकि सिवाय अतिशयोक्ति के किसी प्रकार की भी आलंकारिक भाषा अहितकर होगी। व्यंग्यार्थ का प्रयोग ही अधिक श्रेयस्कर है, क्योंकि उसी के द्वारा सुखान्तकी की आहमा का विकास होता है; विदूषक द्वारा हास्य प्रस्तुत करना प्रहसन के

लिए तो ठीक है परन्तु सुखान्तकी के लिए नहीं।

इस युग में सबसे महत्त्वपूर्ण तथा मौलिक नियम पत्र-लेखन पत्र-लेखन-कला के विषय में बने जिससे खालोचकों के मनोबैज्ञानिक ज्ञान का सम्यक् पश्चिय मिलता है।

पत्र सरल तथा सौष्ठवपूर्ण शैली में लिखे जाने चाहिए । उसमें संवाद की मलक मिलनी चाहिए, परन्तु इस बात का सदा ध्यान रखना चाहिए कि यदि इस सम्बादपूर्ण शैली में वाक्य श्रत्यन्त छोटे हो जायँगे तो दुरूहता बढ़ जायगी श्रौर पत्र प्रभावहीन हो जायगा। मन की बात सरल तथा संचित्त रूप में कह डालन। ही पत्र का ध्येय है—इसलिए विषय के साथ-साथ उसकी व्यंजना भी सरल होनी चाहिए। यों तो सभी प्रकार की रचनाश्रों में लेखक श्रपना श्रात्म-प्रकाश करता है, परन्तु पत्र उसके श्रात्म-प्रकाश का सर्वश्रेष्ठ माध्यम है।

दूसरे प्रकरण में इस युग के एक महान रोमीय आलोचक के सिद्धान्तों की समीचा होगी जिससे आज का साहित्य भी अनेक ग्रंशों में प्रभावित है।

: ३ :

त्र्यालोचना का नवोत्थान : लोंजाइनस के सिद्धान्त सन् ईसवी उत्तरार्ध में एक ऐसे श्रालोचनात्मक ग्रन्थ का पता चला जिससे श्रालोचना-चेत्र में नवजीवन का संचार हुश्रा श्रोर ऐसे मौलिक सिद्धान्तों का प्रति-पादन हुश्रा जिसका महत्त्व श्राधुनिक काल तक प्रमा-णित है। यद्यपि इस महत्त्वपूर्ण ग्रन्थ के रचियता का ठीक-ठीक श्रनुसन्धान नहीं हो पाया श्रीर श्रनेक

साहित्यिक अन्वेषक अब भी इस ओर प्रयत्नशील हैं, फिर भी इस प्रन्थ के साहित्यिक सिद्धान्तों की सबने भूरि-भूरि प्रशंसा की है। यह प्रन्थ सम्पूर्ण रूप में तो प्राप्य नहीं परन्तु जो कुछ भी अंश प्राप्त हैं उनमें भाषण-शास्त्र, गद्य, किवता, शैली इत्यादि पर अनेक विचारणीय सिद्धान्त हैं श्रीर उन सिद्धान्तों के पोषक प्रमाण भी अकाट्य हैं। प्रन्थ के प्रथम भाग में तत्कालीन लेखकों के साहित्यिक दोषों का विवेचन हैं, दूसरे भाग में श्रेष्ठ शैली के तत्त्वों की व्याख्या है जिनमें प्रमुख हैं विषय की रूपरेखा का अवधारण; भावों की प्रखरता तथा गहराई; उचित अलंकार-प्रयोग; वाक्य-विन्यास का उच्च स्तर तथा शब्द-प्रयोग का श्रीचित्य तथा श्रेष्ठ स्तर। शैली के इन विशिष्ट तत्त्वों के विश्लेषण में हमें प्रायः साहित्य के उन सार्वदेशिक तथा नैसर्गिक नियमों के दर्शन हो जाते हैं जिनकी चर्चा पहले-पहल अफलातूँ तथा अरस्त् की रच-

नाश्रों में यदा-कदा हो जाती थी। इसी प्रयत्न में श्रालोचना के कुछ ऐसे महत्त्वपूर्ण नियमों का भी विकास दिखाई देता है जो श्राज तक मान्य हैं श्रौर जिनके श्राधार पर ही श्राधुनिक श्रालोचना श्रपना नवीन मार्ग हूँ इरही है।

पिछले प्रकरण में हम सन् ईसवी पूर्वार्ह में प्रचलित भाषण शास्त्र के श्रध्ययन तथा उसके प्रयोग की विषमता का संकेत दे चुके हैं। तत्कालीन वागीश वितण्डावाद, बड़े-बड़े शब्दों का श्रनथंक प्रयोग, विलच्चण श्रलंकार-प्रयोग, विस्तृत शब्दाडम्बर, गौरवहीन विषय-प्रतिपादन, उद्धत शैली, निष्प्राण वाक्य-विक्यास को ही श्रेष्ठ कला समक्तर दरवारी वाहवाही प्राप्त कर रहे थे। कदाचित इसमें उनका दोष न था, क्योंकि उस साहित्यिक वाता-वरण में दूसरी प्रणाली कम सम्भव थी। फिर लेखकवर्ग सतत इस चिन्ता में रहा करता था कि यदि वक्तृता फीकी पड़ गई तो वे कहीं के न रहेंगे। इसिल्य वे नवीनता की खोज में विलच्चण प्रयोगों, श्रलंकारों तथा शब्दाडम्बर में उलक्ष जाते थे। साहित्य की श्रभिव्यंजना में नवीनता की खोज स्वतः तो स्तुत्य है परन्तु उस खोज में श्रस्वाभाविक तथा विलच्चण प्रयोगों का लोभ संवरण करना चाहिए। इस साहित्यिक तथ्य को प्राचीन यूनानी भाषणशास्त्रियों तथा कवियों ने भली भाँति समक्ष लिया था श्रौर इसीलिए उनकी शैली श्रनुकरणीय हुई।

श्रेष्ठ-शैली का त्र्यनुसन्धान— प्रतिभा तथा कला श्रेष्ठ साहित्य-रचना में भन्य-शैली का प्रयोग श्राव-रयक है श्रीर इस शैली का उद्देश्य न तो प्रबोधक है श्रीर न शिचा-प्रदान; वरन् हममें मानसिक हर्षोन्माद प्रकट करना ही इसका ध्येय है। हमें इस पार्थिय जगत् से उठाकर ऐसे दूर देश ले जाना चाहिए जहाँ हम हर्षोन्मत्त होकर श्रापने को भूल जायँ—हममें श्राहम-

विस्मृति आ जाय। लेखक की शैली में यह गुण उसकी प्रतिभा तथा कला के अध्ययन और अनुकरण द्वारा ही आ सकेगा। इसके लिए दोनों ही सम रूप से आवश्यक होंगे। कुछ लोगों का विचार है कि सहज प्रतिभा उच्छृ हुल होती है और मनमाने रूप में लेखकों को प्रेरित करती है। परन्तु सच तो यह है कि प्रतिभा अपने नियन्त्रण तथा विकास के लिए कुछ नियम गुप्त रूप से मानती चलती है; वे नियम उसी से प्रसूत हैं और उसी में निहित हैं और कला अपने परिश्रम और अध्यवसाय से उसे प्रकाशित करती है, उन्मुक्त करती है। कला के दो प्रमुख कार्य हैं—पहला है उच्छृ हुलता का निवारण और संयत शैली की रन्ना, दूसरा प्रकृति-प्रदक्त सहज अभिव्यंजना। सौष्ठव-

पूर्ण रचना में संयम तथा उत्तेजना दोनों ही सम रूप में श्रावश्यक हैं; बिना एक-दूसरे के सहयोग के साहित्यिक रचना में श्रेष्ठता नहीं श्रा सकती।

विषय की रूपरेखा के ग्रवधारण के सम्बन्ध में यह उन्नत विचार सत निश्चित हुग्रा कि जब तक खेखक की श्रात्मा विशाल नहीं होगी, उसकी शैली निकृष्ट रहेगी क्योंकि

यह सत्य है कि साहित्य की श्रेष्ठ ग्रीर भव्य ग्रिभव्यंजना ग्रात्मिक भव्यता के बिना नहीं हो सकती। उच्च विचारों के लिए तो यों भी भव्य शैली त्रावश्यक है, क्योंकि वही उसका सहज माध्यम है। ग्राह्मिक विशालता प्राप्त करने के कुछ साधन भी हैं। पहला साधन तो है मन को नैतिक, श्रेप्ठ तथा उच्च श्रादशों पर एकाग्र करना, उनका ध्यान धरना, उन पर मनन करना, श्रीर अपनी सम्पूर्ण आत्मा को उसी में प्ररिष्तुत रखना। इसरा साधन है श्रेष्ठ साहित्यकारों की रचनात्रों तथा उनके कथन का पूर्णरूपेण हृद्यंगम श्रौर उन्हीं की ग्रात्मिक प्रेरणात्रों के सागर में ग्रपने को इवाए रखना, क्योंकि हीन विचारों तथा निकृष्ट साहित्य ज्ञान से उच्चकोटि का साहित्य नहीं जन्म ले सकता। लेखकों को यह ध्यानपूर्वक समभ लेना चाहिए कि केवल कोरे शाब्दिक श्रनुकरण से ही श्रभीष्ट सिद्धि नहीं होगी श्रौर न केवल प्राचीन कवियों के साहित्य-सिद्धान्तों को श्रच्रशः मानकर ही श्रेष्ठ साहित्य लिखा जा सकेगा। उन्हें उन महान् ग्रात्मात्रों के श्रादशौं को ग्रपनाकर उन पर मनन करना होगा, उन्हीं की प्रेरणात्रों को ग्रपनाकर ग्रपने को भी सहज-रूप में प्रेरित करना होगा—संज्ञेप में उन्हीं के अनुभवों को आत्मसात् करना होगा। कभी-कभी ऐसा होता है कि किसी चित्र अथवा मूर्ति को देखकर हममें एक विशेष प्रकार की चात्मिक उत्तेजना चाने लगती है-हम एकटक उसे देखते रहते हैं, हम ग्रात्म-विभोर हो उठते हैं, वही मानसिक स्थिति लाने के लिए श्रेष्ठ कलाकारों के चित्रों, श्लेष्ठ साहित्यकारों द्वारा रचित साहित्य की श्रात्मा पर मनन करना चाहिए। अनुकरण वास्तव में तभी सफल होगा जब मूल प्रन्थ-लेखक की मौत्तिक प्रेरणाएँ हमें भी हमारी कल्पना द्वारा उसी रूप में प्रेरित करेंगी।

जिन-जिन प्रायोगिक साधनों द्वारा अन्य शैली का अलंकार तथा छन्द निर्माण हो सकता है, उनमें प्रमुख हैं—अलंकार, शब्द, वाक्य-विन्यास तथा छन्द । अलंकार शैली के बाह्य आभूषण समके जाते हैं, परन्तु यह अम है; क्योंकि अलंकार बाह्य आभूषण न होकर शैली के प्राण-स्वरूप होते हैं, उनका मानव-हृद्य से गहरा

सम्बन्ध है श्रौर उन्हीं के प्रयोग द्वारा मनुष्य श्रपनी सहज कलात्मक प्रवृत्ति का परिचय देता रहेगा। शैली की श्रेष्ठता तथा श्रलंकार-प्रयोग में श्रन्योन्या-श्रित सम्बन्ध है श्रीर जो लेखक इस तथ्य को समभकर साहित्य-रचना करेगा वह बहुत श्रंशों में सफल रहेगा। परन्तु सबसे श्रधिक विचारणीय नियम यह है कि अलंकार अपना पूर्ण प्रभाव श्रौर चमत्कार तभी प्रकट कर सकेंगे जब . उनका प्रयोग एक ऐसी शैली में होगा जो स्वतः थोड़ी-बहुत उन्नत होगी। यदि शैली स्वतः थोड़ी-बहुत उन्नत न हुई श्रीर उसमें श्रलंकार प्रयुक्त हुश्रा तो वे वाह्याडम्बर भी समभे जा सकते हैं श्रीर उसमें कृत्रिमता का श्राभास भी मिल सकता है। अनेक पाठकों और श्रोताश्रों के मन में साधारणतः यह सन्देह उठ सकता है कि लेखक अपने कृत्रिम साधनों अथवा प्रयोगों से उनको प्रभावित करना चाहता है अथवा उन्हें बहला रहा है। स्वतः उन्नत शैली में श्रलंकार-प्रयोग द्वारा इस भावना का सफल निराकरण हो जायगा। जिस प्रकार चन्द्रिका में टिमटिमाते दीप फीके पड़ जाते हैं श्रौर श्रमावस्या में दूनी ज्योति से चमक उठते हैं उसी प्रकार श्रलंकार की कृत्रिमता का श्राभास उन्नत शैली में नहीं के बराबर मिलेगा और अनुन्नत शैली में प्रकट हो जायगा। ग्रलंकार प्रभावपूर्ण तभी होंगे जब उनका प्रयोग उन्नत शैली में तथा सहज श्रीर ग्रप्त रूप में किया जायगा।

श्रलंकार-प्रयोग की व्यापक समीचा में कुछ ऐसे विशेष श्रलंकारों की व्याख्या की गई श्रीर उनका श्रीचित्य प्रमाणित किया गया जिनके द्वारा उन्नत शेली श्रपना श्रमीष्ट सिद्ध करती है। यह श्रमीष्ट-सिद्धि प्रत्युत्तालंकार तथा श्रालंकारिक प्रश्नों, नाटकीय प्रश्नों, श्रव्ययहीन वाक्य-प्रयोग, विपर्यास श्रामन्त्र तथा वाग्विस्तार द्वारा सहज ही हो जायगी। प्रत्युत्तरालंकार में उत्तर-प्रत्युत्तर की तीव्रता से भावों में हलचल तथा व्ययता का प्रदर्शन होगा जिससे कथित वाक्यों में प्रभावोत्पादकता श्रा जायगी, वे चमक उठेंगे, उनमें जीवन की तीव्र गति का श्राभास मिलेगा। विश्वद तथा विश्वद वर्णन में यह बात न श्रा पायगी। श्रव्यय-रहित वाक्यों में भी भावोद्रेक, उसकी तीव्रता श्रीर समयानुसार प्रशमन होता रहेगा। इसके साथ-ही-साथ शब्दावृत्ति द्वारा भी प्रभाव गहरा किया जा सकता है, जो भावों की व्ययता का प्रतीक बन जायगा श्रीर श्रोताश्रों को भी गम्भीर रूप में प्रभावित करेगा। इन शब्दालंकारों के प्रभाव को ठीक-ठीक समकने के लिए एक सरल प्रयोग है। पाठक को श्रव्यय-रहित वाक्यों में श्रव्यय-पूर्ति करते ही प्रभाव की विभिन्नता का स्पष्ट पता चल जायगा। पूरक श्रव्यय, भावों की सहज व्ययता, उत्कण्ठा तथा व्याकुलता

को दूर करके वाक्य को निष्प्राण कर देंगे।

वाक्य की साधारण बनावट में उलट-फेर अथवा वाक्य-विन्यास रूपान्तर करने पर भी श्रालंकारिक चमरकार श्रा जाता है: श्रीर इस प्रयोग द्वारा भी भावनाश्रों की गहरी श्रनुभूति दी जा सकेगी। इसका कारण यह है कि जब मनुष्य विह्वल श्रथवा उत्तेजित रहता है तो उसके कथित वाक्यों की बनावट बिगड़ी हुई रहती है श्रौर वे वाक्य उसकी उत्तेजना की श्रभिव्यंजना भली भाँति करते हैं— कर्ता, कर्म, संज्ञा, विशेषण इत्यादि सब उसके वाक्य में श्राते तो हैं मगर श्रपने साधारण विन्यास में नहीं। कभी वक्ता बोलते-बोलते विषयान्तर कर बैठता है, कभी वोलते-वोलते एकदम से रुक जाता है, कभी भावोद्दे क में शब्द दुहराने लगता है। इन सबका प्रदर्शन विकृत वाक्य-विन्यास द्वारा सरल श्रीर स्वाभाविक होगा। किन्तु इस श्रलंकार का प्रयोग तभी सफल होगा जब वक्ता अपने विचार अध्रे छोड़ दे, दूसरे विचारों की श्रङ्खला बाँधे, फिर उसे भी छोड़कर तीसरे विचार की व्यंजना करे श्रौर श्रोत।श्रों के मन में इस बात की शङ्का उत्पन्न कर दे कि अब कदाचित् तीनों अधूरे और विभिन्न विचारों की न तो पूर्ति हो सकेगी ग्रौर न उनमें साम्य उपस्थित हो सकेगा, ग्रौर जब यह श्राशंका पूरी-पूरी हो जाय तो उसी समय वक्ता विलच्चण रूप से विचार-पूर्ति करके सब में साम्य प्रदर्शित कर दे।

प्राय: सम्बोधनालंकार, विस्तृत ग्रथवा संनिप्त वर्णन, तथा शाब्दिक विन्यास-परिवर्तन द्वारा भी उन्नत शैली की श्रभीष्ट-सिद्धि होगी। सम्बोधना-लंकार का प्रयोग श्रोताश्रों में गौरव की भावना लाता है श्रौर वे उत्साहित होकर उसी प्रवाह में वह चलते हैं। सम्बोधन की भूमिका में वे उन भावनाश्रों का मूर्त रूप देखेंगे जो केवल काल्पनिक रूप में वे समम सकते थे श्रौर इसके द्वारा उन पर जो विचित्र प्रभाव पड़ता है उनके समस्त मनस्तल को उच्च स्तर पर रखता है। विस्तृत वर्णन द्वारा सरलता से वाक्य-विन्यास में लय की प्राय-प्रतिष्ठा की जा सकती है श्रौर उसके बहुल प्रयोग का प्रभाव वैसा ही होगा जैसा श्रनेक वाद्यों के सम्मिलित स्वरों श्रथवा मंकार का होगा। परन्तु इसका प्रयोग अत्यन्त सतर्कतापूर्वक होना चाहिए, क्योंकि इसमें समस्त शैली के निष्प्राण होने की श्राशंका प्राय: बनो रहेगी। शाब्दिक श्रथवा वाक्य विन्यास के श्रन्तर्गत एकवचन के स्थान पर बहुवचन तथा भूत काल के स्थान पर वर्त-मान की कल्पना की गणना होगी। दोनों के विश्वद्ध प्रयोग से उन्नत शैली श्रत्यन्त प्रभावपूर्ण हो जायगी। परन्तु श्रलंकार-प्रयोग में लेखक वर्ग को बहुत

सावधान रहना चाहिए। उनका प्रयोग केवल मनोवैज्ञानिक रूप में नहीं वरन् वातावरण तथा स्थान-विशेष. देश-काल, व्यक्ति तथा विषय सबका समुचित विचार करने के बाद होना चाहिए। नहीं तो लाभ की जगह हानि की श्रधिक सम्भावना होगी। श्रीचित्य विचार के बिना किसी भी श्रलंकार का सफल श्रीर स्वाभाविक प्रयोग श्रसम्भव होगा। रूपक तथा श्रतिशयोक्ति के प्रयोग तथा उनको संख्या का निश्चय भावों की गहराई तथा उनके विस्तार पर होगा। इस विषय में कोई नियम मान्य नहीं; केवल श्रीचित्य ही श्रेष्ठ है।

भव्य ग्रथवा उन्नत शैली में शब्द-प्रयोग का विचार भी श्रावश्यक होगा। लेखकवर्ग को प्रचलित तथा विलत्त्रण शब्दों के उचित प्रयोग का पूर्ण ज्ञान होना चाहिए । कुछ पुराने श्रालीचकों ने शब्द के रूप, ध्वनि श्रीर श्राकार में निहित सौन्दर्य की स्रोर संकेत किया था। स्रव यह निश्चित रूप से कहा जाने लगा कि प्रत्येक शब्द में एक ऐसा चमत्कार निहित है जो वाक्य में प्रयुक्त होते ही स्पष्ट होने लगता है। जब-जब श्रीर जहाँ-जहाँ शैली में उच्चता श्रथवा भव्यता, तीवता श्रथवा सौन्दर्य प्रस्तुत होगा, शब्द के चमत्कार का सहयोग बहुत-कुछ वहाँ रहेगा। सुन्दर शब्द निर्जीव विचार को सजीव कर देते हैं; उन्हीं के चमत्कारपूर्ण प्रकाश से विचार दीष्तमान हो उठता है। परन्तु लेखकों को भव्य शब्दों के प्रयोग में बहुत सतर्क रहना पड़ेगा-उनका प्रयोग श्रोछे प्रसंग में नहीं होना चाहिए। परिचित शब्दों का प्रवाहपूर्ण प्रयोग ही साधरणतः फलप्रद होगा । वाक्य में, शब्दों की सजावट के कारण भी भव्य शैली में सौन्दर्य तथा प्रभाव त्राता है। शब्दों की सामंजस्यपूर्ण सजावट के फलस्वरूप केवल त्रानन्द तथा प्रबोधन ही नहीं वरन् भव्यता की भी प्राण-प्रतिष्ठा होती है। यह प्राण-प्रतिष्ठा संज्ञेप-कथन द्वारा भी होगी परन्तु इस बात का सतत ध्यान रखना चहिए कि संज्ञेप-कथन में दुरुहता न श्राने पाए।

भाषण-कला तथा शास्त्र की श्रवनित के कारणों पर भाषण-कला विचार करते हुए यह नियम स्थिर किया गया कि प्रजातन्त्र में ही भाषण-कला की उन्नति होगी, क्योंकि

उसी प्रकार के शासन-विधान में वैयक्तिक स्वतन्त्रता तथा राजनीतिक श्रौर राष्ट्रीय भावनाश्रों का पालन-पोषण हो सकता है। ऐसे ही शासन-विधान के श्रन्तर्गत महान् श्रादशों की श्रोर जनता श्रग्रसर होगी, उनकी कल्पना जाग्रत होगी, उनमें भविष्य के प्रति श्राशापूर्ण मंगल-कामनाश्रों का जन्म होगा, जिसके फलस्वरूप महान् साहित्य का निर्माण होगा। भाषण-शास्त्र तथा काव्य का श्रेष्ठ स्वजन होगा; उसमें श्रमरत्व के गुण रहेंगे। साम्राज्यवादी

शासन द्वारा दासत्व की भावना जाव्रत होगी, समाज के ब्रादर्श दृषित हो जायँगे ब्रोर जनता निराश तथा दतभाग्य बनी रहेगी ब्रोर ऐसे बातावरण में उसकी नैसर्गिक प्रतिभा का विकास भी नहीं हो पायगा। ऐसी परिस्थित में न तो श्रेष्ठ जीवन-यापन होगा ब्रोर न श्रेष्ठ साहित्य का निर्माण। यह देखा भी गया है कि लोभ तथा लिप्सा पाखरड तथा ब्रनैतिकता का प्रसार करती है ब्रोर मानव की ब्रात्मा को कुण्ठित कर उसका पत्तन कराती है।

त्र्यालोचक की शिचा-दीचा विशुद्ध त्रालोचना-चेत्र में, साहित्य को परखने के लिए भी त्रनेक श्रेष्ट श्रोर मौलिक नियमों का निर्माण हुत्रा। श्रालोचक का कार्य वास्तव में बहुत कठिन है। उसे प्रचुर मात्रा में साहित्यिक श्रनुभव होना चाहिए: वस्तुतः साहित्यिक श्रनुभव की पराकाष्ठा

ही आलोचना का रूप ग्रहण कर लेती है। आलोचक अपने इसी अनुभव द्वारा श्रेष्ठ साहित्य के गुणों की त्र्योर संकेत कर सकता है। श्रेष्ठ साहित्य का सर्व-श्रेष्ठ गुर्ण है उन्नत कल्पना तथा भावों की व्यापकता ख्रथवा गहराई। उसमें श्रात्मोत्कर्ष देने की शक्ति होती है, श्रात्मा में गर्व श्रीर श्रानन्द की लहरें प्रवाहित करने की समता होती है; उसमें प्रत्येक शब्द श्रपने साधारण श्रर्थ की अपेचा कहीं अधिक गहरे अर्थ की अभिव्यञ्जना करते हैं। अब तक प्रबोधक शिचा तथा त्रानन्द त्रथवा बौद्धिक एवं भावात्मक संकेत देना ही श्रेष्ठ काव्य का गुर्ण माना जाता था, परन्तु इस काल से काव्य की कल्पनात्मक प्रेरणा तथा भन्य भावनात्रों के प्रसार की त्रमता उनका मुख्य गुण समका जाने लगा। उसमें मनुष्य के सम्पूर्ण व्यक्तित्व को प्रभावित करने की चमता की माँग होने लगी। इन मौलिक नियमों के साथ-साथ साहित्य के श्रमस्व के विषय में भी एक श्रेष्ठ नियम बना। श्रेष्ठ साहित्य का प्रमुख गुग है उसका श्रमरत्व। वह देश-काल की परिधि के बाहर है श्रीर उसकी प्रेरणा प्रत्येक काल में एक-समान रहती है। उसमें कथित सत्य कालान्तर में परिवर्तित नहीं होते ; उनका महत्त्व समय तथा काल कम नहीं कर पाता; वे युग-युगान्तर में अपनी प्राचीन ज्योति लिये चलते हैं और वह ज्योति कभी भी धृमिल नहीं हो पाती। कला की श्रेष्ठता इसी में है कि वह प्रत्येक युग में, मानव को समरूप से आकर्षित करे। कला की श्रेष्ठता का सर्वश्रेष्ठ निर्णायक है काल। यदि कला प्रत्येक काल में श्रपनी प्रतिष्ठा बनाए रख सकती है तो वह श्रमर होगी। श्राधुनिक काल के श्रालोचकों के इस नियम को स्तुत्य मान कर इसका श्रच्रशः प्रयोग किया है । श्रेष्ठ साहित्य वही है जो श्रनेक बार पढ़े जाने पर भी फीका नहीं जान पड़ता, जितना ही ख्रीर जितनी बार भी वह पड़ा जाता है उसमें नवीन चमत्कार प्रस्तुत होता जाता है। प्रत्येक युग के पाठकों को वह सम-रूप में त्रानिन्दत, त्राकवित तथा प्रेरित करता रहता है। श्रेष्ठ कला तथा मानवी भावों में एक ऐसा आध्यात्मिक सम्बन्ध रहता है जो युग और काल के करूर हाथ तोड़ नहीं पाते—वह डोर श्रटूट रहती है। उस श्राध्यात्मिक सम्बन्ध में एक ऐसी ज्योति रहती है जो अपनी श्राभा युग-युगान्तर में सम रूप से बनाये रखती है। सभ्यता तथा संस्कृति के भेद-भाव भी वह नहीं जानती, उसे जहाँ कहीं मानव-हृद्य मिलता है वह अपना आकर्षक वितान तनने लगती है।

श्रेष्ठ-साहित्य-निर्माण

पहली शती के प्रायः सभी श्रालोचकों की धारणा थी कि श्रेष्ठ साहित्य में शब्द इत्यादि के शुद्ध श्योग श्राव-श्यक हैं, परन्तु यह विचार आमक ही नहीं हेय भी है। व्याकरण तथा प्रयोग की शुद्धता से ही श्रेष्ठ साहित्य

प्रादुर्भूत नहीं हो सकता, प्रत्युत शुद्धता की परवाह न कर भव्यता का विचार ही वांछनीय होगा। श्रेष्ठ लेखक ग्रपने उच्च विचारों के प्रवाह में बहता हुआ यदि इधर-उधर दो-चार त्रशुद्धि कर भी जाय तो भी चम्य है। परन्तु वह साधारण लेखक, जो साधारण ग्रौर त्रावेशहीन रूप से केवल शुद्धता का ध्यान रखते हुए उच्चता की श्रोर श्रयसर नहीं होता, श्रचम्य है।

उच्चकोटि की कल्पनात्मक साहित्यिक रचना में दोष चम्य है,परन्तु साधा-रण कोटि की रचना में चम्य नहीं। प्रायः सभी श्रेष्ठ कल्पनात्मक उड़ानों में दो-चार दोष रह ही जायँगे श्रौर उससे कोई विशेष हानि भी नहीं होगी। श्रेष्ठ साहित्य का ध्येय होना चाहिए भन्यता का प्रसार, श्रौर इस ध्येय की पूर्ति में कोई भी कभी न होनी चाहिए, चाहे शुद्धता में कभी हो जाय। मानव-हृदय में भव्य तथा विशाल दृश्यों की ख्रोर नैसर्गिक ख्राकर्षण रहता है। ख्राकाश का विस्तार, हिमाच्छादित पर्वत-शिखर, चन्द्रिका का हास, सूर्य का तेज, वर्षा का मेघ-गर्जन, सभो मानव-हृद्य को अन्यक्त रूप में प्रभावित करते श्राए हैं श्रौर करते रहेंगे । उसी प्रकार साहित्यिक भन्यता की श्रोर भी मानव सहज ही श्राकर्षित होता है, उसी भन्यता की श्रनुभूति में मनुष्य परमात्मा के सामीप्य का श्राभास पाता है। कदाचित् इस प्रकार के श्रालोचनात्मक विचार उस युग के लिए नवीन ही नहीं वरन् ग्राश्चर्यजनक भी हैं।

कल्पना का महत्त्व

कल्पना के तत्त्व ऋौर उसके प्रयोग पर विचार करते हुए यह निष्कर्ष निकाला गया कि कल्पना का प्रमुख ध्येय है यथार्थ जीवन के परे ऐसे परी-देश का निर्माण, जिसमें हमारे जीवन की श्राशाश्रों श्रोर उच्चाकांचाश्रों, हमारे श्रादशौं तथा हमारी कामनाश्रों की पृर्ति दिखाई दे। हमारे यथार्थ जीवन से उनका वैसा ही सम्बन्ध हो जैसा श्रुव नचत्र तथा सप्त-ऋषियों में है। वहाँ हमें श्रपने जीवन की श्रलभ्य वस्तुश्रों का मूर्त रूप दीख पड़े, उनमें कल्पना-जगत् का यथार्थ हो। जीवन के श्रनेक स्थलों से कुछ तत्त्व चुन-चुन कर कित, श्रनेकरूपी वस्तु में एकरूपता लाकर ऐसे समन्वित जीवन की विशद कल्पना कर सकता है जिसे देखकर हमारी श्रात्मा को श्रानन्द मिले, हमें दैवी प्रकाश मिले, हमें निस्सार जीवन का सार मिले। कियात्मक कल्पना का यही श्रेष्ट कार्य है। इसका प्राण् है भावोद्देक; इसका श्रादर्श है यथार्थ से प्रतिविभिन्नत एक दूसरे जगत् की कल्पना, जहाँ जीवन का सत्य हमें सहज ही श्रात्मसात् हो जाए।

तुलनात्मक तथा निर्णयात्मक त्रालोचना-प्रणाली कल्पना-चेत्र के त्रातिरिक्त तुलनात्मक त्रालोचना प्रणाली के सम्बन्ध में भी काफी व्यापक तथा महत्त्वपूर्ण विचार प्रस्तुत किये गए। यद्यपि पिछले युगों के यूनानी त्रालोचकों ने इस प्रणाली-विशेष की सराहना की थी श्रीर उसके प्रयोग पर जोर दिया था,

परन्तु इस युग में इसके प्रयोग में बहुत उत्साह दिखाई देता है। काव्य की सार्वभौमिकता का निश्चय करने के उपरान्त यह स्वाभाविक ही था कि अनेक देशों श्रौर श्रनेक युगों के साहित्यकारों की तुलनात्मक समीचा होती श्रौर उनमें काव्य के सार्वदेशीय सिद्धान्तों की खोज होती, श्रौर यह हुश्रा भी। पहले यूनानी तथा रोमीय साहित्यकारों का तुलनात्मक विवेचन शुरू हुन्ना, तत्परचात् साहित्य के श्रेष्ठ तत्त्वों की श्रोर संकेत किया गया। कलाकारों की प्रमुख तथा गौरा विशेषताश्रों का विस्तृत विवेचन होने जगा श्रौर कल्पना, भावोद्गेक इत्यादि की प्रचुरता के आधार पर उनकी श्रेष्ठता पर वक्तव्य प्रकाशित होने लगे। इसके प्राधार पर निर्णयात्मक म्रालोचना-चेत्र में विशेष प्रगति हुई। नियमों की मर्यादा बिलकुल गिरा दी गई; व्याकरणात्मक शुद्धता इत्यादि की कोई भी परवाह न की गई। केवल ऐसे तत्त्वों पर जोर डाला गया श्रौर ऐसे गुर्णों की सराहना की गई जो श्रेष्ठ साहित्य के प्राण-स्वरूप थे। श्रालोचक का ध्येय बदल गया, उसे कलाकार के ग्राच्छे-बुरे होने का निर्णय न करके काव्य के विशेष तत्त्वों की श्रोर ध्यानाकर्षित करने का श्रादेश मिला। उस पर से निर्ण्य देने का भार हट गया ग्रीर उसका महत्त्व इसी में रहा कि वह कलाकार द्वारा रचित-कान्य का अर्थ-प्रकाश करे, पाठकवर्ग को उस अर्थ को हृदयंगम करने में सहायता दे, उसके प्रति उनमें उत्साह की मात्रा बढ़ाए, काव्य के हृद्य

का दर्शन कराए तथा बौद्धिक श्रथवा काल्पनिक श्रनुभूति तीव करे। श्राधुनिक युग के श्रेष्ठ श्रालोचकों ने श्रालोचना के इस उद्देश्य को पूर्णतः सराहा है श्रौर इसे सिद्धान्त रूप में मान लिया है। इस दृष्टि से सन् ईसवी उत्तरार्ध के श्रालोचक श्रेष्ठ थे श्रौर उनकी श्रालोचना-प्रणाली श्रत्यन्त मौलिक तथा महत्त्वपूर्ण थी।

उपरोक्त विवेचन से स्पष्ट है कि सन् ईसवी उत्तरार्ध में श्रालोचना-चेन्न में महत्त्वपूर्ण प्रगति हुई। यद्यपि श्रनेक प्राचीन यूनानी तथा रोमीय श्रालोचकों ने बहुत से श्रालोचनात्मक नियमों का निर्माण कर रखा था श्रीर उनके प्रयोगों की विशद व्याख्या भी की गई थी परन्तु इस काल में निर्मित सिद्धान्तों की मौलिकता तथा उनका महत्त्व प्रमाणित है। भव्य-शैली के तत्त्वों की व्याख्या, श्रलंकारों के मनोवैज्ञानिक श्राधार का श्रनुसंधान, श्रनुकरण-कला की नवीन परिभाषा, कल्पना तथा भावोद्दे के की महत्ता, तुलनात्मक तथा निर्णयात्मक श्रालोचना-शैली को समीचा, साहित्यिक श्रमरत्व के गुणों की खोज—सभी, इस युग के महत्त्व के स्पष्ट प्रभाण हैं। इस युग में ऐसे साहित्यिक तत्त्वों का विकास हुश्रा, जिनकी पूर्ण छाया श्राज के साहित्य-संसार पर भी विदित है। श्राधुनिक काल की श्रात्मा का प्रथम दर्शन प्रायः इसी युग में स्पष्टतः मिलेगा।

भाषण-कला का सुधार सन् ईसवी उत्तराई में काव्य-शैली के श्रितिरक्त भाषण-शास्त्र तथा उसके श्रन्तर्गत श्रनेक प्रकार की शैलियों पर भी सम्यक् रूप से विचार हुश्रा। इस ईसवी की श्रनेक साहित्यिक विश्वज्ञलताओं की श्रोर

हम पहले संकेत कर चुके हैं। भाषण-शास्त्र के चेत्र में बहुत श्रस्तव्यस्तता फैली हुई थी श्रौर लेखक तथा वक्तावर्ग मनमाने रूप में भाषण-शास्त्र का प्रयोग करने लग गए थे श्रौर जिन-जिन विषयों पर वागीश श्रपनी कला प्रयुक्त करने लगे थे, वे कृत्रिम ही नहीं श्रनुपयोगी भी थे। भाषण-शास्त्र-चेत्र में शायद ही कोई स्पष्टता पर जोर देता हो। सभी लेखक श्रौर वक्ता शब्दा-डम्बर, विस्तृत वर्णन, श्लेषात्मक श्रथवा व्यंग्यात्मक कथन के पीछे पागल थे। साहित्य में हर श्रोर कुरुचि फैली हुई थी। पुराने यूनानी तथा रोमीय वागीशों की उन्नत कला भुला दी गई थी—सस्ते श्रलंकार-प्रयोग द्वारा श्रेष्ठता लाने का प्रयास किया जा रहा था श्रीर पाठकवर्ग भुलावे में पड़ा हुश्रा था। वाक्य-विन्यास में श्रनर्थक परिवर्तन किये जाते थे श्रौर छोटी-छोटी निकृष्ट रचनाश्रों

त्रफलात्ँ, त्ररस्त्, हारेस, डायोनिसियस, टैसिटस।

से अलंकार हूँ ह निकाले जाते थे जिनका उत्साहपूर्ण प्रयोग हुआ करता था। अतिशयोक्ति, वित्र हावाद, आहम्बर, अनर्गल संवाद तथा निर्थंक शब्दावली के फेर में प्रायः सभी तत्कालीन लेखक पड़े हुए थे। तत्कालीन शिक्षा-प्रणाली तथा वैयाकरणों द्वारा विरचित नियमावली, कदाचित् इस विषमता के लिए अधिकांश रूप में उत्तरदायी थी। सामाजिक तथा राजनीतिक वातावरण पर भी उसका उत्तरदायित्व रखा जा सकता है। वैयाकरणों ने विना भाषण-कला की आत्मा को पहचाने हुए नियम बनाने शुरू कर दिए और इस अनिधकार चेष्टा से बहुत हानि हुई। पाठशालाओं में पढ़ाई जाने वाली पुस्तकें भी कृतिम नियमों और कुरुचिपूर्ण साहित्य को प्रोत्साहन दे रही थीं। प्रभावोत्पादकता के लिए श्रुव प्रयास किया जाता था, और आदि से अन्त तक इसी प्रयास में लेखकवर्ग लगा रहता था। कुछ शिक्तक, अमवश, शिक्ता भी ठीक तरह से नहीं दे रहे थे। उन्होंने श्रीभव्यंजना को सब नियमों से मुक्त कर दिया और केवल प्रेरणा को महत्त्व दिया जिसका फल यह हुआ कि विलच्चणता तर्क को चुनौती देती रही और श्रोतावर्ग बिना अर्थ समभे और उसकी परवाह किये केवल शाब्दिक तड़क-भड़क के वशीभूत वक्तावर्ग को वाह-वाही देता रहा।

परन्तु इस काल के उत्तराई में परिस्थित कुछ बदल-सो गई, क्योंकि राजनीतिक तथा शिचा-चेत्र में परिवर्तन हुग्रा ग्रौर जनता ग्रौर पाठकवर्ग कुछ ऐसे साहित्यिक सिद्धान्तों की खोज में रहने लगे जो विश्वस्त होते ग्रौर जिनसे देश के साहित्य की प्रगति होती। पिछले वर्षों में ग्रनेक वागीश, भाषण शास्त्र पर ग्रपने विचार प्रकट कर चुके थे परन्तु सबके विचार कहीं-न-कहीं एक दूसरे के विरोधी थे। परन्तु ग्रब देश के परिवर्तित वातावरण में यह ग्रावश्यक हो गया कि कोई श्रेष्ठ ग्रालोचक प्रचलित बुराइयों के निराकरण के हेतु भाषण-शास्त्र पर वैज्ञानिक रूप से विचार करता, श्रेष्ठ नियम बनाता ग्रौर उन नियमों को उदाहरण द्वारा प्रमाणित करता। यह कार्य सन् ईसवी उत्तराई में ही एक श्रेष्ठ ग्रालोचक द्वारा पूर्ण हन्ना।

इस साहित्यिक प्रयास के ज्ञन्तर्गत भाषण-शास्त्र पर विस्तृत रूप में विचार हुआ, उसका वर्गीकरण हुआ, उसके उद्देश्य तथा प्रकृति का विवेचन किया गया, उसके विषय तथा शैली का विश्लेषण हुआ और श्रेष्ठ वागीशों के गुणों की व्याख्या की गई। भाषण-शास्त्र का मुख्य उद्देश्य मत-परिवर्तन तथा प्रबोधकता था, इसलिए तर्क तथा उसके सम्यक् विकास को भी आवश्य-कता आ पड़ी। शब्द ही तर्क में प्रयुक्त होते थे इसलिए शब्द-चयन और

१. विवन्टिलियन

उनका सामंजस्य भी कम श्रावश्यक न था। यही नियम प्राचीन वागीशों ने भी मान्य समभे थे, परन्तु उन प्राचीन नियमों को इस काल में परिष्कृत रूप मिला और नियमों पर तो कम, साहित्य की आत्मा पर विशेष जोर दिया गया। इस सम्बन्ध में यह कहा गया कि स्रन्छे लेख तथा ऋच्छी वक्तृता में कोई विशेष अन्तर नहीं और कला तथा प्रकृति में भी विरोध नहीं। कला तो केवल प्रकृति को नियमित रूप देने का प्रयास करती है, वह उसी से प्रसूत है श्रौर उसी में उसका जीवन निहित है। कला में कृत्रिमता का कहीं भी लेश नहीं रहता, वह प्रकृति के प्रभाव को केवल गहरा करने में दत्तचित्त रहती है श्रौर प्रकृति भी उसे इसी कारण अपना हार्दिक सहयोग प्रदान करती है। इसलिए भाषण-शास्त्र के पूर्ण विकास के लिए कला का प्रयोग ऋत्यावश्यक है। बिना कला के उसमें न तो शक्ति श्रायगी श्रीर न जीवन श्रायगा-कला द्वारा ही उसमें सौष्ठव तथा सौन्दर्भ का विकास होगा। कला श्रौर प्रकृति के इस सहज सम्बन्ध से यह विचार भी पुष्ट होता है कि वागीश केवल कला के बल पर श्रेष्ठ नहीं हो सकता: उसमें नैसर्गिक प्रतिभा भी त्रावश्यक है। लिखने तथा बोलने की चमता और प्रकृति-प्रदत्त प्रतिभा, कला तथा अभ्यास द्वारा ही श्रेष्ठता प्राप्त करती है। श्रेष्ठ वागीशों के लिए यह भी श्रावश्यक है कि जो जो भावोद्देक वे श्रोतावर्ग में चाहते हों, उसे स्वयं श्रनुभव करें क्योंकि बिना व्यक्तिगत श्रनुभव के वह भावना दूसरों में प्रसारित नहीं हो सकती। श्रलंकार प्रयोग की शक्ति भी आवश्यक है, क्योंकि भावनाओं को मूर्तिमान करने में ही भाषण-शास्त्र की सफलता है।

भाषण-शास्त्र का प्रथम महत्त्वपूर्ण श्राधार है— शाटद-प्रयोग विचार शब्द। शब्द शैली का श्राधार-स्वरूप भी है श्रीर उसके व्यक्तिगत सौन्दर्य, उचित प्रायोगिक रूप, श्रलंकार द्वारा सौन्दर्य सृष्टि, सभी पर शैली की श्रेष्टता निर्भर रहती है। शब्दों का चुनाव प्रचलित शब्दावली से ही होना चाहिए, क्योंकि स्पष्टता तथा यथार्थ वर्णन के लिए श्रप्रचलित शब्दावली फलप्रद न होगी। साधारणतः यह देखा जाता है कि वक्तावर्ग साधारण बोल-चाल के शब्द-प्रयोग में संकोच करते हैं, श्रीर श्रप्रचलित शब्द-प्रयोग से श्रोताश्रों को प्रभावित करने का प्रयत्न करते हैं श्रीर श्रपर उनकी चले, तो कम-से-कम प्रचलित शब्दों की श्राधी संख्या को वह देश-निकाला दे हैं। यह शब्द-द्वेष ठीक नहीं। वे साधारण शब्द, जो बहुत दिनों से शिचित समाज में प्रयुक्त होते श्राए हैं, सफलतापूर्वक वागीशों द्वारा प्रयोग में लाए जा सकते हैं। परनत इस साधारण नियम से यह श्रामक अर्थ न निकालना चाहिए कि सभी साधारण शब्द फलप्रद होंगे। बास्तव में सफल वक्तृता के लिए वे ही शब्द उपयोगी होंगे जो साधारण होते हुए भी कलात्मक रूप में प्रयुक्त होने की चमता रखते हों]। उनमें साधारण स्तर से ऊँचे उठने की शक्ति होनी चाहिए। कुछ शब्दों में तो यह गुण साधारणतः रहता है श्रौर वे श्रनेक प्रकार से फलप्रद-रूप में प्रयुक्त होते हें—इनमें ऐसे शब्दों की गर्णना है जो श्रपने रूप श्रौर श्राकार तथा ध्वनि में कुछ विशेषता रखते हैं, कुछ ऐसे हैं जो स्वरात्मक ध्वनि में, तथा श्रन्य ऐसे हैं जो पुराने प्रसंगों में प्रयुक्त होने के कारण रुचिकर हैं। साधारण शब्द भी समयानुसार शैली को शक्ति-प्रदान कर सकते हैं। लेखकवर्ग नव-निर्मित शब्द तथा विलच्चा अलंकार भी प्रयुक्त कर सकते हैं परन्तु इसमें सतर्कता की त्रावश्यकता पड़ेगी श्रौर उनका बहुल प्रयोग नहीं होना चाहिए; यही विचार ग्रप्रचित राब्द-प्रयोग के विषय में भी मान्य है। उनके द्वारा ग्रभि-व्यंजना में भव्यता श्रायगी श्रौर प्राचीन जगत् का वातावरण भी प्रस्तुत किया जा सकेगा, परन्तु इनका प्रयोग तो श्रौर भी सतर्करूप में करना पड़ेगा क्योंकि श्रगर भाषा में ऐसे शब्दों की प्रचुरता हुई तो पाणिडत्य-प्रकाश श्रधिक होगा, प्रभावोत्पादकता कम रहेगी।

शब्दों की सजावट के विषय में स्पष्टता का ध्यान स्पष्टता सबसे पहले रखना चाहिए और वाक्य में निर्धिक ग्रंश न ग्राने चाहिएँ। लम्बे, ग्रब्यवस्थित तथा ग्रनेक उपवाक्य पूर्ण वाक्य ग्रक्सर दुरूह हो जाते हैं। वाक्य में शब्द-प्रयोग ऐसे रूप में होना चाहिए कि जिससे ग्रर्थ तो समभ में ग्रा ही जाय मगर साथ-साथ यह भी हो कि उससे दूसरे ग्रर्थ निकलें ही नहीं ग्रीर मूल ग्रर्थ का न समभना ही ग्रसम्भव हो जाय। ग्रमुचित तथा हेय शब्द, निर्धिक तथा ग्राडम्बरपूर्ण शब्द शैली को दुरूह, ग्रहचिकर तथा विकृत बना देते हैं, उनका प्रयोग बांछ-नीय नहीं। इनके प्रयोग द्वारा शैली में न तो भव्यता ग्रा पाएगी ग्रीर न ध्यानाकर्षण ही होगा।

शब्द-प्रयोग में क्रम ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है ग्रौर इसी क्रम के द्वारा उसमें प्रभावोत्पादकता ग्रायगी। इस सम्बन्ध में कुछ पुराने पण्डितों ने नियम बना रखे हैं जिनके श्रनुसार किया के पहले संज्ञा, क्रियाविशेषण के पहले क्रिया तथा सर्वनामों के बाद विशेषण का प्रयोग होना चाहिए। परन्तु ये नियम कोरे नियम हैं ग्रौर इनका ग्रन्तरशः श्रनुसरण श्रेष्ठ शैली को निष्प्राण कर देगा। जिस प्रकार से मूर्त्त-कलाकार पत्थरों को तराश कर सुन्दर मूर्ति का निर्माण करता है उसी प्रकार लेखक भी शब्द-समूह से शब्द काट-छाँटकर चुनता है श्रीर मनोनुकृत श्रेष्ठ शैली का निर्माण करता है-कुछ को वह अपनाता है, कुछ को दर रखता है, कुछ को पहले श्रीर दूसरों को बाद में प्रयुक्त करता है। इस दृष्टि में कोई अटल नियम नहीं बन सकता। हाँ, इतना अवश्य है कि शब्दों के स्वाभाविक क्रम द्वारा अधिकांश रूप में श्रेष्ठ शैली का निर्माण होता आया है। इस सम्बन्ध में लेखक को शब्दों के ध्वनि-सन्धि का विचार विशेष रूप में रखना चाहिए, बारी-बारी से लघु तथा दीर्घ ध्वनि का समन्वित प्रयोग होना चाहिए श्रोर सम-ध्वन्यात्मक शब्द एक ही साथ नहीं प्रयुक्त करने चाहिएँ, क्योंकि इससे पाठक ऊब उठेंगे श्रीर श्रस्वाभाविकता श्रा जायगी। शब्द-प्रयोग में लय भी कम श्रावश्यक नहीं। इसके द्वारा वाक्य का श्रारम्भ श्राकर्षक होगा श्रीर श्रन्त प्रभावपूर्ण, परन्तु इसके भी बहुल प्रयोग से हानि होगी। हमारे कानों पर ही इनके प्रयोग का निर्णय छोड़ना चाहिए। यदि प्रयोग श्रुतिमधुर हैं श्रीर उसमें कृत्रिमता नहीं तो उसका प्रयोग प्रशस्त होगा। कभी-कभी कुछ ऐसे शब्दों का प्रयोग भी आवश्यक हो जायगा जो अनावश्यक होते हुए लय को ठीक गति पर रखें त्रीर कुछ ऐसों को हटाना पड़ेगा जो अर्थ के विकास में उपयोगी नहीं। गद्य में भी कुशल लेखक, काव्य-समान लय प्रस्तुत कर सकते हैं श्रीर उसमें दीर्घ श्रीर लघु शब्दांशों के प्रयोग द्वारा श्राश्चर्यजनक विभिन्नता ला सकते हैं। परन्तु इस सम्बन्ध में, कोई नियम नहीं और यदि कोई है, तो वह है स्वाभाविक प्रयोग का श्रादर्श । श्रधिकांश रूप में विषय द्वारा ही शब्दों का चुनाव तथा श्रभिव्यंजना दोनों का रूप निश्चित हो जायगा। यदि शब्द श्रपने सहज-रूप में प्रयुक्त होंगे तो उस प्रयोग में किंचित्-मात्र भी कृत्रिमता नहीं श्रायगी श्रौर साथ-ही-साथ श्रभिव्यंजना में भी श्रौचित्य की रचा होती रहेगी।

श्रेष्ठ शैली के निर्माण में श्रन्य तत्त्व भी विचारणीय श्रलंकार हैं, जिनमें श्रलंकार प्रमुख हैं। इनके प्रयोग द्वारा भावोद्गे के में सहायता मिलती है श्रीर भावों की

व्यंजना चित्र-रूप में होने लगती है जो अत्यन्त प्रभावपूर्ण तथा आकर्षक प्रतीत होगी। लेखक की कल्पना अपनी त्विका से यथार्थ के आधार पर आकर्षक भावना-चित्र खींचती रहती है और सुन्दरतम सत्य का आभास मूर्च-रूप में देने की चेट्टा करती है। परन्तु शैली में यह गुण तभी आयगा जब प्रकृति का समुचित निरीचण तथा अनुकरण होगा। निरीचण और अनुकरण हारा उपमा तथा रूपक के चुनने में सहायता मिलेगी और भावों का आलंका-

रिक चित्रण सहज हो जायगा। इसके फलस्वरूप उपमेयों में दुरूहता के स्थान पर स्पष्टता त्रायगी, उनके द्वारा नवीनता त्रौर विलत्त्रणता तथा भव्यताका त्राभास मिलेगा, उनमें निहित भावसन्धि त्रथवा विरोधाभास पाठकों को त्राकर्षित करेगा। परन्तु इनका प्रयोग भी त्राधिक नहीं होना चाहिए, नहीं तो शैली में विषमता स्रायगी, सामंजस्य दूर हो जायगा स्रोर इसके फलस्वरूप प्रभाव में बहुत कमी या जायगी। वक्ता-वर्ग, य्रलंकार चेत्र से, मनोनुकृल श्रलंकार चुन सकते हैं ग्रौर विशेषण, उपवाक्य, सम्बोधन, मूर्त्तालंकार, ग्रति-शयोक्ति इत्यादि के उचित प्रयोग से शैली को प्रभावोत्पादक बना सकते हैं। कुछ लेखक श्रलंकारों से घृणा करते हैं; यह विचार चम्य नहीं । श्रलंकार, शैली के श्राभूषण हैं, भाषा को उर्वर बनाते हैं, साधारण भाषा को महत्-से-महत् सत्य की श्रभिव्यंजना करने की शक्ति प्रदान करते हैं, पाठकों को गहरे रूप में प्रभावित करते हैं और अभिन्यंजना में सौष्ठव और सौन्दर्य की प्राण-प्रतिष्ठा करते हैं। परन्तु श्रलंकारों के प्रयोग में सतर्कता, श्रौचित्य, परिस्थिति तथा स्वाभाविकता का ध्यान श्रत्यावश्यक होगा। श्रेष्ठ शैली तथा श्रलंकार-प्रयोग के अतिरिक्त जो दूसरा आवश्यक तत्व है, वह है वक्ता का व्यक्तित्व, क्योंकि उसी के चरित्र श्रौर सुरुचि के श्रनुसार शैली वनती श्रथवा विगड़ती रहेगी। वृद्ध, संयत फ़ैली में ही स्वभावतः बोलेंगे, युवाय्रों की शैली में उत्तेजना होगी, दर्शनज्ञ तर्क का अधिक सहारा लेंगे। इस दृष्टि से शैली का पुराना वर्गीकरण— सरल, भव्य तथा प्रभावोत्पादक—श्रेष्ट है।

साहित्यकारों ने श्रनुकरण के सम्बन्ध में भी काफी श्रमुकरण व्यापक रूप में विचार किया। श्रव तक, इस विषय में, सबसे प्रचित्त धारणा यह थी कि सफल श्रमुकरण के लिए प्रतिभा, श्रभ्यास तथा यथेष्ठ कलाज्ञान श्रावश्यक है परन्तु इस काल में इस नियम पर टोका-टिप्पणी भी हुई। श्रमुकरण, वास्तव में मानव-समाज का सहज-गुण है क्योंकि कलाजेत्र में जो कुछ भी हम श्राकर्षक श्रथवा श्रादर्शरूप में देखते हैं, उसका श्रमुकरण करने लग जाते हैं। सफल श्रमुकरण के लिए विशेष मानसिक चमता श्रावश्यक होगी श्रीर सुबुद्धि तथा विचारशीलता उसके प्रमुख गुण होंगे। इन्हीं दोनों से शैली में सौष्ठव तथा प्रभावोत्पादकता श्राती है परन्तु लेखकों को श्रेष्ठ साहित्यकारों का ही श्रमुकरण करना चाहिए श्रीर वह भी 'मिन्का स्थाने मिन्का' सिद्धान्त पर नहीं, परन्तु तर्कपूर्ण ढंग से श्रपने व्यक्तित्व का पूर्ण ध्यान रखकर ही किया हुश्रा श्रमुकरण ग्राह्म तथा श्राकर्षक होगा। श्रमुकरण तभी श्रेष्ठ होगा जब उसमें विभिन्नता होगी श्रीर

नये-नये रूप में शब्द तथा श्रलंकार द्वारा प्रभाव लाने का प्रयत्न किया जायगा। यों तो यह सभी जानते हैं कि मूल कृति का सम्पूर्ण श्राकर्षण विरला ही श्रनुकर्त्ता ला सकेगा, क्योंकि हद से हद श्रनुरूप छाया समान ही रहेगा, उसमें मूल की श्रात्मा नहीं श्रा सकेगी परन्तु फिर भी इसके द्वारा श्रनुकर्त्ता को श्रनुभव प्राप्त होगा, उसके भाव-प्रकाश में स्पष्टता श्रायगी तथा उसकी निजी शैली परिमार्जित होती चली जायगी।

कला तथा कला की प्रगति के सम्बन्ध में यह विचार कला ग्राभिमत हुग्रा कि प्रकृति कला का विरोध नहीं करती श्रीर समय की गित ही कला की पराकाष्ठा दिखला पायगी। कला-चेत्र में कला प्रगति तो एक नैसिर्गिक नियम है श्रीर इतिहास इसका साची है, देश, काल तथा वातावरण श्रीर रुचि-वैभिन्य ही इस प्रगति भावना के ग्राधारस्वरूप हैं। कला की श्रभिन्यंजना की कोई सीमा नहीं; उसमें विभिन्नता की मनमानी गुञ्जाइश है श्रीर इस दृष्टि से उसकी प्रगति भी निरन्तर होती जायगी। हाँ, ध्यान रखने योग्य बात यह है कि कला युग, देश श्रथवा काल की रुचि तथा भाषा की सहज श्रात्मा के श्रनुसार ही श्रपनी शैली चुने श्रीर भाषा की चमता का पूर्ण ज्ञान रखे।

सुखान्तकी के हास्य के विषय में यद्यपि पुराने नियम हास्य ही श्रधिकतर दुहराए गए परन्तु उनमें जो नवीन दृष्टिकोण प्रयुक्त हुश्रा, वह विचारणीय है। हास्य,

साहित्यिक ग्रीमन्यंजना का रुचिकर तस्व है ग्रीर उसका वैज्ञानिक विवेचन इस लिए कठिन है कि वह किसी श्रन्थक्त रूप में लोगों को प्रभावित करता है। साधारणतः हास्य, कुरूपता की ग्रोर ही संकेत करता है श्रीर शब्दों ग्रथवा ग्रसंगत कार्यों द्वारा श्रपने उद्देश्य की सिद्धि करता है। वस्तुतः इसका प्रकाश सहज प्रतिमा तथा परिस्थिति विशेष द्वारा ही होगा श्रीर इसीलिए यद्यपि उसमें कला वाञ्छनीय है, उसके प्रयोग के नियम गिनाए नहीं जा सकते। हास्य में सुरुचि श्रावश्यक होगी श्रीर उसके प्रयोग में समय श्रीर परिस्थिति का सदेव ध्यान रखना पड़ेगा। यदि हास्य किसी दुःखित व्यक्ति श्रथवा श्रमागे को श्रपना शिकार बनायगा, तो उसमें सुरुचि न श्रायगी। सर्वश्रेष्ठ हास्य वही है जो श्रत्यन्त स्वामाविक रूप में, दूसरों के कथित शब्दों, वाक्यों श्रथवा विचारों को ऐसे चमत्कारपूर्ण रूप में दुहराए कि मूल श्रथं से कहीं विभिन्न श्रथं निकले, संन्तेप-कथन ही हास्य की सहज श्रादमा है। १

१. देखिए--'इास्य की रूपरेखा'

सन् ईसवी उत्तराई में उपरोक्त श्रालोचनात्मक नियमों उपसंहार का महत्त्व बहुत दिनों तक स्थायी रहा । इस युग में यद्यपि युनानी श्रालोचना-प्रणाली ही बहुत श्रंशों में

मान्य रहो फिर भी श्रनेक नवीन दृष्टिकोणों से साहित्य के विभिन्न श्रंगों पर प्रकाश डाला गया। यूनानी नियमों की श्रपेत्ता प्रकृति के नियमों का साहित्यिक श्राधार द्वँ डना हितकर समभा गया। श्रव तक समस्त रोमीय श्रालोचना, यूनानी प्रणाली का ही श्रनुसरण करती ग्राई थी; श्रव प्रकृति के श्रनुसरण का श्रादेश मिला। श्रालोचना-जगत् में, इस काल में मनोविज्ञान तथा तर्क का विशेष बोलवाला रहा। साहित्य के सभी ग्रंगों का विवेचन हुश्रा, सभी शैं लियों का विश्लेषण किया गया श्रौर श्रालोचकों ने जो यूनानी परम्परा स्थापित कर दी थी, उसमें थोड़ा-बहुत परिवर्तन भी हुश्रा। इस युग का प्रभाव श्रागामी युग पर विशेष रूप से पड़ा।

श्रन्य साहित्यिक विचार पिछले प्रकरण में हमने सन् ईसवी उत्तराई के सर्वश्रेष्ठ श्रालोचकों की श्रालोचना-प्रणाली का विवरण दिया था। रोमीय श्रालोचकों ने, जैसा कि हम संकेत दे चुके हैं, बहुत काल तक यूनानी साहित्यादशों का

ही श्रनुसरण किया श्रोर यूनानी श्रालोचना-सिद्धान्तों की मर्यादा रोमीय साहित्य में प्रतिष्ठित रखी। दो-चार नियमों के प्रतिपादन में रोमीय श्रालोचकों ने मौलिकता भी दिखलाई, परन्तु जो-कुछ भी इस युग में लिखा गया सब पर यूनानी साहित्य की गहरी छाया है। छोटे-मोटे श्रालोचक भी यदा-कदा नवीन नियमों की खोज में लगे रहते थे परन्तु वे भी पुराने नियमों को ही नये शब्दों में दुहराकर सन्तुष्ट हो जाते थे। कुछ ने रूढ़िवादी विषय-चयन की भत्सेना की श्रोर महाकाव्य तथा दुःखानतकी में नवीन विषयों को फलप्रद घोषित किया; क्योंकि सर्वसाधारण के दुःख-सुख, कोध-चमा, श्रापह-दुराप्रह इत्यादि द्वारा हो श्रानन्द प्राप्त होता है; विरोधाभासयुक्त संचेप-कथन को शैली का श्रेष्ठ श्रामुषण कहा गया श्रीर उसे श्रीभव्यंजना में फलप्रद प्रमाणित किया गया; उत्तेजनाहीन काव्य की श्रनुपयोगिता तथा निरर्थकता प्रमाणित की गई; श्रेष्ठ शैली में विचार-कम, सुनुद्धिपूर्ण श्रलंकार-प्रयोग, निरर्थक शब्दावली का निराकरण तथा स्पष्ट श्रीव्यंजना की श्रावश्यकता बतलाई गई; शैली में श्रदता का श्रत्यिक ध्यान न रखकर भव्यता लाने श्रीर प्रतिभा को स्वतन्त्र

इस युग की साहित्यिक त्र्यालोचना के कर्णधार थे - टैसिटस, डेमीट्रियस लोजाइनस तथा क्लिन्टिलियन।

रूप से विकसित करने का आदेश दिया गया और कुछ आलोचकों ने भन्य शैली में अवगुण न होना ही दोष समका। सबसे श्रेष्ठ नियम प्रकृति के अनुसरण के सम्बन्ध में बना। साहित्यिक नियमों की अपेचा प्रकृति के नियम ही अधिक आहा प्रमाणित किये गए और लेखकों से प्रकृति के सुन्दर स्थलों, शान्त स्थानों तथा आकाश और पर्वत-शिखरों से प्रेरणा लेने का आप्रह किया गया।

काव्य के उद्देश्य के विषय में यह सिद्धान्त कभी-कभी सम्मत रहा कि काव्य द्वारा शिक्षा और नैतिकता दोनों का प्रसार होना चाहिए और दर्शन के सत्यों से ही उसे समुचित रूप में सम्बन्धित रखना चाहिए, क्योंकि दर्शन ही काच्य का मूल स्रोत है। श्रेष्ठ कान्य के लिए छन्द भी श्रावश्यक होगा, क्योंकि उसकी श्रेप्टता यद्यपि विषय की श्रेप्टता पर ही निर्भर रहती है; फिर भी छुन्द-प्रयोग से उसमें अधिक आकर्षण आ जायगा। कान्य का आनन्द, भावोद्देक, श्रनुकरण की प्रभावोत्पादकता, शब्द-सामंजस्य तथा श्रलंकार-प्रयोग में ही निहित रहता है श्रोर काव्य का प्रमुख श्रादर्श मानवी भावों का परिष्कार है। उसके द्वारा सच्चरित्रता, शान्ति, धैर्य, प्रेम तथा श्रन्यान्य मानवी गुणों का प्रसार होगा श्रौर समाज में नैतिकता की नींव सुदृ बनेगी श्रौर जीवन के दार्शनिक तत्त्वों को समभने में मनुष्य संलग्न होगा। कलाकारों की कला में . सौन्दर्य का विकास तभी होगा जब विचार तथा भाव-सामंजस्य श्रौर श्रौचित्य का पूरा-पूरा ध्यान रखा जायगा। यदि कलाकार ने काव्य के दो-एक भी तत्त्व भुला दिए ग्रथवा किसी व्यर्थ के ग्रंश को ग्राश्रय दे दिया तो उसकी कला में विकार प्रस्तुत हो जायगा। कान्य-कला का मुख्य खाधार है-प्रेम, ख्रौर इसी से समस्त काव्य प्रसूत है।

निर्ण्यात्मक त्रालोचना-प्रणाली पर विचार करते हुए कुछ त्रालोचकों ने हितकर त्रादेश दिये। साहित्य के मूल्यांकन में त्रालोचकों को सतर्क रहना चाहिए त्रोर व्यक्तिगत ईप्या त्रथवा देष, गर्व तथा वैमनस्य इत्यादि से दूर रहकर ही त्रालोचना करनी चाहिए। जब त्रालोचक इन दुर्गुणों को दूर करके त्रालोचना जिखेगा तो उसका कथन मान्य होगा, त्रव्या नहीं। इसके साथ-साथ त्रालोचक में सद्भाव भी होना चाहिए, क्योंकि बिना इसके गुण त्रीर दोष की परख नहीं हो पायगी। दूषित दृष्टिकोण, व्यक्तिगत कमजोरियों तथा सद्भावना की कमी के कारण त्रालोचना का त्रधिकांश त्रव्याह्य रहेगा त्रीर गुण की जगह त्रवगुण ही श्रधिक दिखलाई देंगे। सभी श्रेष्ठ लेखकों को रचनात्रों में प्राय: गुण त्रीर दोष दोनों हो रहते हैं श्रीर दोनों को प्रकाशित करना श्रेष्ठ

त्रालोचक का धर्म होना चाहिए। लेखकों की क्ठी प्रशंसा अथवा द्वेषपूर्ण बुराई किसी भी त्रालोचक को शोभा नहीं देती। गुण तथा अवगुण की तुलना स्रोर उनका विश्लेषण स्रालोचना का मूलाधार है।

इस युग के साहित्य चेत्र में लेख-कला की भी नींव पड़ी। आलोचना तथा जीवन-वृत्तान्त लिखने में ही पहले-पहल लेख-शैली प्रयुक्त हुई ग्रौर उसके गुर्णों का पूर्ण विकास त्राधुनिक काल में हुत्रा। लेखों में संवाद की स्वाभाविकता, विचारों की स्वतन्त्रता, भावों की उन्मुक्तता, विचारात्मक शैली का प्रवाह समुचित रूप में होना चाहिए। इतिहास रचना पर भी कुछ महत्त्वपूर्ण विचार प्रकाशित हुए। तत्कालीन इतिहासकारों के दोषों का ध्यान रखकर ही नवीन नियम बनाए गए, जिसके अनुसार इतिहासकारों को अपना विषय पूर्णरूपेण जानना चाहिए था श्रौर विचारों की श्रभिव्यंजना भी समुचित रूप में करनी चाहिए थी। यही नहीं, लेखकों में नैतिक गुर्णों का होना भी श्रावश्यक सममा गया, क्योंकि विना इसके ऐतिहासिक वर्णनों में कुछ-न-कुछ दोष श्रा जायँगे। इतिहास-वृत्त सतर्कता से इकट्टा करना चाहिए श्रौर उचित दृष्टिकोण द्वारा समस्त वृत्त को कलात्मक रूप से प्रदर्शित करना ही श्रेयस्कर होगा। इतिहास-कार को पहले तो पाठकों के मन में भविष्य के प्रति उत्सुकता बढ़ानी चाहिए तत्पश्चात् वर्णन ऐसा होना चाहिए जिसमें न तो व्यर्थ का विस्तार हो श्रीर न किसी प्रकार का अनौचित्य । इतिहासकार की शैली का प्रमुख ध्येय होना चाहिए—सरलता तथा स्पष्टता। उसे न तो शैली के बाह्याडम्बरों का सहारा लेना चाहिए ग्रौर न ग्रस्वाभाविक ग्रथवा चमत्कारपूर्ण ग्रलंकारों को ही प्रयुक्त करना चाहिए। हाँ, जहाँ कहीं भावोद्रेक की ग्रावश्यकता हो वहाँ काव्यात्मक ढंग श्रपनाया जा सकता है। संचेप में, इतिहासकार में ही नहीं वरन् समस्त साहित्यिक कलाकारों में नैतिकता, निस्वार्थता, सत्य के परख की श्राकांचा तथा निर्णयात्मक चमता समुचित रूप में होनी चाहिए।

पिछले पृष्टों में हमन यूनानी तथा रोमीय साहित्य-उपसंहार सिद्धान्तों का अनुसंधान किया और प्रचलित आलोचना प्रणाली का विवश्ण दिया, जिससे उस साहित्य और आलोचना-प्रणाली की महत्ता प्रमाणित है। साहित्य-चेत्र में सबसे पहले अफलात्ँ तथा अरस्त् ने साहित्य के मूलाधार का अनुसंधान करके विशिष्ट नियमों का निर्माण किया। तत्पश्चात् ऐसा युग आया जिसमें साहित्यिक दृष्टिकोण विकृत हो गया और प्राचीन युग की भव्यता का अनुभव न हो सका, जिसके फलस्वरूप कोरे नियम बनते गए; जो भव्य साहित्य का न तो निर्माण कर सके श्रौर न स्वतः ही श्राकर्षक थे। इसके पश्चात् रोमीय साहित्यज्ञों ने तत्कालीन साहित्य के दोषों के निराकरण हेतु कान्य, भाषण-शास्त्र तथा गद्य-शैली का गहरा श्रध्ययन किया श्रौर कई चेत्रों में कुछ मौलिक नियम भी बनाए; परन्तु श्रधिकतर केवल यूनानी श्रालोचना-प्रणाली की मर्यादा साहित्य में पुनः स्थापित करने में श्रालोचक प्रयत्नशील रहे। ऐतिहासिक दृष्टि से, श्रफलात् ने श्रपनी श्राध्यात्मिक शक्ति तथा श्ररस्तू ने श्रपने ठोस साहित्य-ज्ञान तथा मौलिक विचारों द्वारा ही श्रालोचना की नींव डाली। श्रफलात् श्रौर श्ररस्तू द्वारा उठाये हुए प्रश्न श्राज तक विचाराधीन हैं; उनके द्वारा प्रतिपादित साहित्य-सिद्धान्त, मनोवैज्ञानिक विवेचन तथा विश्लेषण श्राज तक साहित्य के पथ को प्रशस्त श्रौर निर्दिष्ट कर रहे हैं।

रोमीय साहित्य-संसार इतना श्रव्यवस्थित रहा कि उसे ऐसे कुछ नियमों श्रीर श्रादशों की श्रावश्यकता पड़ी जिनके द्वारा सुव्यवस्था श्राती श्रीर सुरुचि का प्रसार होता। यूनानी साहित्यादर्श ही इस कमी को पूरा कर सकते थे श्रीर रोम के कुछ श्रेष्ठ श्रालोचकों — सिसेरो, हारेस, डायोनिसियस, लोंजाइनस तथा क्विपिटलियन — ने यूनानी साहित्य के नियमों को रोमीय साहित्य-संसार में प्रसारित करने का स्तुत्य प्रयास किया। रोमीय लेखकों ने श्रनुकरण में नवीन कला दिखलाई श्रीर यूनानी शैली को रोमीय वातावरण के उपयुक्त बनाकर साहित्य-सजन श्रारम्भ किया। श्रनुकरण श्रद्धाः न होकर भावपूर्ण होने लगा श्रीर उसमें हृद्य श्रीर श्रनुभव को काफी स्थान मिला। धीरे-धीरे श्रनुकरण की नवीन परिभाषा भो बनी, जिसके द्वारा श्रनुकर्ताश्रों को यह श्रादेश मिला कि उन्हें श्रपनी कल्पना द्वारा प्राचीन के श्राधार पर नवीन का निर्माण करना चाहिए।

यूनानी साहित्य-मार्गों के अनुकरण के फलस्वरूप रोमीय साहित्य के कुछ नेत्रों में दोष ज्ञाने लगा। यह दोष था नियमों का, नियमों के प्रयोग का, ज्ञौर उस प्रयोग की अस्वाभाविकता का। साधारणतः जब किसी श्रेष्ठ साहित्य का अनुकरण लेखकवर्ग कर चलता है तो उसके लिए नियम बनाना अनिवार्य-सा हो जाता है। परन्तु उन नियमों की रत्ता में मूल की आत्मा खो देना भी कोई बुद्धिमानी नहीं। ज्ञौर रोम में हुआ भी ऐसा ही। नियमों की तालिका बनती गई, साहित्य का अनुकरण होता गया और इस प्रयास द्वारा नीरस तथा निष्प्राण साहित्य का सजन होने लगा। इस वैषम्य के साथ-साथ प्राचीन और अर्वाचीन का द्वन्द्व भी छिड़ गया जिसका प्रभाव आगामी युगों पर बहुत क्यापक रूप में पड़ा। साहित्य-नेन्न में दो दल बन गए; एक तो

प्राचीन स्रादर्शों का पचपाती था श्रौर दूसरा नवीन का हिमायती। दोनों पचों में वाद-विवाद होता गया श्रौर यह विवाद श्राज भी उसी रूप में प्रस्तुत है। परन्तु इतना सब होते हुए भी प्राचीन यूनानी साहित्य की मर्यादा न गिर पाई श्रौर उसका श्राकर्षण बढ़ता ही गया। सन् ईसवी पहली के श्रन्तर्गत यूनानी साहित्य हों का पुनः बोलबाला हुश्रा।

यह निविंवाद है कि प्राचीन यूनानी साहित्यकारों ने जीवन को समुचित रूप से देखकर उसकी ग्रभिन्यंजना साहित्य में की। साहित्य के मूल स्रोत का भी उन्हें यथेष्ट ज्ञान था। उन्होंने काव्य की श्रन्तरात्मा, उसके बाह्य रूप श्रीर उसके प्रभावों को सहज रूप में परख लिया था। उन्होंने श्रपनी तीच्ए बुद्धि द्वारा काव्य में प्रस्तुत मनोवैज्ञानिक सत्यों की व्याख्या की, देश-काल के व्यापक प्रभाव को भी साहित्य-सृजन में स्थान दिया ग्रौर काल को ही साहि-स्यिक श्रेष्टता का सफल निर्णायक समका, क्योंकि वही साहित्य श्रमर हो सकेगा जो सभी देशों श्रौर सभी कालों में पाठकों को समान रूप से प्रभावित करता रहे। प्राचीन युग में कविता के गुणों में भाव-सामंजस्य ग्रौर विचारपूर्णता श्रेष्ठ गुण माने गए श्रौर कवि के उद्देश्य के श्रनुसार ही उसका बाह्य रूप निश्चित हुआ श्रीर कथन की मौलिकता तथा नवीनता में ही कविता का आकर्षण सुत्तभ किया गया। गद्य-शैली पर भी मौलिक रूप में विचार हुन्ना श्रौर स्पष्टता तथा प्रभावोत्पादक शब्द-क्रम उसके श्रेष्ठ गुर्ण माने गए; ग्रौर विचारों के स्तर तथा उद्देश्य के श्रनुसार ही शैली को परिवर्तित करने का श्रादेश दिया गया। शब्दों की भी पूर्णरूपेण ब्याख्या की गई। उनकी श्रन्तरात्मा श्रौर उनके बाह्य रूप, उनकी ध्वनि तथा उनके उपयोग पर भी समुचित प्रकाश डाला गया, समस्त यूनानी साहित्य कान्य तथा कान्य-शैली, गद्य तथा गद्य-शैली श्रीर साहित्यिक कला की ग्रन्तरात्मा तथा उसके बाह्य रूप को हृद्यंगम करने में संजग्न रहा श्रीर जिसके फलस्वरूप ऐसे सिद्धान्तों का निर्माण हुश्रा जो श्राज तक अधिकांश रूप में साहित्य के मूल आधार समभे जा रहे हैं। आधुनिक काल को, यद्यपि प्राचीन साहित्य श्रीर साहित्यिक सिद्धान्तों से प्रेरणा मिली परन्तु फिर भी उस काल के सभी नियम प्राह्म न हो सके। जिस सूच्मतम व्याख्या को यूनानी साहित्यकार आलोचना समके हुए थे वह आधुनिक युग में ग्राह्म न हो पाई श्रीर जिन काव्य सिद्धान्तों को यूनानी लेखकों ने श्रेष्ठ समभा श्राधुनिक श्रालोचना-प्रणाली ने गौण स्थान दिया; परन्तु इतना होते हुए भी यूनानी तथा रोमीय साहित्य-सिद्धान्तों का मदत्त्व ऐतिहासिक दृष्टि से प्रमाशित है।

## : 9 :

संस्कृत साहित्य में श्रालोचना का श्रादिकाल सस्कृत-साहित्य में साहित्य-शास्त्र का प्रयोग कब प्रारम्भ हुन्ना श्रोर उसके मूल प्रवर्त्तक कौन साहित्य-कार थे, इसका पता ठीक-ठीक नहीं चल पाता। यद्यि राजशेखर-रचित 'काव्य-मीमांसा' में रस-शास्त्र के जन्म श्रोर विकास का श्रत्यन्त रोचक श्राख्यान मिलता है, जहाँ उसकी दैवी वंशावली की प्रशसा करते हुए कि ने उसका उद्गम काव्य-पुरुष तथा सरस्वती की प्ररेशा हारा निश्चित किया है—जिसका विकास

कालान्तर में उनके सत्रह 9 पुत्रों ने किया श्रोर जिसका वर्णन किव ने स्वतः श्रठारह श्रिधकरणों में समास किया। रस-शास्त्र के उद्गम-सम्बन्धी इस श्राख्यान में कदाचित् ऐतिहासिकता नहीं, परन्तु इससे यह श्रवश्य प्रमाणित है कि कभी-न-कभी, वैदिक काल में रस-शास्त्र का प्रयोग, किसी-न-किसी रूप में श्रवश्य हुश्रा होगा, क्योंकि इस देवी वंशावली के वर्णन में किव की कल्पना चाहे कितनी भी प्रयुक्त हुई हो परन्तु उनमें कुछ नाम ऐसे हैं जो परिचित-से हैं श्रोर जिनके नाम की रचनाएँ किसी सुदूर युग में रही श्रवश्य होंगी। ऐति-हासिक रूप से यदि देखा जाय तो वेद, वेदांगों, संहिताश्रों तथा ब्राह्मण-प्रन्थों में रस-शास्त्र का न तो कोई संकेत ही मिलता है श्रीर न उस समय की कोई ऐसी रचना ही प्राप्त है जिसके श्राधार पर यह सप्रमाण कहा जा सके कि उस

१. स्वयम्मू श्रीकंठ ने यह शास्त्र श्रपनी इच्छाशक्ति द्वारा जन्मे हुए चौंसठ पुत्रों को सिखलाया, जिनमें सर्वश्रेष्ठ 'काव्य-पुरुष' थे। काव्य-पुरुष की माता थी सरस्वती, उन्होंने उनका विवाह साहित्य-विद्या से किया। जब प्रजापति को काव्य के प्रसार की श्रावश्यकता प्रतीत हुई तो उन्होंने काव्य-पुरुष को श्रादेश दिया कि वह इस कार्य को सम्पन्न करें। काव्य-पुरुष पहल श्रपने सत्रह पुत्रों को इसकी शिन्हा दी।

काल में आलोचना का प्रयोग साहित्य-चेत्र में प्रचलित था। यद्यपि वैदिक काल की भाषा में इधर-उधर उपमा, उपमान तथा दृष्टान्त आदि शब्दों का अविरल प्रयोग दृष्टिगत होता है फिर भी इसी आधार पर रस-शास्त्र का व्यापक प्रयोग निर्धारित कर लेना तर्क-संगत नहीं। वैदिक काल की भाषा में अनेक अलंकारों का प्रयोग है अवश्य, परन्तु उन अलंकारों का साहित्यिक विवे-चन नहीं, और होता भी कैसे। साहित्यकार पहले जन्मते हैं; वैयाकरण बाद में। उसी प्रकार अलंकारों का प्रयोग तो था, परन्तु अलंकार-शास्त्र का निर्माण कहीं बाद में जाकर सम्भव हुआ।

वैदिक युग : 'रस' का श्रादि-प्रयोग ऐतिहासिक दृष्टि से रस शब्द का प्रथम दर्शन वैदिक-काल के ऋग्वेद में मिलता है, जहाँ इस शब्द का प्रायः शाब्दिक अर्थ ही अपनाया गया। साधारणत्या जल, दूध, तरु-लताओं की रगों में निहित तरल वस्तु तथा जिह्ना द्वारा अनुभूत प्राण-वायु इत्यादि के अर्थों में यह शब्द प्रयुक्त हुआ। कहीं-कहीं इसको

श्रात्म-ज्ञान तथा उस श्राध्यात्मिक श्रनुभव के श्रर्थ में भी प्रयुक्त किया गया, जो साधु-सन्तों तथा तत्व ज्ञानियों को सहज ही में प्राप्त था। यह सम्भव है कि श्रालोचना-शास्त्र के त्रादि विचारकों ने रस शब्द में सौन्दर्शात्मक श्रानन्द की छाया देख ली हो, परन्तु यह निर्विवाद है कि यह शब्द जिस-जिस प्रसंग में प्रयुक्त हुया उसके यन्तर्गत इस यर्थ-विशेष के दर्शन नहीं होते। वैदिक काल में स्पष्टतया न तो रस-शास्त्र का निर्माण हुत्रा श्रौर न उसका स्पष्ट प्रति-पादन, परन्तु इससे यह कदाचित् सिद्ध नहीं होता कि वैदिक युग के कला-कारों में काब्य को परखने की कोई चमतान थी श्रौर न उन्हें काब्य से प्रेम था, क्योंकि वाक्-सम्बन्धी स्तुति-गीतों में हमें कभी-कभी ऐसे वक्तव्यों के दर्शन होते हैं जिनमें त्रालोचना कला की प्रथम परन्तु श्रस्पष्ट मलक मिल जाती है। वेदों तथा पुरागों में जिस कल्पनामय काव्य का प्रयोग है तथा जिस उदात्त भावना की ग्रभिन्यक्ति है, उससे उनका कान्य-प्रेम प्रमाणित है। एक महत्वपूर्ण श्लोक में कहा गया है कि जो व्यक्ति पवमान स्तुति-गीतों का पाठ करेगा, सन्तों द्वारा सचित रस का रसास्वादन करेगा, सरस्वती उसकी चेरी होगी त्रौर उसे सभी सुख-सौख्य प्राप्त होंगे। कदाचित् इस विचार में काव्य को हृदयगंम करने की लालसा तथा उसकी श्रेष्ठता का निर्णय दोनों की स्पष्ट भलक मिलेगी।

रस-शास्त्र का कुछ-न-कुछ संकेत 'निघंटु' तथा 'निरुक्त' नामक रचनात्रों

विचारों में रस-शास्त्र पर विचार घुल-मिल गया है। दोनों पुस्तकों के लेखकों ने (विशेषतः 'निरुक्त' के) उपमा के अनेक वर्गों की पिरभाषा बनाने का प्रयत्न किया और उनकी बारह श्रेणियाँ निश्चित कीं। उपमा की पिरभाषा बनाने का प्रयत्न किया और उनकी बारह श्रेणियाँ निश्चित कीं। उपमा की पिरभाषा बनाते हुए यह स्पष्ट किया गया कि दो वस्तुओं की समानता का प्रकाश उपमा द्वारा होगा, परन्तु जिस वस्तु से तुलना की जाय उसमें सर्वमान्य तथा श्रेष्ठ गुण होने चाहिएँ। पाणिनि के समय में उपमा की पिरभाषा शुद्ध रूप में देखने को मिलती है और इस अलंकार-विशेष में प्रयुक्त पारिभाषिक शब्दों (उपमान, सामान्य, उपमेय, सादृश्य, इत्यादि) के दर्शन भली भाँति पहले-पहल होते हैं। परन्तु यह ध्यान रहे कि ये विचार व्याकरण के अन्तर्गत ही प्रकाश पाते हैं; शुद्ध अलंकार अथवा रस-शास्त्र के अन्तर्गत नहीं। परन्तु यह सही है कि व्याकरण-सम्बन्धो ये अनुसन्धान रस-शास्त्र के निर्माण में दहुत सहायक हुए। रस-शास्त्र के स्पष्ट निर्माण में अभी काफी देर थी।

रस-शास्त्र का मृल स्रोत दर्शन-शास्त्रियों ने भी अपने दार्शनिक अनुसन्धानों तथा विचारधाराओं में इस बात का स्पष्ट संकेत दिया है कि वे भी वैयाकरणों के समान शब्द-शक्ति, शब्द-प्रयोग इत्यादि को अत्यन्त महत्त्वपूर्ण इसलिए समभते

हैं कि उसके द्वारा रस-शास्त्र के निर्माण में काफी सहायता मिलती है। उन्होंने भी व्याकरण को रस-शास्त्र का मूल स्रोत माना है और रस-शास्त्र के अनेक लेखकों ने भी अपने सिद्धान्तों के निरूपण और विश्लेषण में वैयाकरणों के सिद्धान्तों का भी काफी सहारा लिया है और उन्हीं के आधार पर रस-शास्त्र की रूपरेखा पहले-पहल निर्मित करने की चेष्टा की है।

उपिश्विखित विवेचन से यह स्पष्ट है कि वैयाकरणों तथा दर्शन-वेत्तास्रों की रचनास्रों में रस-शास्त्र का संकेतमात्र मिलता है स्रीर उसका विस्तृत तथा शास्त्रीय निरूपण दुर्लभ है। संस्कृत-साहित्य के स्रादि-ग्रन्थों में, जैसा हम पहले कह चुके हैं, उनका केवल संकेत मिलता है, जो प्रमाण की

१. गार्गय

२. शब्दों की अभिधा तथा लच्चणा गुणों का प्रकाश वैयाकरणों के सिद्धान्त का फल है और आनन्दवर्धन का स्फोट-सिद्धान्त, पाणिनि के पहले के एक वैयाकरण स्फोटायन के सिद्धान्तों पर आधारित था।

परिधि के बाहर ही समका जायगा। नवीं शती तक रस-शास्त्र ग्रस्पष्ट तथा ग्रव्यक्त रूप में ही प्रस्तुत रहा, तत्पश्चात् उसकी रूपरेखा विकसित होनी ग्रारम्भ हुई।

ऐतिहासिक अनुसन्धानों से पता चलता है कि कदा-चित् ईसवी सदी के श्रारम्भ से ही रस-शास्त्र का त्र्यालोचनात्मक संकेत सम्यक विवेचन त्रारम्भ हुन्ना होगा। चौथी तथा पाँचवीं शती में जब गुप्त-वंश के राजाओं का राज्य-प्रसार हो रहा था, उसी समय से संस्कृत-साहित्य का ग्रध्ययन भी बढ़ा श्रौर पाठकवर्ग ने संस्कृत की काव्य-शैली से प्रभावित होकर उसकी प्रशंसा की, जिसके फजस्वरूप पठन-पाठन का उत्कर्ष हुन्ना। इसी समय में ही साहित्य-ज्ञान-वर्धन होने के कारण पाठकों का ध्यान साहित्य के अन्यान्य प्रश्नों की श्रोर श्राकृष्ट हुत्रा जिसके फलस्वरूप श्राठवीं तथा नवीं शती में इसका श्रनु-सन्धान समुचित रूप में त्रारम्भ हुत्रा। कुछ पाश्चात्य साहित्यिक श्रन्वेषकों 9 के श्रनुसार, जिनका श्रनुसंधान विशेषतः शिकालेखों पर श्राधारित है, ईसवी सदी की पहली पाँच शतियों में अत्यन्त अलंकृत भाषा तथा काव्य-शैली प्रचलित थी, जिससे यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि कदाचित् उस काल में अलंकार-शास्त्र अथवा रस-शास्त्र अपने मूल रूप में कुछ-न-कुछ अवश्य ही प्रस्तुत रहा होगा । इस आधार पर यह विचार कदाचित् मान्य होगा कि छठी शती के अन्त होते-होते रस-शास्त्र पर काफी विचार हो गया होगा, क्योंकि जो-जो लेखक श्रागामी काल में श्रपनी रचनाएँ प्रस्तुत करते हैं, एक स्वर से पिछले कुछ लेलकों का नाम लेते हैं जिनके विचारों श्रथवा रचनात्रों का श्राधार मानकर ही उनकी रचना संभव हुई।

## : ? :

वास्तव में रस-शास्त्र का स्पष्ट निरूपण त्रादि किव रस-शास्त्र का वालमीकि द्वारा ही हुन्ना, जिन्होंने श्लोक छुन्द की बीजारोपण परम्परा बनाई। वालमीकि समिधा एकत्र करने जंगल में विचर रहे थे, जहाँ उन्होंने एक कौंच-दम्पित को प्रमासक्त देखा। थोड़ी ही देर में, एक विधक के वाण से क्रौंच का हृद्य विदीर्ण हुन्ना त्रोर वह तड़पता हुन्ना पृथ्वी पर त्रा गिरा। उसकी संगिनी भयभीत तथा विकल हो, उसके निकट बैठकर चीत्कार करने लगी त्रोर इस दश्य को देखते हो वालमीकि का हृद्य द्वित हो गया, त्रीर काच्य-धारा फूट

१. लेसेन, बुह्लर।

निकली । अपने मानसिक विवेचन के उपरान्त उन्होंने कान्य के एक महत्त्वपूर्ण तत्त्व का दिग्दर्शन कराया—करुणा से द्रवित जो-कुछ भी उच्चरित हुन्ना, वह काव्य त्रथवा लयपूर्ण श्रभिव्यंजना होगी । श्रादिकवि के इस विवेचन द्वारा स्स-शास्त्र का बीजारोपण हुआ, जो श्रागामी युगों में पछवित-पुष्पित हुआ। कवि ने जो करुण दृश्य देखा उसको उनकी कल्पना ने एक अन्य स्तर पर ला दिया, जो उनकी काव्य-धारा का उद्गम-स्थान तथा कारण-स्वरूप हुआ। श्रीर जो-कुछ भी उन्होंने उच्चरित किया, वह उन्हें श्रानन्ददायी प्रतीत हुश्रा। वे उस श्रानन्द में डूबने-तिराने लगे । इस श्रपूर्व श्रनुभव के कारण वाल्मीकि को कवि की उपाधि मिली, श्रौर श्रपनी मानसिक विवेचन-चमता के फलस्वरूप वे प्रथम श्रालोचक कहलाए । कवि होने के नाते उनमें भावों, बाह्य दृश्यों तथा घटनास्रों को श्रपनी कल्पना-शक्ति द्वारा श्रपूर्व रूप में समक्तने, तथा प्रदर्शित करने की चमता है; श्रालोचक होने के नाते उनका विश्वास था कि जो भी भावना कल्पनात्मक सहानुभूति द्वारा त्राविभूत होगी, काव्य-रूप ग्रहण कर लेगी। इस दृष्टि से किव तथा त्र्यालोचक दोनों का साहित्यिक उद्देश्य समान होगा, वे दोनों ही भावों के पारखी होंगे। वाल्मीकि के काव्य में जो-कुछ भी श्रालोचनात्मक विचार इधर-उधर विखरे हुए मिलते हैं, उनसे यह निष्कर्ष सम्भवत: निकाला जा सकता है कि उन्हीं के द्वारा पहले-पहल रस-शास्त्र का जन्म हुत्रा। उनकी सहज कारु एय ग्रनुभूति तथा स्वाभाविक ग्रौर ग्रपूर्व ग्रभिव्यंजना में काव्य की श्रात्मा निहित थी; इसी करुणा की श्रनुभूति में श्रागामी युगों के रस-शास्त्र का प्रथम दर्शन मिलता है।

साहित्यिक श्रनुसन्धान से यह भी पता चलता है कि श्रलंकार श्रथवा रस-शास्त्र के पहले नाट्य-शास्त्र का जन्म हुश्रा होगा। बौद्धकालीन तथा श्रीर भी पहले की रचनाश्रों से पता चलता है कि उस समय किसी न-किसी रूप में नाटकीय प्रदर्शन की प्रथा श्रवश्य प्रचलित रही होगी। इसके दो प्रमाण मिलते हैं। पहला है स्वयं पाणिनि की रचनाश्रों में उसका उल्लेख, श्रीर दूसरा है बाद के लेखकों का कथन, जिन्होंने रस-शास्त्र पर विवेचन करते हुए यह सिद्धान्त बनाया कि पाठकों को नाट्य-शास्त्र के विषय में जानकारी के लिए पूर्ववर्ती लेखकों की रचनाश्रों का श्रध्ययन करना चाहिए। वे केवल रस-शास्त्र का ही

१. कुछ त्र्यालोचकों का मत है कि बाल-काएड के कुछ खएड वाल्मीकि द्वारा नहीं लिखे गए; परन्तु क्रौंच-सम्बन्धी घटना तथा श्लोक छन्द के इतिहास से स्पष्ट है कि बाल्मीकि का उसमें बहुत-कुछ हाथ था ।

२. देखिए—'नाटक की परख'।

विवेचन देंगे, नाटक का नहीं। कदाचित्, भरत को छोड़कर ग्रन्य सभी पूर्ववर्ती लेखकों की रचनाएँ ग्रप्राप्य हैं। श्रीर श्रनेक प्रमाणों के वल पर भरत के 'नाट्य-शास्त्र' का रचना-काल छठो शती के पहले हो ठहराना तर्क-संगत होगा।

वास्तव में जो-कुछ भी रस-शास्त्र-सम्बन्धी विचार हमें भरत के पहले मिलते हैं, विचार-मात्र ही दिखाई देते हैं; उन विचारों का न तो संग्रह हुन्ना श्रोर न उनका कोई सुव्यवस्थित रूप ही हमें कहीं मिलता है। परन्तु श्रन्यान्य उल्लेखों तथा सन्दर्भों के श्राधार पर यह कहना समीचीन होगा कि रस-शास्त्र का जन्म यद्यपि कुछ पहले श्रवश्य हुन्ना होगा, परन्तु उसका सुव्यवस्थित विकास ईसवी सदी की पाँचवीं तथा छठी शती में ही प्रारम्भ हुन्ना। भरत की रचना में ही हम उसका समुचित रूप देख सकेंगे।

नाट्य-शास्त्र का विवेचन जैसा कि स्पष्ट है, वाल्मोिक के पश्चात् संस्कृत-साहित्य का श्रालोचना-चेत्र बहुत काल तक सूना रहा श्रौर रस-शास्त्र के श्रन्य नियमों का विवेचन न हो सका। ऐतिहासिक दृष्टि से भरत द्वारा रचित 'नाट्य-शास्त्र'

ही पहली पुस्तक है जो सम्यक् रूप में नाटक के तत्त्वों का विवेचन देती हुई रस के विशिष्ट नियमों पर प्रकाश डालती है। भरत का जन्म-काल क्या था, श्रौर नाट्य-शास्त्र की रचना की कौन सी तिथि है, इस पर इतिहासकारों में बहुत मतभेद है, परन्तु बाह्य तथा श्रम्यान्य श्रान्तरिक लज्ञणों के प्रमाण के श्राधार पर उसका रचना-काल दूसरी शती पूर्व ईसा का उत्तराई दी सर्व-सम्मत रहा है।

रसानुभूति का विश्लेषण भरत ने जिस विद्वत्ता तथा प्रज्ञा द्वारा रस-शास्त्र की रचना की, तथा साहित्य द्वारा रसानुभूति की पद्धति चंलाई, उसका प्रभाव श्राज तक विदित है। उन्होंने, विशेषतः नाटक देखने के पश्चात् जो-जो मानवी-

श्रनुभव होते हैं, उन पर विशद प्रकाश डाला श्रौर रसानुभूति का विश्लेषण किया। जब दर्शकवर्ग रंगमंच पर किसी श्रेष्ठ नाटक का श्रभिनय देखते हैं तो उनके भावना-संसार में एक विचित्र प्रकार के श्रानन्द का प्रवाह होने लगता है जिसको उन्होंने 'विभावानुभाव व्यभिचारि संयोगात् रस-निष्पत्तिः' सिद्धान्त के श्रन्तर्गत समझने का प्रयत्न किया। विभाव, श्रनुभाव तथा व्यभिचारी भावों के संयोग से ही उन्होंने रस की निष्पत्ति प्रमाणित की, क्योंकि ये ही श्रनेक रसों के श्राधार हैं। विभाव रस-विशेष का कारण-स्वरूप है; श्रनुभाव, उस रस-विशेष से प्रादुर्भ्त भाव-भंगी है, तथा व्यभिचारी भाव वे श्रस्थायी

तथा चलते-फिरते कारण-मात्र हैं जो प्रधान भाव को शक्ति प्रदान करते हैं श्रीर उसकी प्रगति कराते हैं। इन्हीं तीनों के सम्यक् सामंजस्य द्वारा दर्शकों को एक विचित्र प्रकार के ग्रानन्द का ग्रानुभव होता है, जिसे रसानुभूति श्रथवा ग्रानन्दा-नुभूति कहा गया है। उदाहरण के लिए वसन्त, वर्षा तथा नव-कलिका इत्यादि शृङ्गार रस के विभाव होंगे: श्रष्टपटी बातें तथा सलज्ज भाव-भंगी उसके श्रुनुभाव: तथा संशय, कोध, ग्रसमंजस, उत्करठा इत्यादि उसके व्यभिचारी भाव होंगे श्रौर तीनों के अपूर्व सामंजस्य द्वारा ही रसानुभूति सम्भव होगी। श्रङ्गार रस के परिपाक तथा रस-विवेचन-हेत् पुष्प-वाटिका में राम तथा सीता के प्रथम मिलन के उदाहरण द्वारा यह सिद्धान्त श्रीर भी स्पष्ट हो जायगा। वाटिका में 'वसन्त रितु रही लोभाई', 'लागे विटप मनोहर नाना-बरन-बरन बर बेलि बिताना'. 'नव-पल्लव, फल सुमन' हर श्रोर विकसित थे, 'चातक, कोकिल, कीर चकोरा' कलरव में निमन्न थे, श्रौर सभी श्रोर 'कृजत विहंग नटत कल मोरा,-समस्त वातावरण विभाव रूप है, जो श्रङ्गार रस के परिपाक का कारण है। सीता की सहेली राम-दर्शन के पश्चात् पुलकित होकर सीता को सन्देश देती है कि अवर्ण-नीय सौन्दर्य के दो किशोर-युवकों को उसने देखा। सीता यह सूचना पाते ही श्रकुला उठी—'दरस लागि लोचन श्रकुलाने' श्रौर 'उपजी शीति पुनीत' श्रौर उधर राम को 'कंकंन, किंकिनि नूपुर धुनि सुनि' ऐसा ज्ञात हुआ, 'मानहु मदन दुन्दुभी दीन्हीं': ग्रंग फड़कने लगे श्रीर उनका सहज पुनीत मन 'छोभ' से भर गया। ये हुए अनुभाव। तत्पश्चात् 'कहँ गए नृप-किसोर मन चिन्ता' तथा 'जानि कठिन सिव चाप विसुरति' इत्यादि व्यभिचारी भाव होंगे। नाटककार जब इन तोनों विभावों, श्रनुभावों तथा व्यभिचारी भावों की सहायता से श्रङ्गार-रस के स्थायी भाव को उद्वेलित करता है श्रीर दर्शकवर्ग रंगमंच पर इसके सफल प्रदर्शन से अपनी कल्पना-शक्ति जायत करके अपनी संवेदनात्मक शक्ति द्वारा सब-कुछ भुलाकर पात्र ग्रथवा दृश्य से ऐक्य स्थापित कर लेता है, तो उसको रसानुभूति का ग्रारम्भ होता है, श्रीर ज्यों-ज्यों यह श्रनुभूति बढ़ती जातो है: त्यों-त्यों उसका श्रानन्द भी द्विगुणित होता जाता है।

इस सिद्धान्त के प्रतिपादन के पश्चात् श्रालोचक रस का वर्गीकरणा भरत ने रस को वर्गों में बाँटा श्रीर उनके श्राठ वर्ग निश्चित किये, जो श्राठ विभिन्न भावों पर निर्भर हैं। श्रङ्कार, हास्य, करुण, रौद्र, वीर, वोभन्स तथा श्रद्भुत—ये श्राठ ऐसे भाव हैं जिन पर रस-सिद्धान्त का पूरा दायित्व है। उन्होंने तैंतीस व्यभिचारी भाव तथा श्रन्य श्राठ सात्विक भाव भी गिनाये, जो श्रन्यान्य भावों के श्रन्तर्गत प्रकाश पाते हैं श्रौर साथ-ही-साथ उन्होंने विभावों, श्रनुभावों तथा व्यभिचारी भावों के उचित प्रयोग श्रौर उनके द्वारा रस-विशेष की निष्पत्ति का विवेचन भी किया। रस-विशेष के परिपाक में जिन-जिन श्रन्य तस्वों की श्रावश्यकता पड़ेगी, उसका विचार उन्होंने श्रभिनय-कला के विचार के श्रन्तर्गत किया। श्रभिनय का वर्गीकरण चार वर्गों में हुश्रा—श्रांगिका, वाचिका, श्राहार्थ्य तथा सात्विका, जो क्रमशः शरीर, वचन, सज्जा तथा भावों के वाह्य प्रदर्शन के नाम से संबोधित हुए। भरत ने समस्त कला को श्रभिनय के ही श्रन्तर्गत रखा था, श्रौर इसी कारण काव्य तथा साहित्यालोचन भी वाचिकाभिनय के श्रन्तर्गत रखा गया। उन्होंने तत्कालीन काव्य-शैली ने, विभिन्न छन्दों के सौन्दर्य तथा श्रलंकार के श्रन्यान्य गुणों का व्यापक विश्लेषण किया। नाटक-रचना-शैली तथा संगीत-प्रयोग पर भी उनके विचार महस्त्वपूर्ण थे।

यद्यपि भरत ने ऋभिनय-कला का गृढ़ तथा व्यापक विवेचन किया, फिर १. भरत ने रस-शास्त्र का विवेचन करते हुए चार त्र्रलंकार, दस गुगा, दस दोष तथा छत्तीस लच्गों का उल्लेख किया है। सम्भव है यह विवेचन पहले ही हो चुका हो, त्र्यौर भरत ने केवल उसे त्र्यपनी रचना में स्थान-मात्र दे दिया हो त्रीर यही त्रागे के त्रालोचकों का त्राधार-रूप मान्य हुत्रा हो । गुणों तथा दोषों के विवेचन में भरत ने ऋपनी साहित्यिक प्रतिभा का पूर्ण परिचय दिया, जिस कम में उन्होंने गुणों का वर्णन किया उनमें प्रथम है श्लेष, जिसमें शब्दों का चमत्कार-पूर्ण प्रयोग होगा; दूसरा गुण है प्रसाद, जो शब्द-प्रयोग अरोर शैली से सम्बन्ध रखता है; समता से तात्पर्य ग्रिमिन्यंजना की सरलता तथा फालत् शब्दों को अलग रखना था। समाधि-गुण्-अर्थ में विशिष्टता लाना था और माधुर्य द्वारा उसमें कर्णिपियता त्रीर हृदयग्राहिता लाने का त्रादेश था । त्रोजस् गुग-शब्द तथा समासों की शक्ति का प्रतीक था ख्रौर सौकुमार्थ भाषा की सरसता, छन्दों के समुचित चुनाव तथा समान ध्वनि वाले शब्दों तथा ऋव्ययों से सम्बन्धित था। स्रर्थव्यक्ति उदार तथा कान्ति गुणों का संकेत, क्रमशः वास्तविकता, उदात्त भाव प्रकाशन तथा सौन्द्र्यपूर्ण स्रौर लालित स्रर्थ से सम्बन्धित था। भरत के गिनाए हुए दस दोषों का क्रम निम्नलिखित है-

गुड़ार्थ— अथवा असंगत रूप में बुमा-फिराकर बात कहना, अर्थान्तर अथवा प्रयोजनहीन शब्दों का प्रयोग, अर्थ हिंसा अथवा असम्बद्ध अर्थ, भिन्नार्थ अथवा प्राम्य दोब, एकार्थ अथवा एक ही अर्थ के अनेक शब्द प्रयोग; न्यायाद आपेत अथवा तर्कहीनता; अधिष्लुतार्थ अथवा पंक्तियों में असामंजस्य; विषम अथवा वृत्ति-दोष; विसन्धि अथवा शब्दों की असंबद्धता।

भी उन्होंने साहित्यिक श्रालोचना को न तो कला समभा श्रोर न उसका कोई श्रलग श्रम्तित्व ही माना । इतना होते हुए भी उन्होंने उसके महत्त्व को समभकर उसका विवेचन श्रमिनय-सिद्धान्त के ही श्रन्तर्गत किया । परन्तु यह स्पष्ट है कि रस, गुण, श्रलंकार, वृत्ति इत्यादि के विवेचन में उन्होंने गूढ़ श्रालोचना-रमक शक्ति का परिचय दिया श्रोर उस समय के श्रेष्ठ कलाकारों की शेली का व्याख्यात्मक परिचय उनकी विशेष देन है । रस-शास्त्र के प्रथम विवेचन तथा रसानुभूति-सिद्धान्त के महत्वपूर्ण विश्लेषण के श्राधार पर ही श्रागामी काल के श्रालोचकों ने श्रपने नवीन सिद्धान्त बनाएं। इस दृष्टि से भरत ही संस्कृत-श्रालोचना-शास्त्र के प्रथम प्रचारक माने गए हैं।

हुछ विद्वानों की सम्मित में, संस्कृत में, नाटक-रचना संस्कृत- यूनानी प्रभावों को श्रपनाने के पश्चात् श्रारम्भ हुई, नाट्य साहित्य परन्तु यह धारणा श्रममूलक प्रमाणित कर दी गई की मौलिकता है। यद्यिप यूनानी नाटक-रचना-सिद्धान्तों को समस्त यूरोपीय देशों के लेखकों ने खुले हृद्य से श्रपनाया,

ग्रौर यूनानी नाटक-रचना-सिद्धान्त संस्कृत-नाटकों की रचना-तिथि के कई शती पहले निर्मित हुए, फिर भी इसका कोई प्रमाण नहीं कि संस्कृत नाट्य-साहित्य ने यूनानी पद्वति का ऋनुसरण किया। यों भी श्ररस्त्-रचित 'पोयेटिक्स' तथा भरत-रचित 'नाट्य-शास्त्र' में कोंई महत्वपूर्ण सादृश्य नहीं। यद्यपि दोनों ही श्रालोचकों ने नाटक-रचना में कथावस्तु, कार्य तथा समय के सांमजस्य, पात्रों के वर्गीकरण, तथा नाटक के लच्य को महत्त्वपूर्ण मानकर श्रपना-श्रपना विवेचन दिया, फिर भी संस्कृत-नाट्य-शास्त्र पर यूनानी प्रभाव प्रमाणित नहीं हो पाता । इसमें सन्देह नहीं कि भारत का रस-सिद्धान्त नितान्त मौलिक है श्रौर उनका विवेचन श्रत्यन्त व्यापक तथा गवेषणापूर्ण है। श्ररस्तू के श्रालोचना-सिद्धान्त का श्राधार यूनानी चिकित्सा-शास्त्र तथा मनोविज्ञान था, श्रीर उसका लच्य था समाज-सुधार तथा उसका परिष्कार; भरत के नाट्य-शास्त्र का ध्येय था श्रादर्श प्रतिपादन, श्रोर उनकी श्रालोचनात्मक दृष्टि इसी लच्य से सीमित है। यूनान के त्रादर्श प्रजातन्त्रवादी समाज के लिए यह त्रावश्यक ही था कि वहां के कलाकार ऐसी साहित्यिक रचनाएँ करते जिनसे समाज के प्रत्येक व्यक्ति का मानसिक परिष्कार होता, श्रीर वह यूनानी समाज का श्रेष्ठ श्रंग बन जाता। चिकित्सा-शास्त्र तथा मनोविज्ञान का सहारा यूनानी त्रालोचकों ने इसी कारण लिया, ग्रौर 'भय' तथा 'करुएा' दोनों भावनात्रों की ग्रति का शमन तथा परि-कार उन्हें इसीलिए हितकर प्रतीत हुन्ना कि दोनों का बाहुस्य समाज-संगठन में घातक होता; एक कायर तथा दूसरा निश्चेष्ट बनाता । भरत ने रसानुभूति पर जोर डाला जिससे स्रानन्द की प्राप्ति होती; यूनानी स्रालोचक ने मनोविज्ञान पर जोर डाला जिससे समाज-सुसंगठित होता : दोनों का उद्देश्य पृथक्था ।

: ३ :

संस्कृत साहित्यकारों ने यद्यपि नवीं शती तक ग्राको चित्र स्थापना चना शास्त्र की काफी प्रगति की, परन्तु भरत द्वारा स्थापना प्रतिपादित रस-शास्त्र के नियम उन्हें रुचिकर न रहे। यद्यपि वे रस-शास्त्र के विरोधी न थे फिर भी ग्रपने-

अपने सिद्धान्तों के प्रतिपादन में वे इतने व्यस्त रहे कि उन्हें अन्य सिद्धान्त आकिंदि न कर सके। इस काल में सभी किंव अलंकार तथा गुण की व्याख्या में लगे रहे और शायद ही इस युग का कोई ऐसा किंव हो जिसे अलंकार तथा गुण के आकर्षणों ने वशीभूत न कर लिया हो। इतना होते हुए भी हमें यथा स्थान ऐसे कलाकारों का परिचय मिलता है जिन्होंने इस प्रवृत्ति को रोकना चाहा, और अलंकार-पाश में जकड़े हुए किंवयों की भर्त्सना की। श्रेष्ठ किंवयों ने रसानुभूति-सिद्धान्त को नहीं मुलाया और यथासम्भव वे इसकी रहा करते रहे। इस युग के दो महत्त्वपूर्ण आलोचकों की रचनाएँ प्राप्य हैं: ये हैं भामह तथा दण्डी, जिनके जीवन-काल के विषय में बहुत मतभेद है। छन्न आलोचक दण्डी का जीवन-काल भामह के पहले निश्चित करते हैं और इन्छ भामह का जीवन-काल दण्डी के पहले प्रमाणित करते हैं। आधुनिक विचारकों ने यह प्रमाणित किया है कि भामह ही पहले हुए।

भामह ने कदाचित् पूर्व ईसा सातवीं शती के मध्य काल में रचना की, परन्तु उन की रचनात्रों में भी यह प्रमाणित नहीं होता कि उन्होंने ब्रालो-चना-शास्त्र को साहित्य का महत्त्वपूर्ण वर्ग माना हो। उन्होंने पृथक रूप से उस पर विचार भी नहीं किया। प्रायः ऐसा ज्ञात होता है कि उन्होंने एक नवीन ब्रालोचना-शास्त्र का निर्माण करना चाहा है ब्रौर भरत के सिद्धान्तों को महत्त्वपूर्ण नहीं समस्ता। रस-शास्त्र को उन्होंने ब्रलंकार के ही ब्रन्तर्गत रखा खाँर नैतिक सिद्धान्त प्रचार के हेतु करुण भावों को महत्त्व दिया।

श्रलंकारों का विवेचन करते हुए उन्होंने कुछ पुराने श्रलंकारों—(श्रतु-प्रास, यमक, रूपक, दीपक तथा उपमा) को मान्य ठहराया, श्रौर श्रपनी श्रोर से श्रपने श्रध्ययन के श्राधार पर कुछ नवीन श्रलंकार गिनाए, जिनमें श्राचेप, श्रथन्तिरन्यास, व्यतिरेक, विभावना, समासोक्ति तथा श्रतिशयोक्ति प्रमुख हैं।

१. 'कास्यालंकार'

इनमें मोलिकता कहाँ तक है, कहना कठिन है, परन्तु इनकी परिभाषा बनाकर इन्हें सुन्यवस्थित रूप देना कम प्रतिभा का कार्य नहीं था।

कान्य का विश्लेषण करते हुए श्रालोचक ने कान्य कान्य का विश्लेपण को शब्द तथा श्रर्थ द्वारा निर्मित माना। कान्य-शरीर के इन दोनों श्रवयवों की समीचा करते हुए भामह ने

दोनों में अलंकार-प्रयोग की आवश्यकता प्रमाणित की । प्रायः पहले के आलो-चकों ने केवल शब्दालंकारों को ही प्राधान्य दिया था, और व्याकरण की दृष्टि से शुद्ध तथा श्रेष्ठ अभिव्यक्ति की प्रशंसा की थी । परन्तु भामह ने न तो काव्य की कोई समुचित पिरभाषा ही निर्मित की और न किसी सुव्यवस्थित आलो-चना-प्रणाली का ही निर्माण किया । हाँ, यह सही है कि आलोचक की प्रतिभा होने के कारण उन्होंने काव्य-प्रयांजन तथा काव्य-हेतु अथवा किव-धर्म पर अपने विचार प्रकट किये । पहले के साहित्याचार्यों ने काव्य-प्रयोजन पर विचार करते हुए यह प्रमाणित किया था कि कीर्ति तथा प्रीति अथवा आनन्द ही इसका फल है । पाठक वर्ग के लिए काव्य सन्तोष तथा शिचा का जनक है और इसके द्वारा सांसारिक कलाओं का ज्ञान प्राप्त होता है । इसके द्वारा त्रिवर्ग-लाभ, आनन्द, पूर्व पुण्य तीनों की प्राप्ति होगी । भामह ने इस त्रिवर्ग में 'मोत्त' को भी जोड़ा और काव्य के चतुर्वर्ग फल की ओर संकेत किया । कदाचित् यह सभी शास्त्रों का ध्येय माना जा सकता है; और जब काव्य को शास्त्र के स्तर पर ला दिया गया, तो उसके द्वारा उस काल में मोच्न की प्राप्ति होनी ही चाहिए थी ।

किव की शिचा-दीचा की समस्या पर यों तो बाद में किव की शिचा पूर्ण रूप से च्रालोचकों ने विचार किया ही, परन्तु इस काल में भी हम उस प्रश्न पर समुचित विचार प्रकट

१. यहाँ यह कहना ग्रसंगत न होगा कि बाद के त्रालोचकों ने विज्ञान तथा श्रान्यान्य शास्त्रों से, काव्य की विभिन्नता का वर्णन करते हुए उसे कान्ता-सिम्मता त्रार्थात् किसी प्रेयसी की शिद्धा-समान माना, क्योंकि उसके द्वारा शिद्धाण में शुष्कता न होकर कलापूर्ण त्रानन्द की भी प्राप्ति होगी। काव्य के चतुर्वर्गीय गुणों की परम्परा भी बराबर चली जाती है त्रीर प्रायः सभी त्रालोचक, (विशेषतः जगन्नाथ) काव्य के त्रालोकिक त्रानन्द की प्रशंसा करते हैं। सौन्दर्यपूर्ण वस्तुत्र्यों की त्राभिव्यक्ति, जो काव्य द्वारा बार-बार होती रहती है, इस न्नानन्द की जननी है।

करने का प्रयत्न यदा-कदा देखते हैं। प्रायः श्रालोचकों ने किव के विशेष गुणों में प्रतिभा तथा श्रध्ययन श्रीर श्रनुभव को श्रत्यन्त श्रावरयकीय ठहराया। प्रतिभा किव में नैसिंगेंक श्रथवा सहज रूप में प्रस्तुत होनी चाहिए, क्यों कि विना इसके किव, किव न कहला सकेगा। प्रतिभा में ही काव्य का बीज निहित रहता है श्रीर जब प्रतिभा ही नहीं तो वीज भी नहीं, श्रीर जब बीज ही नहीं तो फल कैसा ? परन्तु इतना होते हुए भी यह मान्य रहा कि श्रभ्यास की महत्ता भी कुछ कम नहीं। श्रीर श्रेष्ठ किव बनने के लिए यह श्रावश्यक समक्ता गया कि वह श्रनेक शास्त्रों तथा विज्ञान का ज्ञान प्राप्त करे। व्याकरण, छन्द-शास्त्र, कहानियाँ, इतिहास, सांसारिक श्रथवा लोक-व्यवहार-ज्ञान, तर्क-शास्त्र, राजनीति, सौन्दर्य-शास्त्र, नीति, लिलत-कला-ज्ञान सभी का वह श्रागार होना चाहिए। इसमें श्रलंकार-प्रयोग की ज्ञमता, रलेष का श्रपूर्व ज्ञान, श्रजुप्रास की छटा दिखाने की शक्ति, छन्द-प्रयोग की ज्ञमता तथा शब्दों के श्रन्यान्य प्रयोगों में पटु होना चाहिए।

इसके साथ-साथ पाठकवर्ग के गुणों की विवेचना में पाठकवर्ग की वतलाया गया कि उनमें भी अनेक गुण आवश्यक शिचा होंगे। काव्य का पारायण करने वाले रिसक अथवा सहद्य को ज्ञानी, सुबुिह्पूर्ण तथा काव्य-शास्त्र के नियमों से परिचित होना चाहिए और उसमें सौन्दर्यानुभूति की शक्ति भी पर्याप्त मात्रा में होनी चाहिए।

साधारणतः कवियों का प्रयत्न यही रहा करता था कि
शिच् तथा प्रतिभा उनकी काव्य-रचना में किसी नियम का उछङ्चन न
होने पाय और उनकी सतत यह इच्छा रहती थी कि
उनकी रचनाएँ पाठकवर्ग द्वारा सराही भी जायँ। ऐसी परिस्थिति में यह
श्रनिवार्य हो गया कि कि अपनी सहज प्रतिभा की भी रचा करता और साथही-साथ किसी नियम का भी उछङ्चन न होने देता; फलतः काव्य-रचना का
समस्त वातावरण अत्यन्त विद्वत्तापूर्ण रहने लगा और जैसा कि प्राचीन भारत

१. भामह, द्एडी।

र. अभिनव ग्रुप्त ने इस गुण को 'प्रज्ञा' नाम दिया है और प्रज्ञा से उसका ताल्पर्य है — अपूर्व वस्तु-निर्माण-चमता। भरत ने इसी गुण को 'अन्तर्गत-भाव' नाम दिया था। प्रायः सभी लेखकों ने काव्यानन्द के नामकरण का प्रयास किया। किसी ने इसे लोकोत्तर आनन्ददायी कहा; किसी ने वैचित्र्य, चारुत्व, सौन्दर्य, हृदयत्व तथा रमणीयता आदि शब्दों द्वारा उसका प्रकाश किया।

में प्रायः हुत्रा करता था, काव्य-शास्त्र की गणना श्रन्यान्य वैज्ञानिक शास्त्रों की श्रेणी में होने लगी। साधारणतः नियमों का जहाँ पालन होता, काव्य कुण्ठित हो जाता, श्रोर केवल श्रलंकारों की शुष्क भरमार दिखाई देती श्रीर जहाँ विशेषतः प्रतिभा प्रयुक्त होती, किसी-न-किसी नियम का उछङ्घन हो ही जाता।

जैसा कि हम पहले संकेत दे चुके हैं, इस युग में काव्य साहित्य का के अनेक गुण गिनाये गए जिनमें अलंकारों के प्रयोग वर्गीकरण को आवश्यक माना गया। काव्य का वर्गीकरण भी हुआ, और बाह्यरूप के आधार पर छुन्दबद्ध कविता

तथा गद्य दो वर्ग मान्य हुए। भाषा के आधार पर तीन वर्ग निर्मित हुए— संस्कृत, शक्कत तथा अपभ्रंश। परन्तु वस्तु के आधार पर चार वर्ग मान्य हुए—जिनका सम्बन्ध देवलोक, मनुष्य, कला और विज्ञान से रह सकता था। रूढ़ि के अनुसार साहित्य का वर्गीकरण महाकाव्य, नाटक, आख्यायिका, कथा तथा अनिबद्ध काव्य अथवा गाथा या श्लोक के रूप में किया गया।

प्रायः सभी संस्कृत साहित्यकार साहित्य के वर्गों पर विचार करते हुए कान्य को पद्य के विपरीत समस्ते हैं न कि गद्य को। तुलना भी केवल पद्य ख्रौर कान्य को होती थी, गद्य ख्रौर कान्य की नहीं, क्योंकि दोनों में समान तत्त्वों के प्रस्तुत रहने की सदैव सम्भावना होगी। इस तथ्य को प्राचीन यूरोपीय ख्रालोचकों ने बहुत बाद में समस्ता ख्रौर बहुत काल तक वे गद्य ख्रौर कान्य की तुलनात्मक विवेचना में उल्लेस रहे।

दण्डी का रचनाकाल सातवीं शती उत्तराई ही श्रभि-गुगा-परम्परा की मत है श्रीर उन्होंने गुण को ही काव्य का मुला-स्थापना धार माना, श्रीर सुन्दर शब्दावली-प्रयोग तथा चमत्कार को काव्य-रचना के लिए श्रावश्यक समका।

श्रेष्ठ कान्य-शैली के लिए उन्होंने दस गुणों को महत्त्वपूर्ण प्रमाणित किया श्रोर भामह द्वारा प्रतिपादित श्रलंकार-सम्बन्धी सिद्धान्तों को महत्त्वहीन घोषित किया। प्रायः दण्डी की गुण-सम्बन्धी व्याख्या श्रत्यन्त व्यापक है—क्योंकि उन्होंने केवल माधुर्य को ही नहीं सराहा, वरन् उद्दात्त भावना, सहज-कथन तथा भाषा की शुद्धता तथा उसके सौन्दर्य को भी महत्त्वपूर्ण स्थान दिया। दण्डी की रचना में यह श्राभास मिलता है कि साधारणतया उन्होंने रस-सम्बन्धी सिद्धान्तों का श्रनुसरण भामह के ही समान किया, श्रीर उसका श्रध्य-यन भी उन्होंने श्रलंकार-शास्त्र के श्रन्तर्गत ही रखा। सभी रसों का श्रध्ययन उन्होंने प्रेयस, रसवाद तथा ऊर्जिस्वन श्रलंकारों के श्रन्तर्गत किया।

उन्होंने भरत-द्वारा प्रतिपादित चाठ रसों की गम्भीर तथा विस्तृत व्याख्या की, चौर सबके उदाहरण दिये। वस्तुतः माधुर्य गुण को ही उन्होंने काव्य की चादमा माना चौर रसों के प्रकाश में ही काव्य की भाषा की सफलता देखी। ऐसा ज्ञात होता है कि दगडी रस-परम्परा के इतने विरोधी न थे जितने भामह, चौर इसीलिए उन्होंने यथास्थान रस के महत्त्व को स्वीकार भी किया है।

श्राठवीं शती के श्रान्तिम चरण में, दो समकालीन रीति-परम्परा की लेखकों, वामन तथा उद्घट् ने साथ-साथ साहित्य-स्थापना रचना-शैली पर श्रपने विचार प्रकट किये। वामन<sup>२</sup> ने, 'साहित्यालोचन' में, रीति परम्परा का समर्थन

किया। उनके सिद्धान्तों के अनुसार सौन्दर्य की अभिव्यक्ति ही श्रेष्ट कलाकार का लच्य होना चाहिए क्योंकि सौन्दर्य-प्रदर्शन अत्यन्त मनमोहक होता है। काव्य में गुण तथा ग्रलंकार द्वारा ही सौन्दर्य प्रकाश पायगा श्रीर जहाँ सौन्दर्य नहीं, वहाँ गुरा तथा ऋलंकार के भी दर्शन नहीं होंगे : फलतः उन्होंने यह सिद्धान्त निश्चित किया कि रीति ही काव्य का प्राग्र-स्वरूप है। काव्य की च्याख्या करते हुए उन्होंने यह मत स्थिर किया कि गुणों से सुसिन्जित श्रीम-ब्यंजना ही रीति कहलायगी ग्रौर उसके उदाहरण वैदर्भी, गौड़ीय तथा पांचाली शैली में प्रस्तुत हैं खौर वैदर्भी की शैली ही सर्वश्रेष्ठ होगी। वास्तव में वामन ने, भामह तथा दण्डी के विचारों का ही ग्रनुसरण किया। दण्डी ने भी बैंदर्भी शैली को सर्वश्रेष्ठ माना था ग्रौर भामह ने काव्य-रचना में गुर्सो को उपादेयता प्रमासित को थी। दस्डो ही ने पांचाली शैली की रूप-रेखा स्थिर की थी छौर उन्होंने गौड़ोय तथा चैदर्भी के श्रेष्ठ छंशों को लेकर उसका निर्माण कियाथा। रस के सम्बन्ध में भी वामन के वे ही विचार थे जो दर्ग्डी के थे, क्योंकि दोनों ने ही रस को अधिक महत्त्व नहीं दिया। भामह का अनुसरण करते हुए दण्डी ने रस का अध्ययन अर्ल-कार के ही अन्तर्गत किया था, परन्तु वामन ने उसे गुण का प्रधान लच्चण माना । उनके विचारों के श्रनुसार रस की सहायता से ही शैली में कान्ति प्रद-र्शित होती है, श्रौर नाटक रसप्रदर्शन का सर्वश्रेष्ठ माध्यम है। उद्गट् ने भामह तथा दगडी दोनों के सिद्धान्तों को श्रपनाया तो श्रवश्य, परन्तु उन्होंने तीनों श्रलंकारों की परिभाषा परिवर्तित की श्रौर 'समाहित' नामक एक नवीन रस की

१. काध्यादर्श।

२. 'काव्यालंकारसूत्र' तथा 'वृत्ति'।

सृष्टि की । उन्होंने भरत द्वारा प्रतिपादित श्राठ रसों को श्रपनाया श्रौर श्रत्यन्त मौलिक रूप में एक नवें रस का पता चलाया । यह था शान्त-रस । इस नवीन रस का परिपाक उन्होंने कार्य द्वारा सम्भव समभा । यद्यपि उद्गट् ने भी भामह के हो सिद्धान्त श्रिथकांश रूप में श्रपनाए, फिर भी उनकी मौलिकता प्रमाणित है । 'समाहित' तथा 'शान्त' दोनों ही रस उन्हीं की देन हैं ।

सम्भव है कि रीति-परम्परा काफी पुरानी हो, क्योंकि जिन श्रालोचकों के इस परम्परा को सराहा श्रोर रस-श्रलंकार तथा ध्विन, सबकी तुलना में इसे श्रेष्ट समक्ता, उन्होंने कहीं कहीं यह उल्लेख किया है कि यह परम्परा उनकी चलाई हुई नहीं वरन् यह शाचीन काल से श्रनेक लेखकों द्वारा समाहत हुई थी।

काव्य के मूल तत्व वामन ने ही कदाचित् पहले-पहल कान्य के मूल तत्व को पहचानने में अपनी समस्त आलोचनात्मक शक्ति लगा दी, श्रौर तर्क-सहित श्रपने सिद्धान्तों का समर्थन किया। उनके विचारों के श्रनुसार रीति ही कान्य की

श्रात्मा है श्रोर शब्द तथा श्रर्थ केवल उसके शरीर मात्र हैं। रीति से श्रालोचक का तात्पर्य विशिष्ट-पद-रचना से है श्रोर शब्द-व्यवस्था द्वारा ही उसका जन्म होगा। शब्द-व्यवस्था में यह वैशिष्ट्य विभिन्न गुणों के विभिन्न प्रयोगों पर निर्भर रहेगा। इस नियम के श्रनुसार वैदर्भी में दस गुण पूर्णत्या विद्यमान हैं; गौड़ीय में श्रोजस् तथा कान्ति गुण का श्राधिक्य है, श्रोर पांचाली में माधुर्य तथा सौकुमार्य की प्रधानता है। श्रालोचक ने यह श्रादेश दिया कि यदि लेखक, श्रेष्ठ कलाकार बनना चाहता है तो उसे वैदर्भी-शैली का श्रनुकरण करना चाहिए। यह कहना भूल है, कि पहले वह गौड़ीय का श्रनुकरण करे श्रीर बाद में पांचाली को श्रपनाये। क्योंकि यदि लेखक किसी हीन शैली को पहले श्रपना लेगा तो उसके दोषों से वह, बहुत काल तक, मुक्त नहीं हो सकेगा।

श्रालोचनात्मक दृष्टि से देखा जाय तो वैदर्भी शैली, जो वैदर्भ देश के लेखकों ने प्रयुक्त की, लेखकों के लिए खतरे से खाली नहीं। वैदर्भी, जिसमें सभी श्रेष्ठ गुण सिन्निहित माने गए, उदात्त श्रथवा भन्य-भावनाश्चों के प्रयोग को हितकर समभती है; परन्तु उनके प्रयोग में वित्र हावाद श्रथवा शब्दा- इम्बर श्रा जाने की बहुत सम्भावना रहेगी। उसी प्रकार पांचाली तथा गौड़ीय

१. दगडी।

२. ''श्रेष्ठ शब्दों के श्रेष्ठ कम में ही काव्य की ख्रात्मा निहित हैं', कोलरिज।

में माधुर्य तथा सौकुमार्य के ग्रति प्रयोग से उत्रृङ्खलता तथा थोथापन श्रा जायगा<sup>9</sup>।

यहां यह कहना भी उचित होगा कि रीति तथा शैली अथवा स्टाइल शब्द में बहुत कुछ भेद है। शैली में लेखक के ब्यक्तित्व की कलक कुछ-न-कुछ आ ही जायगी, परन्तु रीति केवल बाह्य अभिव्यक्ति पर आधारित रहेगी। जब भावों की सफल अभिव्यक्ति होगी, तभी रीति के दर्शन होंगे।

यद्यपि रीति-परम्परा को वामन ने शक्ति प्रदान की, श्रीर श्रनेक तर्कों हारा रीति को ही काव्य की श्रात्मा घोषित किया, किसी हद तक तो उन्होंने श्रलंकार सिद्धान्त को हीन प्रमाणित किया। श्रागे चलकर उनके सिद्धान्तों की मान्यता घटती गई। यद्यपि श्रागामी युग के श्रालोचकों ने रीति की महत्ता कुछ श्रंशों में श्रपनाई तो श्रवश्य, परनतु जितना जोर उन्होंने श्रन्य नियमों पर दिया, उसके सामने रीति की महत्ता बहुत कुछ घट गई। ध्वनिकारों ने ही पहले-पहल रीति का घोर विरोध किया।

नवीन रसों का निर्माण उद्भट तथा वामन के वाद हमें नवीं शती के निकट मध्य काल में दो श्रालोचकों का पता चलता है। ये हैं रुद्रट तथा रुद्रभट्ट। कुछ विद्वानों का कथन है कि दोनों एक ही व्यक्ति हैं, क्योंकि दोनों व्यक्तियों की

रचनात्रों में बहुत श्रिष्ठिक समानता है, परन्तु इस समानता के होते हुए भी दोनों के दृष्टिकोण में इतना श्रिष्ठिक श्रम्तर है कि दोनों दो विभिन्न व्यक्ति मान लिए गए हैं। रुद्रट ने नौ रसों के श्रतिरिक्त प्रेयाण नामक दसवें रस का निर्माण किया; वृक्तियों को पाँच वर्गों में बाँटा तथा श्रलंकार, गुण श्रौर रीति तीनों परम्पराश्रों के वैषम्य को दूर करने का प्रयत्न किया। उन्होंने रस-शास्त्र पर विस्तृत रूप में विचार किया; परन्तु उसका श्रध्ययन श्रलंकार-शास्त्र के श्रम्तर्गत (जैसा भामह तथा दण्डी ने किया था) न करके पृथक् रूप में किया। विभिन्न रसों के परिपाक में उन्होंने रीति का समुचित प्रयोग श्राव-

- १. उपर्युक्त विश्लेषण द्वारा एक अन्य महत्वपूर्ण सत्य दृष्टिगोचर दृोता है। यह सत्य आलोचना शास्त्र के निर्माण तथा उसके दृतिहास की ओर संकेत करता है। वास्तव में भाषा तथा भाषा-प्रयोग पहले आरम्भ हुआ और आलोचना ने बाद में जन्म लिया। जब लेखकों ने किसी भाषा के विशिष्ट प्रयोग में कोई सफलता दिखलाई, तो आलोचकों ने उसका विश्लेषण आरम्भ किया और अनेक नियम बनाए जो उस शैली-विशेष पर लागू हो सकते थे।
- र. 'काव्यालंकार', 'श्रङ्गारतिलका'।

श्यक समका। रुद्रभट्ट ने भरत के आठ रसों को मानकर, उद्भट द्वारा प्रति-पादित नवें शान्त रस में अपनी ओर से दसवाँ रस और जोड़ा। उन्होंने श्रक्कार-रस की विस्तृत व्याख्या की और काव्य रचना में रसके महत्त्व को पुनः दुहराया। उनकी धारणा थी कि रसहीन काव्य चन्द्रिकाहीन रात्रि समान होगा जिससे आनन्द कहीं दूर होगा।

इसी समय एक ऐसी पुस्तक का निर्माण हुन्ना जिसमें साहित्य-रचना-सम्बन्धी श्रन्यान्य विषयों पर विचार प्रदर्शित है, परन्तु उसके लेखक का पता नहीं चलता । यह पुस्तक 'श्रग्निपुराण' है श्रीर लेखक ने साहित्य के पुराने विचारकों —भरत, भामह तथा दण्डी इत्यादि —के सिद्धान्तों को दुहराया है। लेखक ने किसी मौलिक साहित्य-शास्त्र का निर्माण नहीं किया; उन्होंने केवल श्रलंकार, रीति तथा रस श्रीर गुण के महत्त्व को समक्तकर उन्हें साहित्य-रचना हेतु श्रावश्यक प्रमाणित किया है।

इस युग में कुछ ऐसे कवियों ने रचना की जिनमें करुण-रस की आलोचनात्मक प्रतिभा भी थी, और जिन्होंने मनोतु-महत्ता कूल कान्य के आदर्श प्रस्तुत किए। इस प्रयत्न में रस-शास्त्र पर महत्त्वपूर्ण विचार प्रकाशित हुए, श्रभि-

नय के महत्त्व को प्रमाणित किया गया; रस-परिपाक में उसका स्थान निश्चित हुआ तथा कुछ रस विशेष पर अधिक जोर दिया गया। साधारणतया यह सिद्धान्त मान्य रहा कि अभिनय हारों ही रस का सफल परिपाक सम्भव है और काव्य में रस-प्रयोग अत्यावश्यक है, क्योंकि उसी के द्वारा काव्य, काव्य कहलाने का अधिकारी होता है। प्रायः सभी श्रेष्ठ कवियों ने करुण को प्रथम स्थान दिया। भवभूति ने तो यहाँ तक कह डाला कि करुण ही अन्य रसों की जननी है। जिस प्रकार मंवर तथा प्रपात का रूप प्रहण करने पर भी जल, वास्तव में जल ही रहता है, उसी प्रकार श्रद्धार, वीर इत्यादि का रूप प्रहण करने पर भी रस वस्तुतः करुण ही रहता है। और कुछ ने श्रद्धार के परिपाक में वीर ही नहीं, वरन बीभत्स का प्रयोग भी उपयोगी सिद्ध किया । प्रायः यह सिद्धान्त प्रस्तुत किया गया कि श्रद्धार के परिपाक में अन्य विरोधी रसों—भयानक, करुण, अद्भुत, रौद्र तथा हर्ष इत्यादि का प्रयोग फलपद होगा। साहित्यकार को चाहिए कि अपने नाटकों में या तो किसी रस विशेष के परि-

१. प्रवरसेन—'सेतुबन्ध'।

२. कालिदास तथा भवभूति।

३. भवभूति—'मालती माधव'।

पाक पर ध्यान दे, या जब वह श्रनेक रसों के एक साथ परिपाक की चेष्टा करे, तो उसे ऐसे पात्र तथा ऐसी घटनाएँ चुननी चाहिएँ जो उन रसों के प्रकाश में सहायक हों। वाटककार पर, कार्य-प्रदर्शन द्वारा, श्रानन्द-प्रसार का उत्तर-दायित्व रखा गया श्रीर वालमीकि द्वारा निर्मित काव्य की परिभाषा—भावोत्कर्ष की लयपूर्ण श्रीभव्यंजना—विशेष रूप में मान्य रही। परन्तु साहित्य श्रथवा कला-निर्माण में जिस महत्त्वपूर्ण तत्व पर जोर दिया गया, वह था—संयत-शैली। संयत-शैली, कला को उच्च-से-उच्च स्तर पर ले जा सकती है श्रीर श्रसंयत भाव तथा श्रसंयत शैली उसके लिए वातक होंगे ।

त्र्यालोचना का महत्त्व प्रायः इस युग के सभी श्रेष्ठ कलाकारों ने रस-परम्परा का श्रनुसरण किया; काव्य तथा नाटक की श्रेष्ठता का निर्णय करना चाहा; कवि तथा श्रालोचक के लच्य की व्याख्या की, श्रोर महाकाव्य-रचना पर

महत्त्वपूर्ण विचार प्रदर्शित किये। कुछ ने काव्य में गृहार्थ, भावों की नवीनता, जीवन की सौष्ठवपूर्ण ग्राभव्यंजना तथा ग्रानवरुद्ध शैली को ग्रावश्यक वतलाया ग्रोर किव में प्रतिभा का होना ग्रानिवार्य समसा। रसों के समुचित परिपाक को साधारणत्या सभी ने सराहा, ग्रोर विना सहज कियात्मक-प्रतिभा के काव्य-निर्माण का प्रयास निर्थक माना। ग्रालोचकों की साहित्य-सेवा तथा उनकी उपादेयता पर विचार करते हुए यह मत स्थिर किया गया कि ग्रालोचक के बिना कलाकार को कला का सही मृल्य नहीं निश्चित किया जा सकेगा। ग्रालोचकों के द्वारा ही हमारी काव्यानुभूति तीव्र होगी, ग्रोर कलाकार स्वतः ग्रालोचकों के द्वारा ही हमारी काव्यानुभूति तीव्र होगी, ग्रोर कलाकार स्वतः ग्रालोचकों की भत्सना भी की गई ग्रोर उन्हें यह ग्राहेश दिया गया कि वे गर्व तथा उच्च पद के शिकार न हों। किव को यह सान्त्वना दी गई कि कटु श्रालोचना उनकी मर्यादा नहीं गिरा सकती; ग्रोर व्हेर ग्रालोचक श्रेष्ठ कवियों की कटु श्रालोचना लिखकर केवल यही प्रमाणित करते हैं कि वे स्वतः नीच तथा पृण्यत हैं।

नाटककारों को रस-परिपाक करने के अतिरिक्त वृत्ति, गुण, सन्धि का

१. भवभूति।

२. कालिदास 'रघुवंश'।

३. कालिदास 'रघुवंश'।

४. कालिदास 'शकुन्तला'।

भारिव, बागा, श्रीहर्ष, माघ, सुबन्धु, रत्नाकर।

महाकाव्य-रचना उचित विचार रखने श्रौर श्रेष्ठ पात्रों को ही नाटकों में स्थान देने का श्रादेश दिया गया। महाकाव्य-रचना में विषय-विस्तार के साथ-साथ श्रनेक खरडों का होना श्रावरयक ही नहीं, वरन् श्रानिवार्य समक्षा गया, श्रौर इसके द्वारा श्रन्थान्य रसों का परिपाक सरलतापूर्वक सम्भव सिद्ध किया गया । यद्यपि इस काल में श्रनेक साहित्यकार तथा कि साहित्य-रचना करते रहे, परन्तु उनकी रचनाश्रों में किसी विशेष काव्य-परम्परा श्रथवा श्रालोचना-शैली का प्रमाण नहीं मिलता। उन्होंने केवल श्रपने पहले के किवयों की परम्परा श्रपनाई श्रौर साहित्यक श्रालोचना को कोई नवीन मार्ग नहीं दिखलाया।

## : 8 :

ध्वनि-सिद्धान्त की स्थापना उपयु क कलाकारों तथा श्रालोचकों के रचनाकाल के उपरान्त भारतीय श्रालोचना-शास्त्र के स्वर्ण-युग का जन्म होता है। पिछले युग में श्रलंकार, गुण, रीति, वृत्ति इत्यादि पर विशद विवेचन दिया गया श्रीर

यथासम्भव रस-परिपाटी की परम्परा जीवित रखी गई; परन्तु इस नकीन युग में एक ऐसे मौलिक सिद्धान्त का प्रतिपादन हुआ जिसका प्रभाव संस्कृत साहित्यकारों पर बहुत गहरे रूप में पड़ा। काव्य की आत्मा की खोज करते हुए विचारकों ने यह सिद्ध किया कि ध्वनि पर ही काव्य का समस्त आनन्द निर्भर है। इस सिद्धान्त की खोज के साथ-साथ रस-सम्बन्धी सिद्धान्त भी पूर्णरूप से मान्य हुए। परन्तु ध्वनि-सिद्धान्त के दो-चार ऐसे विरोधी भी हुए जो अलंकार-सिद्धान्त को ही सर्वश्रेष्ठ समझते थे, किन्तु धीरे-धीरे इसी काल में अनेक साहित्यिक आलोचकों की सूक्ष तथा परिश्रम के फलस्वरूप कुछ ऐसे सर्वमान्य सिद्धान्तों का निर्णय हुआ, जिनकी महत्ता अब तक कम नहीं हुई।

इस काल के त्रालोचकों में त्रानन्दवर्धन का स्थान सर्वश्रेष्ठ है,जिन्होंने रस-परिपाटी को मानते हुए ध्वनि-सिद्धान्त पर विशेष ज़ोर डाला त्रौर उस पर मौलिक रूप से विचार किया । साधारणतः काव्यपूर्ण वाक्यों में जब शब्दों का कोई विलच्चण प्रयोग होता है तो उसके प्रायः दोहरे त्रर्थ होते हैं : पहला तो साधारण द्रर्थ जो श्रक्सर सन्दर्भ में ठीक-ठीक श्रर्थ नहीं देता, श्रौर दूसरा

१. रत्नाकर रचित 'हरविजय'।

२. वाक्पतिराज, भद्दनारायण, विशाखदत ।

३. ८५५-८३।

४. 'ध्वन्यालोक'।

कल्पनात्मक अर्थ, जो सन्दर्भ के अनेक ग्रंशों पर निर्भर रहता है। इसी कल्पनापूर्ण अर्थ द्वारा हमें काव्यानन्द प्राप्त होता है। इस सिद्धान्त का बीज वस्तुतः
व्याकरणों के स्फोट सिद्धान्त में निहित था। किसी शब्द के उच्चारण के ही
फलस्वरूप उस शब्द के अर्थ का हम हृद्यंगम कर लेते हैं, उसका सम्पूर्ण
चित्र हमारे सम्मुख आ जाता है। उच्चारण के चैकृत-ध्विन अथवा अन्तिम
ग्रंश, पहले के उच्चरित ग्रंशों अथवा प्राकृतध्विन को ध्यान में रखकर हम अर्थ
को पूर्णतया समक्त लेते हैं। स्फोट वास्तव में एक ऐसा अविभाज्य तत्त्व है
जिसकी तुलना मानवी आत्मा से ही हो सकती है, और उसी पर काव्य का
समस्त आकर्षण निर्भर है। उसी को ध्विन नाम से आभूषित किया गया है।
ध्विन के ही आधार पर अनेक मनोवैज्ञानिकों ने रसानुभूति के सिद्धान्त को
पुष्ट किया, और व्यंजनावृत्ति का विवेचन दिया। ब्यंजकत्व द्वारा जो व्यंग्यार्थ
संकेत-रूप में रहता है, उसी के द्वारा काव्य का आनन्द मिलता रहता है।
व्यंजक-शब्द तथा व्यंजकार्थ, दोनों ही ध्विन का कार्य-सम्पादन करते हैं और
स्फोट सिद्धान्त को मान्यता प्रदान करते हैं। ध्विन-सिद्धान्त के अन्तर्गत ही
शब्दों की अभिधा, लच्णा तथा व्यंजना-शक्ति का विश्लेषण किया गया।

काव्य तथा नाटक-रचना-शैली पर विचार करते हुए श्रेडिट शैली के गुण श्रालोचक ने संगठन गुण पर विशेष जोर दिया। संगठन, शैली का श्रेडिट गुण है और इसके श्राधार पर शैली के तीन रूप हो सकते हैं। पहला वह रूप होगा जिसमें समासों की संख्या न्यून होगी; दूसरे में मध्यम समास होंगे; श्रीर तीसरे में दीर्घ समासों का प्राचुर्य होगा। किव इनमें से किसी भी शैली को मनोनुकूल अपना सकता है श्रीर चुने हुए विषय श्रीर निश्चित ध्येय के श्रनुसार किसी भी शैली को प्रयुक्त कर सकता है। साधारणतया नाटक-रचना में जहाँ श्रेडिट-वर्ग के पात्रों का जीवन वस्तुरूप में चुना जाय श्रीर कहपना-तत्त्व की प्रचुरता हो, वहाँ प्रथम वर्ग को शैली ही प्रयुक्त होनी चाहिए जिसमें समास न हों। करण-रस के परिपाक में भी इसी समास-हीन शैली का प्रयोग होना चाहिए क्योंकि इसी के द्वारा प्रसाद गुण रचनाश्रों में श्रायगा। रौद्र-रस के परिपाक में श्रन्य दोनों शैलियाँ प्रयुक्त हो सकती हैं।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि ध्वनि तथा रस-सिद्धान्तों में कोई वैषम्य नहीं, श्रौर ध्वनि सिद्धान्त श्रपने व्यापक रूप के कारण रस-सिद्धान्त को भी श्रपने में निहित रखता है। संस्कृत साहित्य में रस तथा ध्वनि सिद्धान्तों की मान्यता श्राज तक बनी हुई है श्रौर सिद्धान्त निरूपण का सम्पूर्ण श्रेय श्रानन्दवर्धन को है।

ध्वति-सिद्धान्त का मूल-स्रोत कान्यु-निर्माण में ध्वनि की महत्ता पहले-पहल किस श्रालोचक ने स्थापित की श्रौर यह किस काल में सम्भव हुश्रा, कहना कठिन होगा। कदाचित् किसी 'ध्वनिकार' ने ही इस सिद्धान्त का निर्माण किया

होगा त्रौर कुछ लेखकों ने उसका नाम—सहदय भी प्रमाणित करने की चेष्टा त्रसफलरूप में की है। परन्तु इस कथन में सन्देह नहीं कि ध्वनि सिद्धान्त भी, किसी-न किसी रूप में, त्रादि-काल में प्रवश्य प्रस्तुत रहा होगा, क्योंकि जिस श्रेष्ठ त्रालोचक ने इसका प्रकाश तर्करूप में त्रारम्भ किया, उसने भी यह माना है कि यह सिद्धान्त रूढ़िगत है, क्योंकि कुछ पुराने वैयाकरणों तथा दर्शनवेत्तात्रों के कथनों में इसकी छाया मिलती है त्रौर कदाचित् स्फोट सिद्धान्त में ही इसका मुल टूँदना फलप्रद होगा।

ध्वनि-सिद्धान्त का विवेचन ध्विन-सिद्धान्त के प्रचारकों का विश्वास था कि किसी कविता के शब्दों श्रथवा वाक्यांशों में विशेषतः दो श्रथी निहित रहते हैं: पहला श्रथी तो वह है जो शब्दों श्रथवा वाक्यांशों के बाह्य-रूप द्वारा प्रकाशित

होता है श्रोर दूसरा वह जो श्रपनी व्यंजना द्वारा श्रस्पष्ट रूप में प्रकाशित रहेगा।

शब्द-शक्ति का विश्लेषण ब्यंजना का यह ऋर्थ कदापि नहीं कि उसके द्वारा नवीनता ऋथवा किसी ऋपूर्व ऋर्थ का प्रतिपादन हो; उसका तात्पर्य यही है कि उसके द्वारा वह ऋर्थ जो छिपा हुऋा है, ब्यक्त हो जाय। किसी भी शब्द के

मुख्य अर्थ का नाम अभिधा पड़ा; इसके द्वारा बिना किसी अन्य मानिसक शक्ति का सहारा लिए शब्द, अपने रूढ़िगत अर्थ को व्यक्त कर देगा। प्रत्येक शब्द का कोई-न कोई रूढ़िगत संकेत होता भी है जिसका बोध हमें या तो ईश्वरेच्छा द्वारा अथवा अपनी निजी प्रेरक शक्ति द्वारा सम्भव होता है। शब्द की दूसरी शक्ति का नाम है लच्छा। इसके द्वारा शब्द पर किसी दूसरे अर्थ का आरोप किया जाता है जो रूढ़ि अथवा किसी प्रयोजन-विशेष द्वारा व्यक्त हो जाता है। वास्तव में यह शक्ति अर्थ से सम्बन्धित रहती है। संचेप में हम यह कह सकते हैं कि शब्द के दो अर्थ सम्भव हैं—एक है वाच्यार्थ और

मम्मट के कथनानुसार ध्विन स्फोट के सभी महत्त्वपूर्ण त्रंगों को प्रकाश में लाती है त्रीर उसी के द्वारा शब्दों का समस्त त्र्यर्थ विकास पाता है ।

दूसरा लच्यार्थ : लच्यार्थ साधारणतः रूपक का रूप ले लेता है; श्रीर श्रेष्ठ काव्य के लिए यह स्रावश्यक है कि उसमें लच्यार्थ प्रस्तुत हो, श्रीर व्यंजना- वृत्ति द्वारा उसका पूर्ण श्रनुभव हो जाय । जैसा कि पहले कहा जा चुका है, व्यंजना ही काव्य की श्रात्मा है । इसी व्यंजना-शक्ति के श्राधार पर काव्य के तीन वर्ग बनाए गए । प्रथम श्रथवा श्रेष्ठ-श्रेणी के काव्य में लच्यार्थ की प्रधानता रहेगी; दूसरी श्रेणी में लच्यार्थगीण रूप में प्रस्तुत रहेगा श्रीर तीसरी श्रेणी के काव्य में उसका लोप हो जायगा।

ध्विन-सिद्धान्त के प्रचारकों की महत्ता तथा श्रेण्ठता ध्विन-सिद्धान्त इसी में है कि उन्होंने श्रेण्ठ काव्य की श्रात्मा को की महत्ता पहचानने का महत्त्वपूर्ण प्रयत्न किया, श्रोर पाठक वर्ग के हाथों ऐसी विश्वस्त कसौटी प्रदान की, जिसकी सहायता से वे श्रेण्ठ तथा निकृष्ट काव्य की परख सहज ही कर सकते थे। परन्तु उन्होंने यह भी संकेत दिया कि पाठक वर्ग को सहृद्य होना श्रावश्यक है; बिना सहृद्य हुए, न तो उनमें सुरुचि श्रायगी श्रोर न वे साहित्य की श्रात्मा का दर्शन करने की ज्ञमता ही प्राप्त कर सकेंगे।

संस्कृत साहित्य-शास्त्र में ध्विन सिद्धान्त को इतना अधिक महत्त्व मिला है जो कदाचित् ही किसी अन्य सिद्धान्त को मिला हो : यह समस्त साहित्य-शास्त्र का मूलाधार मान्य हुआ है। परवर्त्ती लेखकों ने इसके विरोध में अपनी आवाज उठाने का प्रयत्न किया, परन्तु सभी विफल रहे। उन्होंने इस सिद्धान्त के मूल तत्वों पर ही टीका-टिप्पणी कर सन्तोष पाया।

ध्विन तथा रस-सिद्धान्त की मान्यता यद्यपि ग्रानन्द-रसानुभूति का वर्धन ने पूर्णरूप से स्थापित कर दी थी, फिर भी विवेचन प्राचीन परिपाटी के कुछ ग्रालोचकों ने इसका विरोध किया, परन्तु इस युग के ग्रन्य थ्रेष्ठ श्रालो-

चकों ने इसका समर्थन पूर्णरूप से किया। इस सिद्धान्त के पोषक अभिनवगुप्त ने रस-सिद्धान्त का विशद विवेचन दिया और अत्यन्त व्यापक तथा
गम्भीर रूप में इसका विश्लेषण किया। साधारणतया जब हम रसानुभूति की
बातें करते हैं, तो हम निश्चित रूप से यह नहीं कह पाते कि जो-कुछ भी हम
अनुभव कर रहे हैं उसका मूल स्रोत क्या है ? इसके तीन मूल स्रोत हो सकते
हैं: लेखक, पात्र-वर्ग तथा दर्शक। और तीनों पर ही हमें सम्यक् ध्यान रखना

१. प्रतिहारेन्दुराज, भद्दनायक, धनिक, धनंजय।

२. ऋमिनवगुप्त ६६०-१०१५ ईसवी।

पड़ेगा। इसके साथ-साथ यह प्रश्न भी स्वाभाविक है कि वास्तव में वे विभिन्न भाव कौनसे हैं जिन पर साहित्यिक रसानुभूति निर्भर है ? दु:खानतकी की समस्या का क्या हल है ? करुण-रस द्वारा हमें आनन्द क्यों प्राप्त होता है ? इन प्रश्नों का उत्तर भरत ने अपने 'नाट्य-शास्त्र' में संकेत रूप में प्रस्तुत किया था और वाद के लेखकों वे उस संकेत को स्पष्ट करते हुए अनेक समस्याओं का हल हूँ इ निकाला। अभिनव गुप्त ने मानवी आत्मा की अमरता तथा उसकी व्यापकता के आधार पर इन साहित्यिक प्रश्नों का हल हूँ दा था। प्रत्येक मनुष्य में कुछ जन्मजात मनोभाव अथवा विकार रहते हैं और साहित्यिक भाषा में उन्हें स्थायीभाव के नाम से सम्बोधित किया जाता है। जब कलाविद् विभाव, अनुभाव तथा व्यभिचारी भाव का प्रकाश अपनी कला द्वारा करता है तो हमारे जन्मजात मनोभाव जाप्रत हो उठते हैं, और धीरे-धीरे जोर पकड़ते हुए अपने उत्कर्ष पर पहुँच जाते हैं: उसी च्रण हमें अलौकिक आनन्द की अनुभूति होने लगती है।

श्रभिनव के समकालीन एक श्रालोचक<sup>२</sup> ने श्रभिनव-वक्रोक्ति सिद्धान्त द्वारा प्रतिपादित सिद्धान्तों का खण्डन करने का की स्थापना प्रयत्न किया श्रौर उसके स्थान पर वक्रोक्ति तथा श्रनुमान-सिद्धान्त प्रतिष्ठापित किया। इनके विचारा-

नुसार वकोक्ति (जिसकी श्रेष्ठता इसी में है कि साधारण रूप में बात न कही जाकर विलच्चण रूप में कही जाय) कान्य का मूल गुण है। श्रौर ध्वनि-सिद्धान्त के श्रनुसार, कान्य का सहज सौन्दर्य न्यंजना पर निर्भर नहीं, वास्तव में यह कान्यानुभूति पर निर्भर है। साहित्य श्रथवा कान्य की श्रात्मा, ध्वनि तथा विचारों की पारस्परिक स्पर्धा में निहित है। श्रौर कान्यानुभूति केवल ऐसे ही न्यक्ति कर सकेंगे जो उसके वास्तविक तत्वों से परिचित होंगे। शब्दों की न्यंजना-शक्ति कान्य का शारीर है, तथा वक्रोक्ति उसका सहज श्राभूषण है। यद्यपि इन श्रालोचकों ने ध्वनि-सिद्धान्त के महत्त्व को भलीभांति पहचान लिया था श्रौर उसके द्वारा श्रानन्दानुभूति को हृद्यंगम भी किया था, परन्तु वे पूर्णतया इस सिद्धान्त पर सहमत न हुए। बाद के कुछ श्रालोचकों ने ध्रालंकार, गुण, रीति, रस, सभी को कान्य के लिए महत्त्वपूर्ण सममा, श्रौर

१. भट्ट लोलाट, संकुक, भट्टनायक ।

२. कुन्तक।

३. 'परस्पर स्पर्धित्व लक्त्यां साहित्यम्'।

४. राजा भोज।

कुछ ने केवल श्रौचित्य को ही काव्य का मूल-तत्व माना। श्रौचित्य से उनका श्र्य वास्तव में सामंजस्य से था। काव्य के लिए यह श्रावश्यक समका गया कि उसके प्रत्येक भाग में समन्वय तथा सामंजस्य हो। श्रौचित्य की श्रावश्यकता पहले के श्रन्य श्रालोचकों ने भी प्रमाणित की थी श्रौर उसके विना रसानुभूति को श्रसम्भव समका था। उन श्रालोचकों ने इस श्रौचित्य-सिद्धान्त को केवल श्रलंकार तथा गुण पर ही नहीं, वरन् शब्द, वाक्यांश, वाक्य तथा किया इत्यादि पर भी लागू किया। कुछ ने तो श्रौचित्य-सिद्धान्त को इतना महत्त्वपूर्ण समक्षा कि उसके श्रन्तर्गत उन्होंने सभी सिद्धान्तों का समीकरण किया। श्रालोचकों ने काव्य-रचना के लिए श्रभ्यास की भी श्राव-श्यकता प्रमाणित की।

त्र्यालोचना-सिद्धान्तों की समीचा तथा समष्टि ग्यारहवीं शती के श्रन्तिम चरण में, श्रालोचकों ने केवल पुराने सिद्धान्तों को दुहराया श्रीर उन्हें एकन्न कर उनपर टीका-टिप्पणी करने का प्रयास-मान्न किया। कुछ<sup>2</sup> ने सम्पूर्ण सिद्धान्तों की तालिका बनाकर, उनके वर्गीकरण के पश्चात् सबकी मर्यादा निश्चित की। रस तथा ध्वनि, श्रलंकार तथा गुण तथा श्रनुमान-

सम्बन्धी सिद्धान्तों पर अत्यन्त विश्लेषणपूर्ण विचार प्रस्तुत हुए, परन्तु मौलिकता कदाचित कम ही रही। इस शती के अन्त से ही साहित्यिक-आलो-चना का भी अन्त समझना चाहिए, क्योंकि बाद में जितनी भी आलोचनात्मक पुस्तकें लिखी गईं, सभी इस युग के लेखकों की कृतियों के आधार पर ही लिखी गईं।

त्र्यद्भुत-रस का मह<del>त्त्</del>व संस्कृत-साहित्य का श्रालोचना-चेत्र प्रायः तीन शतियों तक श्रनुर्वर रहा। चौदहवीं शती के पूर्वार्द्ध में दो-एक ऐसे लेखकों का जन्म हुश्रा जिन्होंने श्रपनी प्रतिभा तथा विवेचना-शक्ति द्वारा, सभी प्राचीन

सिद्धान्तों के वर्गीकरण के पश्चात् उन पर टिप्पणी की खीर नई आलोचनात्मक पुस्तकें लिखीं, जिनमें रसानुभूति पर नवीन दृष्टिकोण से विचार करने का प्रयत्न किया। रसों में अद्भुत को विशेष महत्त्व दिया गया। विस्मय की भावना ही अद्भुत-रस का प्राण है: खीर यही रस अन्य रसों का आधार-स्वरूप है।

१. चेमेन्द्र।

२. मम्मट-'काव्य प्रकाश'।

३. विश्वनाथ—'साहित्यदर्पण्'।

जिस प्रकार योगी ध्यानावस्थित हो, सत्गुण के कारण एक विचित्र प्रकार का स्वर्गिक ग्रानन्द प्राप्त करता है श्रीर उसे ग्रनन्त की ग्रानुभृति मिलने लगती है, उसी प्रकार काव्य भी जब हमें चमत्कृत कर देता है तो हमारा मानसिक विस्तार होने लगता है श्रीर रस का जन्म होता है। भवभूति ने भी करुण-रस को ही प्राधान्य देकर, उसे श्रन्य समस्त रसों का मूल श्राधार प्रमाणित किया था।

चौदहवीं शती के बाद हमें सत्रहवीं शती के मध्य-काव्य की चरण में ही श्रेष्ठ श्रालोचना-सिद्धान्तों के दर्शन होते नवीन परिभाषा हैं । इन सिद्धान्तों के प्रतिपादन में श्रत्यन्त तर्कपूर्ण तथा सशक्त भाषा का प्रयोग हुश्रा, श्रौर श्रनेक पुराने

त्र्यालोचना-सिद्धान्तों की समीचा मौलिक उदाहरणों द्वारा प्रस्तुत की गई। काव्य की परिभाषा में नवीन तत्त्व ट्लॅंडने के प्रयत्न में 'रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्द: काब्यम्' सिद्धान्त प्रतिपादित हुआ। काब्य, वास्तव में, तभी सफल होगा जब वह सुसंस्कृत व्यक्तियों के लिए शब्द-प्रयोग द्वारा रमणीय अर्थ का प्रतिपादन करे तथा उसका अनुभव कराए। इस परिभाषा की व्यापकता इस-लिए अधिक हुई कि इसमें काव्य के भावात्मक, कल्पनात्मक तथा बौद्धिक तत्त्वों की भी रचा हुई थी। इसके विपरीत, पुरानी परिभाषात्रों में केवल भावा-त्मक तत्त्वों को ही प्रधानता दी गई थी ख्रौर उनके खनुसार संसार के खनेक श्रेष्ठ-से-श्रेष्ठ कवियों की रचनाएँ काव्य के अन्तर्गत नहीं आ सकती थीं; वर्गानात्मक कविता तो काव्य-चेत्र से निकाल फेंकी गई होती। इसी त्रुटि को ध्यान में रखते हुए तथा काव्य की परिभाषा को श्रधिक व्यापक बनाने के प्रयत्न में उसका प्रधान गुण-रमणीय श्रर्थ-प्रतिपादन- ही माना गया। इस सिद्धान्त यह कमी दिखाई दे सकती है कि इसके अनुसार समस्त साहित्य व्यक्तिवादी श्रथवा स्वयंवादी हो जायगा, परन्तु कुछ विचारकों के श्रनुसार इस कठिन प्रश्न का यह उत्तर भी होगा कि ज्ञानार्जन तो व्यक्तिवादी होगा ही: उससे छुट-कारा नहीं।

कुछ पुराने आलोचकों ने कान्य को अर्थ के आधार कान्य का पर तीन वर्गों में बाँटा था: उत्तम, मध्यम तथा वर्गीकर्गा अधम। उत्तम कान्य की संकेतास्मक शक्ति अथवा लच्यार्थ उत्कृष्ट होगा; जिस कान्य में शैली को महत्त्व

मिलेगा श्रोर लच्यार्थ गौरा होगा वह मध्यम-वर्ग का काव्य कहलायगा श्रीर

१. पंडितराज जगन्नाथ--'रस गंगाधर'।

श्रधम में कोई भी संकेतार्थ नहीं रहेगा। इस वर्गीकरण में कुछ श्रालोचकों ने उलट-फेर किया श्रीर उत्तमोत्तम, तथा उत्तम दो प्रधान-वर्ग बनाए। परन्तु उत्तम वर्ग के दो उपवर्ग भी निश्चित किये गए। जिस काव्य में श्रथीलंकार को प्रधानता मिले, उसे मध्यम-काव्य कहा गया श्रीर जहाँ शब्दालंकार को ही महत्त्व दिया गया, उसे श्रथम-काव्य समका गया।

## : ¥ :

संस्कृत साहित्य के उपर्युक्त विवेचन तथा विश्लेषण उपसंहार से यह स्पष्ट है कि साहित्य-शास्त्र के श्रादि काल से लेकर ध्वनि-सिद्धान्त के पोपकों के युग तक श्रनेक सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया गया धौर श्रनेक श्रेष्ठ श्रालोचकों द्वारा साहित्य-शास्त्र पर विचार हुश्रा, जिसका उत्कर्ष ध्वनि-सिद्धान्त-वादियों की रचनाश्रों में पूर्णतः प्रस्तुत है। सुदूर भूतकाल से लेकर, जिसका कोई ऐतिहासिक लेखा नहीं मिलता, श्रीभनव गुष्त के जीवन-काल श्रथवा तीन शतियों तक जिन-जिन श्रालोचना-पद्धत्तियों का सूच्म-से-सूच्म विश्लेषण हुश्रा, कदाचित् उसकी तुलना श्रन्य किसी देश के साहित्य-शास्त्र के इतिहास से नहीं हो सकती। श्रालोचकों ने जिस प्रतिभा का परिचय सिद्धान्तों के प्रतिपादन श्रोर विशेषतः उनके उदाहरण हुँदने में दिया, उसकी भी तुलना किसी श्रन्य देश के श्रालोचकों से कठिन है। कहीं-कहीं तो उन्होंने इतनी मौलिक सूक्त से काम लिया है कि उन्हें उस चेत्र में श्रयगण्य मानना होगा।

संस्कृत साहित्य के आलोचना-शास्त्र का इतिहास प्रायः तीन शितयों से कुछ प्रधिक के साहित्यकारों का इतिहास है जिसके उपरान्त आलोचना-शास्त्र की रूप-रेखा स्थिर हो गई, सिद्धान्तों का निर्माण पूर्ण रूपेण हो गया श्रीर तर्क तथा उदाहरण सिहत उनकी मान्यता स्थापित कर दी गई। पिछले विवेचन में हमें चार-वर्ग के आलोचकों के दर्शन होते हैं जिन्होंने अपने मनो- नुकृत साहित्य-सिद्धान्त निर्मित किए और उनके प्रचार में प्रयत्नशील हुए। पहला वर्ग उन आलोचकों का है जिन्होंने रस-सिद्धान्त का निर्माण किया, उसकी परिभाषा बनाई, उसके उदाहरण प्रस्तुत किए और बहुत समय तक उसकी प्रतिष्ठा रखी। दूसरा वर्ग था अलंकार-शास्त्रियों का जिन्होंने अलंकार-सिद्धान्त को महत्ता घोषित की, और अनेक उद्धरणों द्वारा यह प्रमाणित करने की चेष्टा की कि अलंकार द्वारा हो काव्य में शक्ति की प्रतिष्ठापना होगी। तीसरे वर्ग के आलोचकों ने रीति-सिद्धान्त को महत्त्वपूर्ण समक्का और उसे सूत्र रूप में रखकर उस पर टीका टिप्पणी आरम्भ की, तथा यह प्रमाणित

किया कि अनेक गुणों के आधार पर ही साहित्य की श्रेष्टता अथवा हीनता का निर्णय हो सकता है। इस सिद्धान्त के पोषकों ने श्रभिव्यंजना के श्रनेक साहित्यिक मार्गों की छान-बीन की, श्रीर कान्याभिन्यक्ति में जो-जो गुरण फल-प्रदृहोंगे, उन्हें सिद्धान्त रूप में गिनाया। चौथा वर्ग था ध्वनि-सिद्धान्त के निर्मातात्रों का जिन्होंने ग्रपनी श्रेष्ठ विवेचन शक्ति द्वारा शब्दों की ग्रिभिधा तथा लच्त्या एवं व्यंजना शक्ति में ही काव्य की त्रात्मा के दर्शन किये। इन चार वर्गों के त्रालोचकों के सिद्धान्तों का यदि स्पष्ट विवेचन किया जाय, तो यह पता चलता है कि रस-सिद्धान्त — जिसका निर्माण नाटकों के प्रभाव के ग्राधार पर किया गया—ब्यक्तिगत भावों तथा विभावों का सहारा लेते हैं: ग्रलंकार-सिद्धान्त काव्य के केवल बाह्याभरण पर जोर देते हैं; रीति-सिद्धान्त, शेली श्रथवा श्रेष्ठ श्रभिव्यक्ति के लिए जिन-जिन गुर्णों की श्राव-श्यकता पड़ेगी, उनका लेखा रखते हैं श्रौर ध्वनि-सिद्धान्त-वादो काव्य में प्रयुक्त शब्दों की व्यंजना शक्ति पर ही काव्यानन्द का समस्त त्राभार रखते हैं। प्रायः ऐसा भी देखा जाता है कि प्रत्येक उपर्युक्त वर्ग के श्रालोचक एक-दूसरे के सिद्धान्तों को किसी-न-किसी ग्रंश में श्रपनाते श्रवश्य हैं, परन्तु उस पर छाप अपनी ही रखते हैं। यद्यपि कोई भी वर्ग अपने प्रतिद्वनद्वी वर्ग के सिद्धान्तों को पूर्णतया नहीं अपनाता, फिर भी उस पर समुचित टीका-टिप्पणी करने में कभी पीछे नहीं रहता है।

विञ्जली तीन शितयों के आलोचना-सिद्धान्तों को, जो सिद्धान्तों की समिष्टि इधर-उधर विखरे पड़े थे और जिन पर विभिन्न रुचि के विभिन्न विचारक अपनी-अपनी सूक्ष-वूक्ष के सहारे सिद्धान्त-निर्माण में प्रयत्नशील थे, सुन्यवस्थित रूप देने की आवश्यकता थी। जो-जो विचारधाराएँ प्रवाहित हो चली थीं, उनका संगम कहीं दृष्टिगत न होता था, और समय एक ऐसे श्रेष्ठ विचारक की प्रतीचा कर रहा था जो इन विभिन्न सिद्धान्तों की समिष्ट प्रस्तुतकर, साहित्य-शास्त्र का पूर्ण रूप प्रस्तुत करता। समय की प्रतीचा अन्त में पूरी हुई, और एक ऐसे आलोचक का जन्म हुआ जिन्होंने अपनी अपूर्व प्रतिभा द्वारा प्रचीन पद्धतियों की विवेचना के उपरान्त श्रेष्ठ साहित्य-शास्त्र की रचना की, जिसकी महत्ता आज तक कम नहीं हुई है। यह आलोचक थे आनन्दवर्धन।

त्रानन्दवर्धन का 'ध्वन्यालोक' प्रायः सभी प्राचीन साहित्य-मार्गों की समष्टि प्रस्तुत करता है श्रौर श्रेष्ठ श्रालोचक की प्रतिभा का प्रमाण-स्वरूप है। परन्तु इस रचना के पश्चात् न तो किसी मौलिक साहित्यकार के दर्शन होते हैं छौर न कोई मौलिक सिद्धान्त हो निर्मित होता है। साहित्यकार जन्मते तो हैं, परन्तु उनमें मौलिकता नहीं रहती। फलतः इस काल में हमें केवल टीकाकारों तथा टिप्पणो लेलकों की भरमार दिखाई दंती है। यही नहीं, टीकाओं की टीका भी लिखी जाती थी छौर एक-एक टीका पर अनेक टिप्पणी-लेलक अपनी विद्वत्ता खर्च किया करते थे। स्पष्टतया प्रायः सबका प्रयत्न यही ज्ञात होता है कि कोई पाठ्य-पुस्तक लिख दी जाती । जो श्रालो-चक मूल धाराओं पर विचार करने में असमर्थ रहते, साहित्य का कोई-न-कोई खंग उठा लेते और उसपर विचार करना आरम्भ करते। प्रायः श्रक्तार-रस अनेक आलोचकों को प्रिय रहा, और उस पर काफी टीका-टिप्पणी की गई। परन्तु लेलकों में मौलिकता न होने पर भी उनका मुख्य गुण स्तुत्य है। यह है उनकी विश्लेषण-चमता। लेलकों के वर्गीकरण, उप-वर्गीकरण इत्यादि में अपनी विद्वत्ता अवश्य दिखलाई।

१. विश्वनाथ, गोविन्द, जगन्नाथ, रुय्यक।

र. मम्मट ने सफलतापूर्वक 'काव्य-प्रकाश' में प्रायः सभी आलोचनात्मक तत्त्वों की समिष्ट प्रस्तुत की, और काश्मीर के आलोचकों की महत्ता पूर्णक्ष से स्थापित की। उन्होंने जो काव्य की परिभाषा प्रस्तुत की, उससे यह प्रमाणित है: ''सर्वेग्रेण्सम्पन्न एवं दोषरहित अभिव्यक्ति, जो अलंकारों का सहारा मनोनुकूल

ले सकती है, काव्य के नाम से त्रामूषित होगी।"

रांडितराज जगन्नाथ का 'रस-गंगाधर' साहित्य-शास्त्र पर लिखी गई महत्त्वपूर्ण रचना है। यद्यपि इसमें कोई विशेष मौलिकता नहीं, परन्तु जिन प्राचीन साहित्य-निर्माण-विषयक प्रश्नों पर विचार हो चुका था उस पर उन्होंने अत्यन्त विद्वत्तापूर्वक पुनः विचारकर इस पुस्तक की रचना की। वास्तव में यह रचना अपने सम्पूर्ण रूप में प्राप्त नहीं। वे सभी प्राचीन पद्धतियों से परिचित हैं और उन्हें नवीन विचारधाराओं से समन्वित करने का प्रयत्न करते हैं; इस दृष्टि से भी यह रचना महत्वपूर्ण कही जायगी। श्रेष्ट परिभाषा के निर्माण में भी लेखक की प्रतिभा प्रमाणित होती हैं। 'रमणीयार्थ प्रतिपादकः शब्दः' के रूप में जो काव्य की परिभाषा निर्मित की गई, वह आज तक मान्य है। इस परिभाषा तथा उस पर टिप्पणी के अनुसार काव्य में किसी ऐसे भाव का प्रकाश होना चाहिए जो आनन्ददायी हो। रमणीयता अथवा आनन्द-प्रदान की शक्ति ही काव्य का विशेष ग्रण मान्य हुआ, परन्तु इसका अनुभव वे ही व्यक्ति कर सकेंगे जिनकी शिच्चा-दीचा सुक्चि प्राप्त करने के लिए हुई हो, अप्रौर जिन्होंने सुन्दरतम वस्तुओं के निरीच्ण द्वारा अपनी कचि को परिमार्जित

संस्कृत-साहित्य में, यदि ऐतिहासिक दृष्टिकोण से ऐतिहासिक वर्गीकरण देखा जाय तो, जो भी रस-शास्त्र सम्बन्धी रचनाएँ प्राप्त हैं वे पिछले हजार वर्षों के अन्तर्गत ही लिखी गई होंगी। रस-शास्त्र सम्बन्धी पूर्ववर्ती लेखकों के संकेतों तथा भरत की रचना को यदि छोड़ दिया जाय, तो भी हज़ार वर्ष की ही सीमा निर्धारित करनी पड़ेगी, अर्थात् ८००ई सवी से लेकर १८००ई सवी तक सभी श्रेष्ठ लेखकों ने अपनी रचनाएँ समाप्त कर दी थीं। यद्यपि भरत तथा भामह के जन्म-स्थान तथा उनकी शिचा-दीचा का समुचित तथा यथेष्ट व्यौरा नहीं मिलता, परन्तु उनके बाद के प्रायः साहित्य के सभी आचार्यों की रचनाओं का उल्लेख तथा उनका विश्लेषण स्पष्ट रूप में मिलता है। वामन, उद्भट, रुद्दट, आनन्द-वर्द्दन, भट्ट नायक, अभिनव ग्रुप्त, चेमेन्द्र तथा मम्मट और रुद्दर्यक इत्यादि की जन्म-सूमि काश्मीर थी। केवल दण्डी ही ऐसे थे जिनका जन्म-स्थान दिच्या के प्रदेशों में ही ठहराया गया है। यद्यपि दिच्या के प्रदेशों में बाद में अनेक लेखकों ने अपनी रचनाओं द्वारा रस-शास्त्र की वृद्धि की, फिर भी काश्मीर के लेखकों ने ज्ञाना में वे अधिक श्रेष्ठ नहीं प्रतीत होंने।

इस हजार वर्ष के साहित्य में यदि देखा जाय तो कुछ श्रालोचनात्मक प्रवृत्तियां स्पष्ट रूप में दिखलाई देंगी, श्रोर इन प्रवृत्तियों के श्राधारभूत लेखक श्रानन्दवर्धन माने गए हैं। श्रानन्दवर्धन की रचनाश्रों में उनके पूर्ववर्ती तथा उनके बाद के लेखकों का संगम-सा प्रतीत होगा। परन्तु मम्मट-रचित 'रस-शास्त्र' साहित्य-चेत्र में इन प्रवृत्तियों की पराकाष्टा प्रस्तुत करता है। श्रानन्द-वर्धन का ध्येय काव्य में ध्वनि-सिद्धान्त की प्रतिष्ठापना करना था श्रोर वे चाहते थे कि जितनी भी श्रालोचनात्मक उक्तियां तथा रस-शास्त्र सम्बन्धी विचार भामह, वामन इत्यादि की रचनाश्रों में इधर-उधर बिखरे पड़े हैं उनको समन्वित कर दिया जाय। इस कार्य को यद्यपि श्रानन्दवर्धन ने ही श्रारम्भ किया, परन्तु मम्मट ही उन्हें सप्रमाण पुस्तक रूप में रख पाया।

कर लिया हो।

ध्विन-सिद्धान्त को भी अपनाते हुए पंडितराज ने काव्य के चार वर्ग निश्चित किये। ये वर्ग हैं—उत्तमोत्तम, उत्तम, मध्यम, तथा अधम। प्रायः जन गुणों के आधार पर ध्विन-सिद्धान्तवादियों द्वारा काव्य का वर्गीकरण हुआ था, उन्हीं पर यह चार वर्ग भी निर्धारित किये गए। तत्पश्चात् ध्विन का वर्गीकरण असंख्य तत्त्वों के आधार पर रखा गया जिनमें प्रमुख वर्ग अमिधामूल, तथा लच्चणामूल केवल दो माने गए। भामह की रचना 'काव्यालंकार' यद्यपि रस-शास्त्र सम्बन्धी सबसे पहली कृति समभी जाती है, परन्तु उसके श्रध्ययन से यह स्पष्ट होता है कि उनके पहले भी किसी-न-किसी प्रकार का शास्त्र किसी-न-किसी रूप में श्रवश्य प्रयुक्त रहा होगा। इस काल की रचनाश्रों में प्रायः भरत की रचना के श्रातिरिक्त सभी श्रप्राप्य हैं। इस काल में काव्य के लेखकों ने चार श्रलंकारों की परिभाषा निर्मित करने का प्रयत्न किया, दस गुणों का उल्लेख किया तथा दस दोषों की श्रोर भी संकेत दिया; श्रोर श्रन्त में भट्टी की रचनाश्रों में श्रव्य-तीस श्रलंकारों की समष्टि प्रस्तुत हुई। इस काल की रचनाश्रों में केवल भरत की रचना ही साधारण रूचि के विरुद्ध प्रतीत होती है, क्योंकि उन्होंने नाटक के तत्त्वों का विवेचन ही प्रमुख ध्येय रखा श्रोर केवल गौण रूप में रस पर श्रपने विचार प्रकट किये।

भरत के बाद ही रस-शास्त्र-रचना की त्रीर द्यनेक साहित्यकार त्राप्त सर हुए जिनमें भामह ने इसकी परम्परा चलाई त्रीर त्रानन्दवर्धन तथा मम्मट ने उसकी उत्कर्ष पर पहुँचाया। त्रव तक रस शास्त्रकी छोटी-मोटी रूप-रेखा तैयार हो गई थी। एक त्रीर उद्भट तथा रुद्धट समान लेखकों ने काव्य के वाद्यालंकारों के प्रयोग तथा उनके सिद्धान्तों पर विचार किया और इस शास्त्र के नामकरण में सहायता दी, दूसरी त्रीर दण्डी तथा वामन सरीखे श्राचार्यों ने काव्य-रूप तथा शिति पर विचार करते हुए काव्य के बाद्य गुणों को निर्दिष्ट किया। उन्होंने दस गुण गिनाए जो श्रव तक किसी-न-किसी रूप में मान्य हैं। उन्होंने इन गुणों की त्रीर संवेत नहीं किया, वरन् उनको काव्य में प्रयुक्त करने का श्रेष्ठ साधन भी वतलाया और उस मार्ग में जो-जो कठि-नाई श्रनुभव होगी उसका भी वर्णन किया। उन्होंने इस विवेचनात्मक श्रध्य-यन का नाम 'श्रलंकार-शास्त्र' रखा, जिस पर श्रागामी काल के लेखकों ने टीका-टिप्पणी श्रारम्भ की।

इन पूर्ववर्ती लेखकों के पश्चात् ऐसे लेखकों का युग ग्राया जिन्होंने कान्य के सौन्दर्यात्मक तत्त्वों पर विचार ग्रारम्भ किया ग्रोर रस-परिपाक के सिद्धान्तों के साथ-साथ भावों तथा उनके महत्त्व को भी स्पष्ट किया; परन्तु यह सम्पूर्ण श्रध्ययन ग्रोर विश्लेषण विशेषतः नाटक-रचना तथा नाट्य-कला के ग्रन्तर्गत ही रखा गया। ग्रानन्दवर्धन जैसे श्रेष्ठ ग्रालोचक ने ध्वनि-सिद्धान्त का प्रतिपादन किया ग्रोर रस-शास्त्र को नाटय-शास्त्र से पृथक् रखकर उस पर स्वतन्त्र रूप से विचार करने की परम्परा चलाई। ग्रानन्दवर्धन ने यह सिद्ध करने का प्रयत्न किया कि नाट्य-शास्त्र चाहे ग्रपने को कितना ही

स्वतन्त्र क्यों न समभे, विना काव्य के रसानुभूति सिद्धान्तों को प्रपनाए उसका काम नहीं चल सकेगा। इसलिए यह श्रावश्यक है कि नाटककार काव्य के रस-परिपाक सिद्धान्त को श्रपनाएँ, भाव, श्रनुभाव, विभाव इत्यादि की महत्ता को समभें श्रौर रस-परिपाक को ही काव्य की उत्तमता का श्राधार मानें। इसी काल से, काव्य में रस की महत्ता घोषित हुई श्रौर भविष्य के श्रनेक लेखकों ने ध्वनि-सिद्धान्त का विवेचन करके दोनों में सामंजस्य स्थापित करने का प्रयत्न किया, जिसके फलस्वरूप श्रलंकार-शास्त्र की सम्पूर्ण रूप-रेखा निर्धारित हो गई।

परन्तु साहित्य-संसार का यह एक विशिष्ट नियम है कि कोई भी सिद्धान्त सबको समान रूप से सन्तुष्ट नहीं कर पाता; सिद्धान्त चाहे कैसा भी क्यों न हो, उसके विरोधी अवश्य जनम ले लेते हैं। इसी नियम के अनुसार आनन्दवर्धन के निर्धारित रस तथा ध्वनि-सिद्धान्त के अनेक विरोधयों ने उनके विरोध में टीका-टिप्पणी आरम्भ की। परन्तु यह विरोध बहुत दिनों तक पनप नहीं सका और आनन्दवर्धन के ध्वनि-सम्बन्धी-सिद्धान्त की परिपाटी चल निकली, और जब मम्मट द्वारा उनकी स्पष्ट तथा सुब्यवस्थित समष्टि प्रस्तुत की गई तो उसकी महत्ता और भी बढ़ गई। बारहवीं शती से लेकर आगे तक उसका प्रचलन रहा और वे सर्वमान्य रहे। जिन लेखकों ने कुछ नवीन सिद्धान्त से अछूते न रहे।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि संस्कृत भाषा का श्रलंकार-शास्त्र, उसकी प्रगति के श्रनुसार चार कालों में विभाजित हो सकता है। प्रथम काल में उसका बीजारोपण होता है श्रीर इतिहास से परे युग में उसकी कुछ श्रस्पष्ट छाया दिखाई पड़ती है जो भरत के 'नाट्य-शास्त्र' तथा भामह के कथनों में प्रकाश पाती है। दूसरा काल भामह से लेकर श्रानन्दवर्धन तक का है जिसमें श्रलंकार-शास्त्र का यथेष्ट विवेचन होता है, श्रीर जहाँ श्रलंकार-शास्त्र पर श्रनेक बिखरे विचारों को सुन्यवस्थित रूप दिया जाता है श्रीर रस, श्रलंकार, रीति तथा ध्वनि-सम्बन्धी चार विषयों पर गम्भीर विचार प्रकट किया जाता है। तीसरा काल उन लेखकों का है जो श्रानन्दवर्धन के बाद साहित्य-चेत्र में श्राते हैं। इनका उत्कर्ष मम्मट की रचनाश्रों में होता है। इसी तीसरे काल में कुछ विरोधी भी जनम लेते हैं, परन्तु चौथे काल में हमें श्रलंकार-शास्त्र श्रपने परिपक्व रूप में मिलता है। इस युग की मौलिकता, लेखकों की श्रालोचनात्मक सूक्त तथा उनका साहित्यक तथा मनोवैज्ञानिक श्रनु-

सन्धान श्रत्यन्त उच्चकोटि का है। यह है लेखकों की दृष्टि से काल-विश्लेषण। यदि सिद्धान्तों की दृष्टि से इन चार कालों का विभाजन किया जाय तो पहले काल में रस-सिद्धान्त, दूसरे में श्रलंकार-सिद्धान्त, तीसरे में रीति तथा चौथे काल में ध्वनि-सिद्धान्तों का निर्माण हुग्रा। परन्तु इससे यह निष्कर्ष निकालना कि प्रत्येक काल एक-दूसरे से नितान्त विभिन्न तथा एक-दूसरे के प्रभावों से मुक्त रहा श्रामक होगा, क्योंकि प्रत्येक लेखक श्रपने पूर्ववर्ती लेखकों का प्रभाव प्रहण करता है श्रीर प्रत्येक में एक-दूसरे का स्पष्ट प्रभाव दृष्टिगत है।

यद्यपि कवि-शिज्ञा सम्बन्धी सिद्धान्त साहित्य-शास्त्र

काव्य-साधना के ग्रन्तर्गत नहीं ग्राते, परनतु इन सिद्धान्तों के प्रतिपादन में जो उत्साह दिखलाया गया तथा उनके

द्वारा काव्य-सिद्धान्तों पर जो प्रकाश पड़ा, उसने इसका महत्त्व विशेष रूप में बढ़ा दिया है। इन रचनाओं का उद्देश्य विशेषतः किव को काव्य-कला में दीचित करना था। इनको पढ़ने के उपरान्त जो व्यक्ति किव बनना चाहता यह निश्चित कर सकता था कि किन-किन नियमों को अपनाने और कैसे अभ्यास के फलस्वरूप उसे काव्य-फल की प्राप्ति हो सकती है। इन रचनाओं में प्रायः अभ्यास करने के लिए अन्यान्य निमयों की सूची रहा करती थी।

काब्य की सफल रचना में सबसे प्रमुख गुण जो किव को अपताना चाहिए वह है ख्रौचित्य। विना ख्रौचित्य गुण के न तो रस का ख्राविर्माव हो सकेगा ख्रौर न काब्य का निर्माण; इसिलिए किव के लिए यह ख्रत्यावश्यक है कि वह विषय, वक्ता तथा ख्रिमिन्यक्ति, तीनों में ख्रनौचित्य न ख्राने दे। विना इस नियम के समुचित पालन के सफल रसानुभृति नहीं हो सकेगी। ख्रौचित्य की महत्ता प्रतिपादित करने के लिए यहाँ तक कहा गया कि ख्रौचित्य ही में रस का मूल निहित है; वह 'रस जीविताभूत' है; उसी पर चमत्कार ख्रथवा सौन्दर्यात्मक ख्रानन्द निर्भर है; ख्रलंकारों में भी प्राण-प्रतिष्ठा इसी गुण के द्वारा होगी, क्योंकि यही काव्य की ख्रात्मा-स्वरूप है।

वास्तव में श्रौचित्य का श्रर्थ यह है कि पारस्परिक सम्बन्ध में उचित का भाव है श्रथवा नहीं; दोनों एक-दूसरे के उपयुक्त हैं श्रथवा नहीं। श्रौचित्य गुण की उपस्थिति श्रथवा श्रनुपस्थिति किसी भी कविता में श्रनेक रूप में १. चेमेन्द्र—'श्रौचित्य-विचार', 'कवि कग्रटाभरण'। श्रालोचक ने जिन-जिन उदाहरणों द्वारा श्रपने सिद्धान्त की पृष्टि की, उससे स्पष्ट है कि उनमें श्रालोचक की श्रात्मा तथा सुरुचि पूर्ण्रूपेण प्रस्तुत है। यह गुण संस्कृत के श्रन्य लेखकों में कदाचित् देखने को नहीं मिलता। देखी जा सकती है; पद, वाक्य, सम्पूर्ण प्रयन्ध, श्रलंकार, रस, किया, कारक, लिंग, वचन, उपसर्ग, देश-काल इत्यादि में हम उसकी सफलता श्रथवा विफलता सरलता से देख लेंगे। कदाचित् इस सिद्धान्त में कोई विशेष मौलिकता नहीं, श्रीर दूसरे शब्दों में जिन गुणों का विकास 'सहदय' श्रथवा 'सहदयत्व' में देखा गया उन्हों के श्राधार पर श्रीचित्य विचार भी संभव हुश्रा। यहाँ पर यह भी पुनः स्पष्टतः कह देना उचित है कि ये विचार श्रालोचना-शास्त्र के श्रन्तर्गत नहीं प्रतिपादित हुए; इनकी विचारधारा श्रलग थी श्रीर इनका सम्बन्ध श्रालोचना-शास्त्र से न होकर मुख्यतः सुरुचि से ही था।

काव्य की त्र्यात्मा का विश्लेषण करते हुए त्र्यालीचकों ने यह भी सिद्धान्त हितकर माना कि कवि की काव्य-साधना तभी पूरी होगी, जब उसे दैवी प्रेरणा मिले; विना इस 'दिव्य-प्रयत्न' के उसे सफलता नहीं मिलेगी। इसके साथ-साथ यह भी नियम मान्य हुन्ना कि विना त्रभ्यास के भी काव्य-रचना सम्भव नहीं होगी। बिना इस 'पौरुष' के कवि सदैव विफल रहेगा। कवि को देवी-प्रेरणा विनय तथा श्रावाह्न द्वारा प्राप्त होगी खौर अभ्यास के लिए उसे निरन्तर प्रयत्नशील रहना पड़ेगा। इस वर्ग के आलोचकों ने कान्य के साधकों की भी तीन श्रेशियाँ निर्मित कीं — पहले श्रलप-प्रयत्न-साध्य, जिनको थोड़े ही प्रयत्न की आवश्यकता पड़ेगी, दूसरे कृच्छ-साध्य, जिन्हें अत्यधिक प्रयत्न करना पड़ेगा और तीसरे असाध्य, जिन्हें निरन्तर प्रयत्नशील रहने पर भी सफलता नहीं मिलेगी। कवियों की काव्य-साधना के त्राधार पर भी उनका वर्गीकरण हुआ। पहली श्रेणी के कवि 'छायोपजीवी' कहलाए, जो श्रेष्ठ कवि के भाव की केवल छाया ग्रहण करते हैं; दूसरे 'पदक तथा पद-उपजीवी' थे जो शब्द तथा पंक्ति अपना लेते थे; तीसरी श्रेणी के 'अभ्यासी' समस्त कविता ले लेते थे और चौथे 'सुवनोपजीव्या' कहलाए, जो समस्त संसार को काव्य-निर्माण में सहायक मानते थे।

कवियों को काव्य-निर्माण में सफल होने के लिए यह आवश्यक ठह-राया गया कि उनमें अपूर्व विद्वत्ता भी हो; श्रौर उनमें श्रन्यान्य साहित्यों तथा श्रनेक प्रकार के ज्ञान-विज्ञान का ज्ञान श्रपेत्तित होगा।

संस्कृत-साहित्य के एक हजार वर्ष के श्रन्तर्गत निर्मित साहित्य-सिद्धान्तों तथा श्रालोचनात्मक श्रनुसन्धानों की तुलनात्मक समीचा यदि श्रॅंभेजी साहित्य-सिद्धान्तों तथा श्रालोचनात्मक विचारों से की जाय तो बहुत-कुछ श्रंशों में दोनों साहित्यों के श्रनुसन्धान में श्रपूर्व साम्य दिखलाई देगा। जिन-जिन प्रश्नों के हल ह्रँदने में संस्कृत साहित्यकार संलग्न हुए, प्राय: यैसे ही श्रनेक प्रश्न श्रॅंग्रेज़ी साहित्यकारों ने भी उठाए श्रौर उनका हल हुँढ़ने का प्रयत्न किया। इस अनुसन्धान में जिस विवेचनात्मक शक्ति का परिचय संस्कृत साहित्यकारों ने दिया उतनी ही विश्लेषगात्मक शक्ति तथा साहित्यिक सूक्त का प्रयोग ग्रॅंग्रेज़ी साहित्यकारों ने भी किया। हाँ, ग्रन्तर केवल इतना है कि जहाँ श्रॅंग्रेजी साहित्य का श्रालोचनात्मक श्रनुसन्धान बीसवीं शती तक श्रविरत गित से होता त्राया, संस्कृत का त्रालोचनात्मक प्रवाह प्रायः एक हजार वर्ष के श्रन्तर्भत ही समाप्त हुश्रा श्रीर तत्पश्चात् उसका स्रोत सूखता चला गया। ग्यारहवीं शती के आरम्भ होते-होते प्रायः सभी आलोचनात्मक अनुसन्धान मौलिकता तथा महत्त्व की दृष्टि से समाप्त हो चुके थे; या तो पुराने श्रालोचना-सिद्धान्तों का संग्रह हो रहा था, अथवा उन्हीं पर टीका-टिप्पणी हो रही थी। इसमें सन्देह नहीं कि इन संग्रहकर्तात्रों का साहित्यिक कार्य ग्रत्यन्त ग्रावश्यक तथा फलप्रद रहा, परन्तु उनमें मौलिकता हुँ इना व्यर्थ ही होगा। मम्मट तथा विश्वनाथ की रचनाएँ इसका प्रमाण प्रस्तुत करेंगी। जैसा कि हम पहले कह चुके हैं, चौदहवीं शती के पूर्वार्द्ध तथा सन्नहवीं शती के मध्य चरण में ही दो-एक श्रेष्ठ श्रालोचना-सिद्धान्तों का निर्माण हुत्रा; कुछ एक नवीन रसों का श्रनु-सन्धान हुन्ना; कुछ नवीन तथा ब्यापक परिभाषाएँ निर्मित हुई च्रीर काव्य के वर्गीकरण का महत्त्वपूर्ण प्रयास किया गया। परनतु जो-कुछ भी महत्त्वपूर्ण श्रनुसन्धान होने थे, प्रायः एक हजार वर्ष के श्रन्तर्गत हो चुके थे। इस विवेचन के उपरान्त यह कहना ऋत्युक्ति न होगा कि ग्रॅंग्रेजी ग्रालोचना ऋधिक दीर्घ-जीवी रही थ्रौर त्राज तक उसका जीवन समाप्त नहीं हुत्रा। जैसे-जैसे समय बीतता जा रहा है नवीन विचारों का प्रकाश हो रहा है, साहित्यिक रचनाएँ होती जा रही हैं, नवीन वादों का जन्म हो रहा है ख्रीर साहित्यकार साहित्य-सम्बन्धी अन्यान्य प्रश्नों के पूछने तथा उनका तर्कपूर्ण हल निकालने में प्रयत्न-शील हैं।

प्रायः दोनों साहित्यों के आलोचनात्मक विचारों की मूल रूपरेखा निर्धारित करने में हमें एक-सी किठनाई अनुभव होगी। जैसा कि हम पहले कह चुके हैं, यूनानी साहित्य में आलोचना का मूल-रूप या तो अत्यन्त अस्पष्ट है या यूनानी साहित्यकारों तथा दर्शनज्ञों की चिन्तनधाराओं में ही निहिच है जो आगे चलकर साहित्य-सिद्धान्त के रूप में प्रकाशित हुए। पाँचवीं शती तक हमें महाकाव्य-लेखकों, सहगायकों, स्फुट-साहित्य लिखने वालों, इतिहासकारों तथा तत्त्ववेत्ताओं की रचनाओं का अनुशीलन करना पड़ेगा, तत्परचात्रे आलोचना का मूलरूप थोड़ा-बहुत स्पष्ट हो सकेगा। उसी

प्रकार हमें वैदिक काल की अनेक रचनाओं - वेद, वेदांगों, संहिताओं इत्यादि-में यदा-कदा प्रयुक्त छलंकारों तथा रस शब्द के प्रयोग को हुँ इना पहेगा तथा निवग्द तथा निरुक्त जैसी रचनात्रों के भाषा-विषयक विचारों में त्राजीचना का मुलरूप हुँदना पड़ेगा। भारतीय दर्शनवेत्तात्रों के विचार-सागर में यदा-कदा शब्द-प्रयोग तथा शब्द-शक्ति पर जो चिन्तनधाराएँ मिलेंगी उनसे भी हमें श्रपने तुलनात्मक श्रनुसंधान में सहायता मिलेगी। ऐतिहासिक दृष्टि से तो कदाचित् यह प्रमाणित ही है कि ईसवी सदी के श्रारम्भ से ही रस-शास्त्र का सम्यक् विवेचन त्रारम्भ हुत्रा होगा। ईसवी सदी की पहली पाँच शतियों में जब नितान्त ग्रलंकृत भाषा लिखने की परिपाटी चल पड़ी थी तो बहुत सम्भव है कि त्रालंकार-शास्त्र त्र्रथवा रस-शास्त्र किसी-न-किसी रूप में त्रवश्य प्रस्तुत रहा होगा। यूनानी साहित्य में भी पूर्व ईसा पाँचवीं शती के शुरू होते-होते त्रालोचना के कुछ साधारण नियमों की रूपरेखा कुछ-कुछ बन चली थी। परन्तु एक महत्त्वपूर्ण भेद यह है कि जहाँ वाल्मीकि ने (जो संस्कृत-साहित्य के त्रादि कवि तथा श्लोक-छन्द के निर्माता माने गए) करुणा द्वारा प्रस्त लय-पूर्ण ग्रमिव्यंजना में ही काव्य की ग्रात्मा प्रदर्शित की श्रीर इस परिपाटी का स्रारम्भ हुत्रा, वहाँ यूनानी स्रादि किव होमर तथा हिसियाड ने किव धर्म तथा काव्य के उद्देश्य को हृद्यंगम करने के प्रयास में एक महत्त्वपूर्ण आलो-चनात्मक समस्या पर विचार किया, जिसका ठीक-ठीक हल आज तक नहीं मिल पाया है। जहाँ वाल्मीकि काव्य के मूल स्रोत को पहचानने में संलग्न हुए वहाँ यूनानी महाकाव्यकार श्रालीचनात्मक विचारों की नींव डालने लगे -श्रीर काव्य की लच्य-सम्बन्धी समस्यात्रों पर यथा-शक्ति विचार-प्रदर्शन करने लगे। इन्हीं दोनों कवियों ने काव्य के ध्येय के विषय में चिन्तन करते हुए श्रानन्द-प्रदान तथा शिचा-प्रदान, दो विभिन्न विचारधाराश्रों को प्रवाहित किया। साहित्य की दृष्टि से यह निश्चित करना कि किस साहित्य के किंव की विचार-धारा ऋधिक उपयोगी श्रथवा महत्त्वपूर्ण है कोरा वितग्डावाद ही होगा। हाँ, यह सहज ही कहा जा सकता है कि त्रादि कवि वाल्मीकि ने काव्य की न्रात्मा को पहचाना न्त्रीर होमर तथा हिसियाड ने काव्य के ध्येय तथा कवि-धर्म पर महत्त्वपूर्ण विचार प्रस्तुत करते हुए काव्य की ऐन्द्रजालिक क्रिया पर प्रकाश डाला। जहाँ संस्कृत के किंव ने काव्य की ग्रात्मा में कारुएय का प्रकाश देखा वहाँ पश्चिमी साहित्यकार ने कान्य के प्रभाव तथा उस प्रभाव के कारण को ही अपने सम्मुख विचारार्थ रखा। वाल्मीकि की मौलिकता इसी में है कि उन्होंने एक करुण दृश्य देखकर मूल रूप में काच्यानुभूति पाई।

उसी अनुभूति के विवेचनस्वरूप उन्होंने काव्य का उत्तरदायित्व करुणा पर रखा श्रौर प्रथम श्रालोचक कहलाए श्रौर इसी के फलस्वरूप रस-शास्त्र का बीजारोपण हुन्रा। यूनानी कवियों ने श्रपनी मौलिकता श्रपने निजी श्रनुभव पर नहीं, वरन् साहित्याध्ययन तथा साहित्य-चिन्तन के आधार पर प्रमाणित की। काव्य की श्राश्चर्यित तथा श्रानन्दित करने की शक्ति का परिचय देने में उनकी मौलिकता विशेष रूप में दिखाई देगी। दोनों ही कवियों के साहित्यिक चिन्तन त्रागामी युग के साहित्यकारों के लिए हितकर सिन्द हुए। एक स्रोर रस-परिपाटी की नींव पड़ी द्यौर साहित्यकारों ने उसका विवेचन द्यत्यन्त सूफ के साथ श्रारम्भ किया श्रीर दूसरी श्रीर एक समस्यापूर्ण श्रालोचनारमक विचार का प्रतिपादन हुआ। एक की दृष्टि आत्मा को परखने में दत्तचित्त थी दूसरे की सिद्धान्त-निरूपण में; ग्रौर दोनों के तुलनात्मक मूल्य प्रथवा महत्त्व का प्रश्न ही नहीं उठता। इसके साथ-साथ यूनानी विचारक काव्य के सभ्यता-मूंलक उपयोग पर भी जोर देते रहे, श्रीर काव्य की शक्ति की व्याख्या तथा उसका प्रयोग करते रहे। कदाचित् संस्कृत-साहित्यकारों ने साहित्य की परख इस दृष्टि से नहीं की। इस सम्बन्ध में प्रायः यह भी देखा जा सकता है कि युनानी दर्शन-शास्त्रियों ने श्रालोचनात्मक विचारों के प्रसार, उनके वैषम्य के शमन तथा उन्हें स्थायित्व देने में ग्रपना पूरा सहयोग दिया श्रौर इसी सहयोग के फलस्वरूप प्रतीकवादी श्रालोचना शैली का जन्म हुग्रा श्रीर एक महत्त्वपूर्ण दृष्टिकोण से साहित्य का मृल्यांकन छारम्भ हुछा। कला के तर्कपूर्ण नियमों पर, उसके ऐन्द्रजालिक प्रभाव पर, प्रेरणा के मूल्य पर, स्फुट रूप में यूनानी साहित्यकारों के विचार इसी पाँचवीं शती के समाप्त होते-होते स्पष्ट हुए। यही नहीं, इस युग में सांकेतिक परिभाषाएँ भी बनीं; शब्दों के रूप तथा प्रयोग, छन्द, तय तथा सामंजस्य श्रन्यान्य बाह्य गुर्णो पर विचार हुश्रा । कथित शब्द की शक्ति तथा काव्य ख्रौर गद्य में उसके प्रभाव को व्यक्त किया गया। प्रायः सामाजिक तथा राजनीतिक वातावरण के फलस्वरूप भाषण-कला-सम्बन्धी जो विचार प्रस्तुत हुए, वे भी त्रागामी युग के विचारकों के लिए फलप्रद हुए। इस दृष्टि से यदि देखा जाय तो यूनानी साहित्यकारों ने काव्य के रूप तथा भाषरा-कला-सम्बन्धी जो विचार प्रस्तुत किये, उनके स्राधार पर हम कह सकते हैं कि उन्होंने एक नहीं अनेक साहित्यिक प्रश्नों पर विचार किया और अपनी व्यापक दृष्टि का पूर्ण परिचय दिया, जिसकी सम्पूर्ण छाया पांचवीं शती के महान् कलाकार एरिस्टाफेनीज की रचनाश्रों में मिलेगी।

संस्कृत तथा यूनानी साहित्य के जेखकों की रचनाओं के अध्ययन में

एक विचित्र साम्य का दर्शन होता है। भरत के पहले के जो भी साहित्यिक विचार मिलते हैं, केवल विचार हैं; उनका क्रमबद्ध विवरण नहीं। श्रीर भरत ही ऐसे लेखक हुए जिन्होंने रस का क्रमबद्ध लेखा दिया, श्रीर उन स्फूट विचारों को सुन्यवस्थित रूप मिला। उसी प्रकार ऐरिस्टाफेनीज के नाटकों में ही हमें पहले-पहल सुन्यवस्थित रूप में श्रालोचनात्मक विचारों की तालिका मिलती है। उन्होंने ग्रत्यन्त पैने तथा व्यापक दृष्टिकोण का परिचय दिया ग्रीर साहित्य के अन्यान्य अंगों-महाकाव्य, गीतकाव्य, सुखान्तकी तथा दु:खान्तकी -- ग्रीर भाषण शास्त्र पर ग्रनेक तर्कपूर्ण सिद्धान्तों का प्रतिपादन किया। दुःखान्तकी तथा भाषगा-शास्त्र-सम्बन्धीजो विचार श्रौर सिद्धान्त प्रस्तुत हुए वे संस्कृत साहित्य में अनेक कारणवश प्रस्तुत न हो सके। हास्य-प्रसार-सम्बन्धी विचार भी यूनानी साहित्य की अपनी देन हैं; श्रौर ऐरिस्टाफेनीज की रचनात्रों में निर्णयात्मक स्त्रालोचना-शैली का जो महत्त्वपूर्ण प्रयोग हुत्रा, उसकी तुलना ग्रन्य साहित्यों से नहीं हो सकेगी । इस विवेचन से यह निष्कर्ष सहज ही निकाला जा सकता है कि जहाँ संस्कृत-लेखकों की साहित्यिक सूभ एकांगी परनत अत्यन्त तीचण तथा साहित्य की आत्मा को परखने वाली थी, वहाँ यूनानी साहित्यकारों के विचार अधिक व्यापक थे, और उनका ध्येय काव्य के बाह्याकार को हृदयंगम करने में संलग्न था।

संस्कृत-साहित्य के हजार वर्षों की साहित्य साधना में जिन प्रश्नों पर विचार हुआ, उनमें प्रायः वे ही प्रश्न मिलेंगे जिन पर पश्चिमी साहित्यकारों ने भी विचार किया। काव्य-प्रयोजन तथा कवि धर्म, कवि की शिचा-दीचा तथा दैवी-प्रेरणा का महत्त्व, काव्य का वर्गीकरण, भाषा का वर्गीकरण, वस्तु का वर्गीकरण, साहित्य का वर्गीकरण, श्रीचित्य इत्यादि पर दोनों ही साहित्यों के महारथियों के विचारों में विचित्र साम्य है जो संसार की सांस्कृतिक एकता का महत्त्वपूर्ण प्रमाण है।

## : 9 :

पुनर्जीवन काल की साहित्य-साधना ऐतिहासिक रूप में, श्राधुनिक श्रालोचना प्रणाली का बीजारोपण चौदहवीं तथा पन्द्रहवीं शती के पुन-जीवन काल श्रथवा रेनेसांस-युग में हुश्रा। उस युग में यूनानी तथा रोमीय साहित्य का श्रध्ययन, जो कई शतियों तक श्रनेक राजनीतिक तथा सामाजिक कारणों

से स्थिगित रहा, पुनः श्रारम्भ हुन्रा, श्रौर साहित्य-चेत्र में नवीत्साह दिखाई देने लगा। साहित्य-विषयक नये-नये प्रश्नों का हल हूँ दा जाने लगा, नई-नई साहित्यिक श्रौलयों का श्रनुसन्धान श्रुरू हुन्रा श्रौर जीवन तथा साहित्य के श्रह्य सम्बन्ध पर चिन्तन श्रारम्भ हुन्रा। उस काल के मानव ने मानो वर्षों की प्रगाद निद्रा के बाद करवट ली, श्रौर जीवन से सम्बन्धित सभी चेत्रों में उत्साहपूर्ण श्रध्ययन श्रौर चिन्तन की परम्परा-सी चल पड़ी। राजनीति, समाज-नीति, साहित्य तथा श्रालोचना, पदार्थवाद तथा श्रध्यात्म, सभी पर संलग्नतापूर्वक साहित्यकार तथा विचारवेत्ता मनन करने लगे। शिचा-चेत्र में महान् परिवर्तन की योजनाएँ वनने लगीं। शाचीन तथा मध्ययुग की विचारधारा को सतर्क-रूप से लेखक-वर्ग परखने लगा। इस साहित्यक तथा मानवी पुनर्जीवन काल का मुख्य श्राधार था यूनानी साहित्य तथा सभ्यता की श्रोर रुचि।

चौदहवीं शती के आरम्भकाल से ही रोमीय साहित्यिक कृतियों का अनुसन्धान आरम्भ हो गया था और हर श्रोर उन्हीं की चर्चा हो रही थी। प्रायः सभी रोमीय रचनाओं की पाण्डुलिपियाँ, श्रन्दित रचनाएँ तथा श्रन्य साहित्य की पुस्तकों को इकट्टा करने में साहित्य सेवी संलग्न हो गए थे। सभी पुस्तकालयों में उनका अध्ययन शुरू हो गया था। यूनानी रचनाओं के प्रति तो श्रनुराग श्रौर भी चढ़ा-वढ़ा था। भिन्नु-गृहों, गिरजों के श्रध्यन्तों, पुस्तकान

देखिए—'त्रंग्रेजे साहित्य का इतिहास'

लयों तथा ग्रन्यान्य महत्त्वपूर्ण व्यक्तियों के निवास-स्थानों पर यूननी रचनान्त्रों की पाण्डुलिपियाँ मिलने लगीं श्रीर पाठक-वर्ग बड़े उत्साह से उन्हें श्रन्दित करने लगा। श्रनुवाद की परम्परा इतने जोरों पर चल पड़ी कि शायद ही कोई विशिष्ट य्रन्थ हो जिसका श्रनुवाद लेखकों ने न कर डाला हो। सभी बड़े-बड़े नगरों की साहित्यिक गोष्टियों में यूनानी रचनान्त्रों तथा रोमीय साहित्य पर विचार-विमर्श होने लगा। विद्यालयों के त्र्याचार्य, राजनीतिज्ञ, समाज-सेवी तथा सभी चेत्रों के प्रतिष्ठित ब्यक्ति, यूनानी तथा रोमीय रचनात्रों के पठन-पाठन में लग गए और उन पर टीका-टिप्पणी करने लगे। इस अध्ययन द्वारा उनको यह त्राभास मिलने लगा कि प्राचीन युग के साहित्यिक मनीषियों ने साहित्य श्रीर जीवन को बहुत गहरे रूप में समक्ता था, श्रीर उन्होंने ऐसे-ऐसे सत्यों को हृद्यंगम कर लिया था जो केवल तपस्या के बल पर ही प्राप्त होते हैं। धर्म के चेत्र में तो इस नव-जागरण काल ने क्रान्ति मचा दी। धार्मिक रूढ़ियाँ हिल उठीं श्रौर कुछ ही दिनों बाद छिन्न-भिन्न हो गईं। धर्माध्यत्तों की पोल खुलने लगी, श्रौर जनता स्वतः धार्मिक पुस्तकों को पढ़कर श्रपना धर्म-मार्ग हूँ ढ़ने लगी। ग्रज्ञान का परदा मानो यकायक हट गया श्रीर बुद्धि-सूर्य की प्रखर किरगाँ समस्त जीवन को प्रकाशमान करने लगीं।

यूनानी तथा रोमीय साहित्य के प्रति यूरोपीय पाठक-वर्ग में जो श्रज्-राग उत्पन्न हुन्रा ग्रौर जिसके फलस्वरूप जीवन के सभी चेत्रों में हलचल मच गई, उसका वर्णन ग्रत्यन्त कठिन है। जिस-जिस प्रकार से इस साहित्यिक श्रनुसन्धान श्रौर श्रध्ययन द्वारा यूरोपीय जीवन की काया-पत्तट होने लगी, जिस-जिस प्रकार से जीवन की प्राचीन रूढ़ियाँ छिन्न-भिन्न हुईं, ख्रौर जिस-जिस प्रकार से नवीन दृष्टिकोण श्रपनाए जाने लगे उसका इतिहास रोचक ही नहीं, परन्तु हमारे श्रालोचनात्मक श्रध्ययन के लिए श्रत्यन्त उपयोगी भी होगा। यूरोपीय शिचित जनता के मन में इन ग्रध्ययनों के प्रति जो श्रद्धा ग्रौर श्रनु-राग बना रहा, उससे भी समस्त यूरोपीय जीवन में परिवर्तन हुन्रा। लोगों के मन में प्राचीन सभ्यता श्रीर संस्कृति के प्रति इतनी प्रगाढ़ श्रद्धा उत्पन्न हुई, कि वे उसको पूर्णरूपेण ग्रपनाने को उत्सुक रहने लगे। उसके प्रति उनमें एक प्रकार की पैतृक श्रद्धा का श्राविर्भाव हुत्रा श्रीर यह श्रद्धा समय पाकर भक्ति के रूप में परिखत हो गई। परन्तु इस भक्ति का एक विषम प्रभाव भी विदित हुत्रा। जनता की मानसिक सतर्कता जाती रही श्रौर सभी प्राचीन कृतियों को वे श्रद्धास्पद समक्तकर उनका श्रध्ययन करते रहे। श्रेष्ठ ग्रौर हीन साहित्य का विचार लोप हो गया, श्रौर यह स्वाभाविक भी था। प्राचीन युग की प्राचीनता,

पुनर्जीवन काल की श्रद्धा, तथा प्राचीन युग की कृतियों की रहस्यपूर्णता तथा लेखकों की श्रपार विद्वत्तं।, श्रीर उस काल के साहित्य की लोकप्रियता, सभी ने तर्क को विस्सृत कर दिया। उस युग के सम्बन्ध में लोगों की जानकारी भी इतनी कम थी कि श्रिधिक छानबीन हो भी नहीं सकती थी।

इस पुनर्जीवन काल में यूनानी साहित्य के अध्ययन मानव-जगत् का के फलस्वरूप मनुष्य को सृष्टि का सर्वश्रेष्ठ प्राणी महत्त्व समभा जाने लगा। उसके मानसिक तथा नैतिक शक्ति की थाह कठिन जान पड़ने लगी श्रीर मानव की बुद्धि के प्रति सहज श्रद्धा उपजी। बुद्धि ही उसका सर्वश्रेष्ठ ग्रंश समभी जाने लगी; उसी के कारण वह ग्रन्य प्राणीमात्र से विभिन्न, दिखाई दिया। मानव-चरित्र में ऐसे देवी गुर्णों का श्राभास मिलने लगा जिनके बल पर वह देवतार्थों के समकत्त रह सकता था। उसके बौद्धिक गुण, उसकी मानसिक शक्ति तथा उसकी ब्राध्यास्मिक पहुँच को देख-सुनकर लोग चिकत तथा विस्मित थे। मानव की शक्ति के चमत्कार के साथ-साथ प्रकृति के चमत्कार के प्रति भी समाज त्राकृष्ट हुत्रा। प्रकृति की शक्ति, उसकी सुबुद्धि, उसकी सुन्यवस्था तथा उसके तर्कयुक्त जीवन पर लोगों की श्रद्धा बढ़ने लगी श्रीर साहित्य तथा धर्म को सममने के लिए प्रकृति के नैसर्गिक नियमों का यथा-सम्भव प्रयोग होने लगा।

मानव की तर्क-शक्ति के विकास के साथ-साथ शिक्ता, त्रालोचना तथा साहित्य के चेत्र में भी अभ्तपूर्व विकास का युग आया। यूनानी तथा रोमीय-साहित्य का जितना भी अनुसन्धान हो चुका था, उसका क्रियात्मक प्रयोग शिक्ता-चेत्र में होने लगा; और विना इस प्राचीन साहित्य-ज्ञान के युवकों की शिक्ता अपूर्ण समभी जाने लगी। उसी के द्वारा समाज का नैतिक स्तर अँचा उठाने का प्रयत्न होने लगा, और इस प्रयत्न में साहित्य के सौन्दर्यात्मक तक्त्व तो गौण हो गए और शिक्तात्मक तक्त्व प्रमुख। शिक्तात्मक तक्त्व की प्रधानता निश्चित करने के पश्चात् आलोचना-चेत्र में एक पुरानी परम्परा पुनः प्रकट हुई। लेखकों की कृतियों का मूल पाठ ठीक किया जाने लगा और आलोचक-वर्ग मूल-पाठ के अन्वेषण में लग गया। देश-काल की दृष्ट से, शैली की दृष्ट से तथा व्यक्तित्व की दृष्ट से पाठान्तर शुद्ध किया जाने लगा, और इस और विशेष प्रगति हुई। साहित्य के प्रति जनता में प्रगाद श्रद्धा उपजी और साहित्य और जीवन का सम्बन्ध, साहित्य और शिक्ता का सम्बन्ध, शिक्ता और नैतिकता का सम्बन्ध, सभी पर गहरे और स्थापक रूप में विचार होने लगा। इस

पुनर्जीवनकाल ने मनुष्य, साहित्य श्रौर जीवन के श्रद्धट सम्बन्ध को पहचाना श्रौर तीनों की श्रेष्ठता प्रमाणित तथा घोषित की। इन्हीं विचारों श्रौर श्रनु-सन्धानों की पूर्ण छाया, श्रंग्रेज़ी साहित्यकारों ने ग्रहण की, फलतः जो-जो साहित्य-सिद्धान्त बने, सब पर पुनर्जीवन काल की पूर्ण छाप दिखाई देगी।

श्रेष्ठ रोमीय श्रालोचकों ने साहित्य को कान्य, भाषण-भाषण-कला का शास्त्र, इतिहास तथा दर्शन, चार भागों में विभाजित नय-निर्माण किया था, जिनमें कान्य श्रोर भाषण-शास्त्र ही प्रमुख थे। इसी कारण पहले-पहल भाषण-शास्त्र पर विशद

रूप में विचार ग्रारम्भ हुन्ना। पुनर्जीवनकाल के पहले मध्ययुग में भाषण-शास्त्र के नियमों में बहुत विश्वङ्खलता न्ना गई थी। न तो प्राचीन नियम ही स्पष्ट रूप से मान्य थे, न्नौर न कोई नवीन नियम ही बन पाए थे। भाषण-शास्त्र, साधारणतः व्याकरण तथा तर्क-शास्त्र के न्नन्तर्गत ही मान्य था न्नौर उसी प्रकार ग्रध्ययन भी होता था। उसका प्रयोगात्मक रूप भुला दिया गया था न्नौर कुन्न नियमों के निर्वाह को ही वागीश कला समभे बैठे थे। शब्दान्दर ही भाषण-शास्त्र का प्रमुख न्नाभूषण-स्वरूप था, न्नौर कृतिम रूप से प्रभावोत्पादक भाषण करने की परम्परा-सी चल पड़ी थी। उसका मनो-वैज्ञानिक न्नाधार तथा सौन्दर्यात्मक ग्रंश भुला दिया गया था। इस न्नव्यवस्था को सुधारने के लिए प्राचीन भाषण-शास्त्र के नियमों की शरण लेनी पड़ी, न्नौर यूनानी तथा रोमीय भाषण-शास्त्र के नियम तथा प्रयोग मान्य समके जाने लगे।

पहले-पहल भाषण-शास्त्र की महत्ता का वर्णन किया गया, जिसके फलस्वरूप इस कला को श्रेष्ठ पद दिया गया। वाक्शिक्त मानव की श्रमूल्य निधि ठहराई गई श्रोर उस शक्ति की प्रशंसा की गई। श्रालोचकों के विचारा- नुसार, वाक्शिक्त ही मानव तथा श्रन्य प्राणीमात्र का भेद प्रस्तुत करती है, श्रोर इसी के द्वारा मनुष्य ने सभी युगों में श्रपनी शक्ति तथा श्रपना प्रभाव फैलाया। भाषण-शास्त्र का स्थान श्रन्य कलाश्रों की श्रपेत्ता श्रत्यन्त श्रेष्ठ है श्रीर उसके ही द्वारा मानव की बुद्धि का विकास होता श्राया है श्रीर होगा। कुछ लोगों का विचार है कि भाषण-शास्त्र केवल शब्दों का खेल है, श्रीर उसका ध्येय केवल सौष्ठवपूर्ण वक्तृता देने की कला सिखलाना है। यह विचार श्रामक है। वास्तव में भाषण-शास्त्र का मुख्य उद्देश्य है शित्ता, प्रबोधन तथा उत्तेजना प्रदान करना; श्रीर इस उद्देश्य की पूर्ति में स्वभावत: शब्दों पर बहुत बड़ा उत्तरदायित्व रहेगा, श्रीर उनका श्रध्ययन वांछनीय

होगा। इसके साथ-साथ वक्ता को श्रपने व्यक्तित्व, ध्येय तथा श्रोतावर्ग का भी यथेष्ट ध्यान रखना श्रावश्यक है क्योंकि विना इसके वक्तृता न तो उप-योगी होगी श्रौर न प्रभावपूर्ण। वक्ता को देश-काल का भी समुचित ध्यान रखकर वक्तृता तैयार करनी चाहिए श्रौर श्रपने लच्य को कभी न भूलना चाहिए।

वक्तृता का प्रधान तस्व है शैं ली, परन्तु विचार भी वक्तृता के तत्त्व— कम महस्वपूर्ण नहीं। यदि वक्ता-वर्ग केवल ग्रभि-विचार तथा शैं ली व्यंजना का ध्यान रखेंगे ग्रौर विचार को गौण स्थान देंगे, तो वक्तृता प्रभावहीन होगी। विचार, शब्दों के

माध्यम से ही व्यक्त किए जाते हैं, श्रौर हम श्रपने मस्तिष्क में पहले विचार संकलित करते श्रथवा सोचते हैं, तत्पश्चात् शव्द श्रौर शैली का सहारा लेते हैं। इस दृष्टि से विचार कहीं श्रिधक महत्त्वपूर्ण हैं; केवल प्रभावपूर्ण श्रीमव्यंजना के बनाए कुछ न बनेगा। जो वक्ता यह सममते हैं कि शैली श्रौर श्रीमव्यंजना ही सब-कुछ है, उन्हें यह विचार करना चाहिए कि उनका प्रयत्न केवल प्राण्हीन शरीर का ही निर्माण कर सकेगा। विचार, शैली की श्रात्मा है—केवल शब्दों की तड़क-भड़क तथा श्राहमवर द्वारा श्रेष्ट शैली का निर्माण नहीं होगा। श्रेष्ट शैली वक्ता के व्यक्तित्व तथा उसकी विचारशीलता की पूर्ण परिचायक होनी चाहिए।

श्रेष्ठ शैली में शब्द-प्रयोग के श्रौचित्य का ध्यान शब्द-प्रयोग श्रत्यावश्यक है। विषय श्रौर वक्ता के व्यक्तित्व के श्रमुकूल तो शैली स्वभावतः होनी ही चाहिए, परन्तु उचित शब्द-प्रयोग बिना दोनों लक्त्णों की पूर्ति नहीं होगी। उचित शब्द ही समुचित रूप में इसमें सहायक होंगे। विदेशी शब्द, श्रप्रचिलत शब्द तथा श्रति प्रचिलत शब्द शैली को दूषित करते हैं इसलिए उनके प्रयोग में सर्वदा सतर्क रहना चाहिए। प्रभावपूर्ण वक्तृता के लिए भाषा की शुद्धता, शब्द-क्रम तथा श्रभिव्यंजना की स्वाभाविकता श्रीर स्पष्टता श्रत्यन्त श्रपेत्ति है। काव्य के समान ही गद्य में भो लय की व्यवस्था होनी चाहिए, परन्तु गद्य का लय नियमबद्ध नहीं। वक्तावर्ग वक्तृता को श्रलंकार, विस्तृत विवरण, कहावतों, उपमाश्रों तथा हितोपदेशिक श्रीर पौराणिक कथानकों द्वारा सुसज्जित तथा प्रभावपूर्ण बना सकते हैं; इनके द्वारा वक्तृता का स्तर भी ऊँचा हो जायगा।

स्पष्टता भी श्रेष्ठ शैली का प्रधान गुण है स्त्रीर यह गुण साधारणतः

स्पष्टता तथा संदिप्त लेखक-वर्ग भूल जाते हैं। शब्द-व्यवस्था श्रौर श्रभिव्यंजना की सरलता को भूलकर लेखक-वर्ग कथन त्र लंकार, उपमा तथा त्र तिशयोक्ति के चक्कर में पड़कर श्रपनी वक्तृता प्रभावपूर्ण बनाने का स्वप्न देखते हैं, श्रौर उनका स्वप्न स्वप्न ही रह जाता है। परन्तु इसके यह ग्रर्थ नहीं कि ग्रलंकार इत्यादि का प्रयोग श्रेष्ठ शैली में सर्वथा त्याज्य है। ये प्रयोग श्रेष्ठ शैली में मान्य हैं, परन्तु उनका प्रयोग संयत श्रौर सतर्क रूप में होना चाहिए। विस्तृत कथन, मिश्रित उपमाएँ तथा निरर्थक शब्दाडम्बर वक्तृता को दुरूह बना देते हैं; उनका प्रभाव चीगा हो जाता है । इसलिए वक्ता को संचेप कथन तथा उचित ग्रलंकारों का सहारा लेना चाहिए। जो शैंकी श्रेष्ट-से-श्रेष्ठ विचार संचिप्त-से-संचिप्त रूप में स्पष्टतापूर्वक प्रकट कर सकेगी, वही श्रेष्ठ कही जायगी। विस्तृत कथन द्वारा पाठक-वर्ग ऊब उठता है, परन्तु जब उसकी कल्पना के लिए भी थोड़ा बहुत श्रंश छोड़ दिया जाता है तो उसमें गर्व की भावना उदित होती है श्रीर वह सरलता से श्राक्षित हो जाता है। वाक्यों में लम्बे वाक्यांश भी न होने चाहिएँ, क्योंकि इससे वाक्यों में स्थूलता श्रा जायगी त्रौर उनका त्राकर्षण घट जायगा। वाक्य का प्रत्येक शब्द, प्रत्येक शब्दांश इतना गठा हुस्रा होना चाहिए कि बिना हानि पहुंचाए उसका कोई भी ग्रंश ग्रलग न किया जा सके। उन्नत शैली का श्राधार है भव्यता; मध्यम

प्राचीन साहित्यिक नियमों की मान्यता

शैली की सरलता तथा स्पष्टता, श्रौर साधारण शैली तो निष्प्राण होगी। उपरोक्त विवेचन से स्पष्ट है कि इस युग में लेखकों श्रौर श्रालोचकों का प्रमुख ध्येय प्राचीन यूनान तथा रोम की साहित्य-शैली का श्रनुकरण श्रीर उनके नियमों की मान्यता साहित्य में स्थापित करना था। श्रेष्ठ श्रालोचकों ने यूनानी तथा रोमीय साहित्य के श्रेष्ठ

सिद्धान्तों को मान्य ठहराकर उनका अनुकरण करने का आदेश दिया। परन्तु इस ग्रादेश के साथ-साथ चेतावनी भी दी। वह यह कि केवल उन्हीं सिद्धान्तों का ग्रमुकरण संगत है जो सर्वश्रेष्ठ हैं ग्रौर ऐसे सिद्धान्त जो देश तथा काल की ग्रात्मा के विरुद्ध हैं, उन्हें त्याज्य सममना चाहिए । साहित्यकारों को श्रेष्ठ तथा फलप्रद साहित्य मार्ग चुनकर ही नवीन साहित्य की रूपरेखा बनानी चाहिए, ग्रौर इस दृष्टि से यूनानी तथा रोमीय साहित्य का ग्रन्तरशः ग्रनुकरण फलप्रद नहीं होगा; उनका केवल ग्राधार ही हितकर होगा ग्रौर उसी ग्राधार पर ही साहित्य का नवीन प्रासाद निर्मित हो सकेगा । कुछ लोगों की यह घारणा हो रही थी कि यूनानी तथा रोमीय साहित्यकार देवतुल्य हैं चौर उनके साहित्यिक नियम तथा सिद्धान्त देव-सिद्धान्त हैं चौर उनकी अचरशः मान्यता प्रमाणित करना श्रेष्ठ साहित्य-सेवा है। यह धारणा साहित्य-निर्माण के लिए घातक है। इसमें सन्देह नहीं कि यूनानी श्रेष्ठ साहित्यकार थे, उनमें प्रतिभा थी, उनमें अद्मुत शक्ति थी, परन्तु उनके निर्मत नियम सभी युगों के लिए समरूप से हितकर नहीं हो सकते। प्रत्येक युग को अपनी-अपनी आवश्यकतानुसार साहित्यिक नियमों का निर्माण करना होगा, नवीन साहित्य-मार्ग हुँ इने होंगे तथा नवीन शक्ति का प्रयोग करना होगा। प्रकृति चौर जीवन अचय हैं चौर उनके अध्ययन द्वारा ही सभी युगों के सभी कलाकार, नवीन प्ररेणा तथा नवीन शक्ति बहुण कर सकते हैं।

इस युग के श्रालोचकों ने काव्य तथा काव्य-शैली के काव्य का श्रेट रूप विषय में भी श्रपने विचार विस्तृत रूप में प्रकट किये। पन्द्रहवीं शती के पहले के कवियों ने काव्य को भाषण शास्त्र के श्रन्तर्गत ही मान्य सममा था श्रीर छन्द्रबद्ध वक्तृता ही उनके लिए श्रेट काव्य था। शब्द, तर्क, व्याकरण तथा उत्तेजना उसके प्रमुख तत्त्व थे। इस प्रकार के काव्य-सिद्धान्त बहुत दिनों तक प्रचलित रहे, परन्तु पन्द्रहवीं शती में थोड़ा-बहुत परिवर्तन दिखाई दिया। श्रव काव्य का स्वरूप था रूपक; श्रीर वह भी श्रनेक श्रलंकारों से सुसिट्जित श्रीर उसका ध्येय था, नैतिक शिचा-प्रदान। नैतिक नियम तथा शिचा श्रपने यथार्थरूप में प्रायः प्राद्धानहीं होते इसिलए उसे रुचिकर बनाने के लिए काव्य की सज्जा की श्रावश्यकता पड़ती है। शिचा तो वैसे ही कड़वी प्रतीत होती है श्रीर उसे श्राकर्षक तथा रोचक बनाना प्रत्येक किव का धर्म है। श्रनेक श्रेट्ट किवयों की किवता का रूप रूपक ही रहा है।

कुछ श्रालोचकों ने काव्य को उत्तेजना-प्रसूत तथा देवी प्रेरणागत भी समका। किव श्रपनी मानसिक शक्ति, भावों की उत्तेजना तथा भावोद्दे के कारण साधारण मानवी स्तर से उँचा उठ जाता है, श्रीर महान् विचारों तथा श्रमुभवों पर गहरे रूप में मनन तथा चिन्तन के परचात् श्रपने मानस में जीवन का एक सामंजस्यपूर्ण विधान स्थिर करके उसे छन्दबद्ध काव्य का रूप दे देता है। काव्य का महत्त्वपूर्ण गुण है संगीत; श्रीर संगीत मानव-श्रात्मा का भी प्रधान गुण है। इस प्रकार काच्य तथा मानव-श्रात्मा का श्रत्यन्त सामंजस्य-पूर्ण सम्बन्ध प्रमाणित है। काव्य के कोई भी विषय हो सकते हैं श्रीर इस सम्बन्ध में कोई नियम लागू नहीं होते; हाँ, शब्द तथा वाक्य-व्यवस्था उसका

श्राधार-रूप रहेगा। श्रेष्ठ काव्य मानवी भावनाश्रों की श्रभिव्यंजना श्रत्यन्त गहरे तथा तीव रूप में इस प्रकार करता है कि श्रोता श्रथवा पाठक-वर्ग उस उन्नत भावना से प्रेरणा प्रहण करके श्रानन्दित तथा प्रफुिल्लत हो जाते हैं। काव्य का जीवन में वही स्थान श्रथवा महत्त्व है, जो भोजन में मसालों का; श्रीर श्रवकाश में ही उसका पठन-पाठन तथा उसकी रचना वांछनीय है। कुछ लोगों का विचार था कि काव्य श्रनैतिकता का प्रसार करता है इसलिए त्याज्य है; इस मत का निराकरण तभी होगा जब प्राचीन प्रन्थों के श्रनैतिक स्थल या तो निकाल फेंके जायँ या उन्हें रूपक मानकर उनका श्रर्थ-प्रकाश किया जाय। इस प्रयत्न द्वारा काव्य पर से लांछन हट जायगा श्रीर पाठकों का श्रहित नहीं होगा। इस प्रकार की विचार-धारा का एक सबसे बड़ा कारण यह था कि श्ररस्त् की रचनाएँ न तो उस काल में ठीक से समस्ती गई श्रीर न उनकी सफल व्याख्या ही हो पाई थी।

श्रालोचना-चेत्र में यदाकदा साहित्य-समीचा होती श्रालोचना-चेत्र का रही, परन्तु इस बात का स्पष्ट प्रमाण मिलता है कि श्रानुसन्धान श्रालोचक कुछ ऐसे सिद्धान्तों की खोज में थे जिनके श्राधार पर साहित्य की समालोचना हो सकती श्रीर

राष्ट्रीयता की प्रगति होती। शिचकों की भी यह स्पष्ट धारणा थी कि बिना किसी सिद्धान्त-निर्माण के न तो साहित्य में प्रगति होगी श्रौर न शिचा का ही विकास होगा । शिचा-प्रसार तथा साहित्यिक प्रगति के ित्तए यह श्रावश्यक है कि ग्रालोचक-वर्ग कुछ ऐसे सिद्धान्तों का निर्माण कर ले जो साहित्य-निर्माण में प्रयुक्त हो सकें श्रौर जिनके श्राधार पर पाठक-वर्ग साहित्य की परख कर सकें। श्रालोचना-शैली में यह नियम मान्य रहा कि श्रेष्ठ-से-श्रेष्ठ लेखक की श्रालोचना हो सकती है परन्तु उच्छृङ्खल रूप में नहीं। श्रालोचक को गम्भीर ग्रध्ययन के पश्चात् निष्पन्त रूप में श्रपने विचार प्रकट करने चाहिएँ। श्रालो-चना के सिद्धान्त-निर्माण के लिए यूनानी तथा रोमीय साहित्यकारों की रच-नाम्रों का पठन-पाठन लाभप्रद समक्ता गया, ग्रौर प्राचीन काल के साहित्यकार स्तुत्य समभे गए । कवि, वागीश, इतिहासज्ञ, दर्शनवेत्ता सभी की रचनात्रों का ग्रध्ययन सुचारु रूप से होने लगा, परन्तु इस ग्रध्ययन के फलस्वरूप किसी विशिष्ट ग्रालोचना-प्रणाली का जन्म नहीं हुन्ना श्रौर न व्यापक रूप से ग्रालोचना शब्द का ग्रर्थ ही समक्ता गया। कौन लेखक श्रनुकरण योग्य है, कौनसी शैली प्राह्म है, कौनसे विषय शिचापद हैं, इन्हीं का निर्णय श्रालो-चना-चेत्र में होता रहा। त्र्रधिकांश रूप में केवल रोमीय आलोचकों के वक्तव्य

दुहराये जाते थे। कुछ श्रालोचकसाहित्य को रूपक रूप में ही श्रेष्ठ समभते थे; श्रोर साहित्य का नैतिक तथा शिचात्मक प्रयोग ही मान्य टहराते थे। जो साहित्य न तो नैतिकता का प्रसार करे श्रोर न शिचा प्रदान करे उसकी मान्यता न थी। साधारण रूप से श्रालोचक यह श्रवश्य सममते रहे कि साहित्य की श्रालोचना केवल नियमों पर निर्भर नहीं। साहित्य-शैली भी नियमों हारा निर्मित नहीं हो सकतो। किसी साहित्यिक रचना को पूर्णरूपेण सममने के लिए उसके साधारण श्रर्थ तथा संकेतात्मक श्रर्थ, दोनों को विशद रूप में सममना श्रावश्यक होगा। तत्पश्चात् उसके श्रानन्ददायी श्राधारों को हुँ इना चाहिए। श्रमुक रचना क्यों श्रानन्दप्रद है, श्रमुक रचना क्यों नहीं है, इन सबका उत्तर द्वंदने पर पता चलेगा कि सबके मूल में कुछ-न-कुछ चमत्कार श्रथवा कजा छिपी है। यह चमत्कार प्रायः भावों के सामंजस्य, श्रलंकार-प्रयोग, उपमा, कहावत इत्यादि के प्रयोग में दिखाई देगा। जैसे-जैसे श्रालोचक इन श्रानन्ददायी तत्त्वों को तथा उसके कारणों को पूर्णत्या समभेंगे वैसे-ही-वैसे श्रालोचना की रूपरेखा बनती जायगी।

उपयु क विश्लेषण से यह निष्कर्ष निकलता है कि इस युग में त्राजोचना का कोई निश्चित रूप न था। साधारणतः प्राचीन यूनानी तथा रोमीय सिद्धान्तों के आधार पर ही यदाकदा नियम बने और उन्हीं पर पिष्ट-पेपरा होता गया। साहित्य की ब्रात्मा की भी समुचित पहचान नहीं हो सकी थी। यूनानी तथा रोमीय रचना की सर्विप्रयता के कारण देशी भाषा को भी महत्त्व न मिल सका। भाषण-शास्त्र तथा काव्य के सम्बन्ध में जो भी कुछ नियम बने वे न तो ब्यापक थे न मौलिक। भाषण-शास्त्र विस्तृत कथन की शैली मात्र था और काव्य नैतिक शिचा-प्रदान का सरल माध्यम। इतना होते हुए भी यालोचनाप्रियता हर थ्रोर दिखाई देती है श्रीर श्रालोचक-वर्ग कुछ न-कुछ विशिष्ट नियमों तथा सिद्धान्तों की खोज में संलग्न है। प्राचीन साहित्य की मान्यता हर ग्रोर स्थापित है, परन्तु उस मान्यता में स्वतन्त्र विचार भी अधिक हैं। सबसे महत्त्वपूर्ण प्रश्न ये रहे कि किस प्रकार प्राचीन साहित्य की केवल प्रेरणा प्रहण की जाय थौर उसका श्रचरशः श्रनुकरण न होने पाए; प्राचीन कला-तत्त्वों को किस प्रकार आधुनिक आवश्यकतात्रों के अनुकूल परिवर्तित किया जाय; तथा आधुनिक कला किस युग से कितनी श्रीर कैसी प्ररेणा प्रहण करे जो भविष्य में फलपद हो श्रीर जिसके सहारे श्रेष्ठ साहित्य का निर्माण हो।

## : २ :

सोलहवीं शती पूर्वार्द्ध की श्रालोचना पिछले पृष्ठों में हमने पन्द्रहवीं शती की श्वालोचनात्मक प्रणाली का लेखा दिया। उसी प्रणाली के श्राधार तथा उसी की प्ररणा द्वारा सोलहवीं शती पूर्वार्द्ध की श्रालोचना-प्रणाली फूलनी-फलनी चाहिए थी, परन्तु इस काल में कोई महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त न बन पाए

श्रीर जैसा हम पहले संकेत दे चुके हैं पुरानी प्रणालियों का ही पिष्टपेषण होता रहा। इस साहित्यिक न्यूनता के श्रनेक कारण थे। श्रेंग्रेजी समाज तथा राजनीति दोनों ने ही साहित्यिक प्रगति से मुँह मोड़ लिया था। कुछ साहित्यिक गोष्टियों तो ऐसी बन गई थीं जिनका प्रमुख उद्देश्य था यूनानी साहित्य को हीन प्रमाणित करना श्रीर उसके श्रध्ययन पर प्रतिबन्ध लगाना। राजनी-तिक तथा धार्मिक हेष तथा शत्रुता यहाँ तक बढ़ गई थी कि भिद्ध-गृहों पर जहाँ साहित्य के विद्वान् इकट्टे होकर विचार-विनिमय किया करते थे, प्रतिबन्ध लगा दिये गए। भिद्ध-गृह बन्द कर दिये गए थे। राजनीतिक तथा धार्मिक गृत्थियों के सुलमाने में ही शिचित वर्ग लगा हुश्रा था श्रीर साहित्य की श्रोर किसी का ध्यान भी न जाता था। जो-कुछ भी साहित्य जिखा या पढ़ा जा रहा था वह धर्म तथा शिचा से ही सम्बन्ध रखता था। धर्म-पुस्तकों के नवीन संस्करण निकालने श्रीर विवादास्पद धार्मिक प्रश्नों पर टोका टिप्पणी करने में ही सभ्य समाज व्यस्त था। यद्यपि छापेखाने का श्राविष्कार हो चुका था परन्तु जो भी पुस्तकों छुपतीं श्रीर लोकप्रिय थीं धर्म-विषयक ही थीं; साहित्य की लोकप्रियता विलक्षल घट गई थी।

भाषगा-शास्त्र की महत्ता परन्तु ऐसे विषम धार्मिक तथा राजनीतिक वातावरण के होते हुए भी भाषण शास्त्र को महत्त्व मिला श्रौर पनद्गहवीं शती के समान ही प्राचीन युग की जीवित प्रेरणा के कारण इसका श्रध्ययन बढ़ता गया। रोमीय

साहित्यकारों तथा त्रालोचकों ने भाषण-शास्त्र को तो पहले से ही बहुत महत्त्व दे रखा था श्रीर उनकी दृष्टि में भाषण-शास्त्र केवल साहित्य का श्राकर्षक श्रंग नहीं वरन् राष्ट्र की सुरचा श्रीर उसकी प्रगति का श्रमोघ श्रस्त्र था। वह साहित्यकारों का श्रेष्ठ श्राभूषण था; काव्य को महत्ता तो केवल गौण थी। उस पर लेखकों, राजनीतिज्ञों तथा सुधारकों की विशेष श्रद्धा थी। पन्द्रहवीं शती के साहित्यकारों की दृष्टि में भाषण-शास्त्र तथा काव्य में श्रम्तर केवल रूप का था श्रीर काव्य केवल श्रन्दबद्ध वक्तृता-मात्र था। भाषण-शास्त्र का मुख्य श्राधार था विस्तृत शब्दाडम्बर तथा श्रनेकानेक श्रलंकार-प्रयोग । परन्तु धीरे-धीरे यह दृष्टिकोण बदलने लगा श्रीर भाषण-शास्त्र का श्रध्ययन उसी लगन तथा श्रद्धापूर्वक होने लगा जो प्राचीन यूनान तथा रोम में विदित था। भाषण-शास्त्र की लोकप्रियता का पहला प्रमाण यह है कि इस युग में इस विषय पर अनेक पुस्तकें लिखी गईं जो पाठशालाओं तथा विद्यालयों के पाठ्य-क्रम में सम्मिलित थीं। इन पाट्य-पुस्तकों में भाषण-शास्त्र पर यद्यपि विस्तृत विवे-चन तो नहीं था परनत फिर भी उसके कुछ विशिष्ट तत्त्वों पर प्रकाश डाला गया था। लेखकों ने विषय-चयन, विषय का विकास, तर्क, क्रम, शैली तथा श्रलंकार-प्रयोग पर श्रपने-श्रपने विचार प्रकट किए थे, जिससे यह प्रमाणित है कि देश की जनता तथा पाठक वर्ग में इस विषय के प्रति रुचि बढ़ रही थी। भाषण-शास्त्र की प्रशंसा करते हुए लेखकों ने वे ही पुराने तर्क प्रस्तुत किए जो यूनानी तथा रोमीय त्रालोचकों ने किए थे और जिनके त्रनुसार वाक्-शक्ति श्रौर उसका प्रयोग मनुष्य की श्रमूल्य निधि था; श्रौर उसी के बल पर मनुष्य मनुष्य कहलाने का श्रिधिकारी था। वही शक्ति मानवता की तथा मानवी त्रादशों की प्रतीक थी: वही शक्ति उसे पशु-जगत् से ग्रलग कर श्रेष्ठ स्तर पर रखे थी।

भाषण-शास्त्र के श्रध्ययन में विषय की महत्ता सबसे भाषण-कला के तत्त्व श्रिक मानी गई श्रीर श्रेष्ठ श्रीर ठोस विषय को ही भाषण का ग्राधार समक्ता गया, क्योंकि बिना ठोस विषय के वक्तृता खोखली होती श्रीर उसका प्रभाव श्रस्थायी रहता। इस तथ्य को यूनानी तथा रोमीय वागीशों ने भली भाँति समक्ता था। इसके साथ-साथ वागीशों को श्रनेक विषयों का ज्ञाता भी होना चाहिए। इस व्यापक ज्ञान के द्वारा ही वे श्रपनी वक्तृता को श्राकर्षक श्रीर प्रभावपूर्ण बना सकेंगे श्रीर श्रोतावर्ग पर वाञ्चित प्रभाव डाल सकेंगे। व्यापक ज्ञान के श्रतिरक्त शब्दों के श्रेष्ठ ज्ञनाव का पूर्ण ज्ञान श्रावश्यक होगा। शब्द स्वतः तो सौष्ठवपूर्ण होने हो चाहिएँ, उनका कम भी प्रभावपूर्ण तथा श्राकर्षक होना चाहिए। संज्ञेप में, श्रोतावर्ग को पूर्ण रूप से प्रभावित करने के लिए व्यापक ज्ञान, श्रेष्ठ विषय-चयन तथा सौष्ठवपूर्ण शब्द-सामंजस्य श्रावश्यक होगा।

ग्रंभेजी साहित्य में प्राचीन भाषण-शास्त्र की मान्यता प्रतिभा तथा कला-ज्ञान स्थापित करने में एक प्रसिद्ध ग्रालोचक ने प्रशंस-नीय प्रयत्न किया। एक महत्त्वपूर्ण पुस्तक लिखकर

१. विल्सन

उन्होंने तत्कालीन साहित्यिक न्यूनता पर खेद प्रकट किया श्रीर भाषण-शास्त्र पर ब्यापक रूप में विचार कर प्राचीन सिद्धान्तों को उत्साहपूर्वक अपनाया। सोलहवीं शती उत्तरार्द्ध के अन्तर्गत इंगलिस्तान में जो उत्साह आलोचना-चित्र में प्रगट हुत्रा उसका श्रेय इसी श्रेष्ठ श्रालोचक को प्रमुख रूप में प्राप्त है। इसमें सन्देह नहीं कि अधिकांश रूप में पुराने आलोचनात्मक सिद्धान्त ही दुह-राये गए, परन्तु जिस उत्साह श्रीर नवीन दृष्टिकीण से भाषण-शास्त्र के नियम प्रस्तुत हुए वह प्रशंसनीय है। भाषण-शास्त्र के तत्त्वों की ब्याख्या द्वारा प्रमा-ि एत हुआ कि यह शास्त्र नैसर्गिक प्रतिभा तथा कला-ज्ञान दोनों पर निर्भर है। यद्यपि यह सही है कि कुछ लोग स्वभावतः बिना शास्त्र-ज्ञान के श्रेष्ठ तथा प्रभावपूर्ण वक्तृता दे सकते हैं , परन्तु शास्त्र-ज्ञान इसलिए श्रपेचित है कि इसके द्वारा वक्ता की सहज प्रतिभा श्रौर भी चमक उठेगी श्रौर वक्तृता का प्रभाव श्रीर भी स्थायी रहेगा। श्रेष्ठ वागीशों के लिए नैसर्गिक प्रतिभा, श्रध्यवसाय तथा श्रेष्ठ वाग्मियों की वक्तृता का श्रनुकरण श्रपेत्तणीय होगा। इन तीनों गुर्णों के द्वारा ही वह श्रोतावर्ग को शिचा, श्रानन्द तथा प्रबोध दे सकता है। वक्तृता में स्पष्टता, श्रनुभवगम्यता तथा श्रानन्ददायी तत्त्व होने चाहिएँ। देश, काल तथा वातावरण श्रौर परिस्थिति का सम्यक् ज्ञान भी श्रत्यावश्यक होगा, क्योंकि इन्हीं के द्वारा सुरुचिपूर्ण तथा समुचित भावोद्दे क सम्भव होगा । देश, काल तथा परिस्थिति के विपरीत वक्तृता नीरस तथा प्रभावहीन होगी। इस सम्बन्ध में कोई रूपष्ट नियम न तो बनाये ही जा सकते हैं ग्रीर न उनकी कोई श्रावश्यकता ही है, क्योंकि बिना नियमों का पालन किये हुए श्रेष्ठ वागीश समयानुसार श्रोतावर्ग पर मनोनुकूल प्रभाव डाल सकते हैं। फिर भी कुछ साधारण नियमों की स्रोर संकेत दिया जा सकता है।

पहला नियम विषय के सम्बन्ध में प्रदर्शित हुआ। नियमों का निर्माण प्रत्येक वक्ता की विषय तथा उसकी मर्यादा का पूरा ध्यान रखना चाहिए, क्योंकि जब तक विषय पर स्पष्ट रूप से विचार नहीं होगा और जब तक उचित विषय-चयन नहीं किया जायगा वक्ता के लच्य की पूर्ति नहीं होगी। प्राचीन परम्परा के अनुसार विषय तीन वर्गों में ही विभाजित होना चाहिए—पहला समारोह में प्रयुक्त होने वाला, दूसरा सभाओं में, तथा तीसरा न्यायालय के उपयुक्त। इस दृष्टि से अभिन्यंजना की शैली भी बदलती जायगी, क्योंकि विषय और उसकी श्रमिन्यंजना में गहरा सम्बन्ध है। विषय तथा श्रभिन्यंजना के श्रदूट सम्बन्ध के विषय में श्रनेक देशों के श्रालोचक एकमत हैं।

दूसरा नियम विषय-वस्तु के कलापूर्ण प्रयोग के सम्बन्ध में मान्य हचा। विषय-वस्त के प्रयोग में वैसी ही कलापूर्ण सुन्यवस्था होनी चाहिए जो प्रकृति में हर श्रोर प्रदर्शित है। प्रकृति नियम-यह है श्रीर वे ही नियम उसके सौन्दर्य श्रीर उसकी भव्यता के श्राधार हैं। उसी प्रकार कला-चेत्र में भी नियम मान्य होने चाहिएँ। यदि कला होत्र में प्रकृति के सुन्यवस्थित नियम समुचित रूप में प्रयुक्त होंगे तो उसमें सौन्दर्य की प्रतिष्ठापना सहज रूप में होगी श्रौर यदि उनकी अवहेलना हुई तो कला श्रीविहीन हो जायगी । प्राचीन काल में साधा-रणतः वक्तृता के श्रनेक विभाग किये गए हैं—भूमिका, वर्णन, तर्क इत्यादि। परन्तु यह विभाजन श्रनिवार्थ श्रीर श्रावश्यक नहीं: परिस्थिति तथा देश-काल के श्रनुसार इनमें परिवर्तन हो सकता है। वस्तुतः श्रेष्ट वक्तृता में भूमिका होनी चाहिए जो विषय के प्रति श्रोतावर्ग की उत्स्कता बढ़ाए श्रौर उनका ध्यान एकाम करे। उसके बाद विषय-वस्तु का तर्कयुक्त विश्लेषण तथा श्रन्त में उपसंहार होना चाहिए जो समस्त विषय-वस्तु के श्रनेक भागों तथा विभागों को समन्वित रूप में प्रस्तुत करता हुन्ना ग्रभीष्ट सिद्ध करे। वक्ता को श्रपने तर्कयुक्त प्रमाण क्रमपूर्वक रखने चाहिएँ। सर्वश्रेष्ठ प्रमाण को प्रथम स्थान देना चाहिए, श्रीर श्रन्त में भी कुछ ऐसे प्रभावपूर्ण प्रमाण प्रयुक्त करने चाहिएँ जो श्रोतावर्ग को पूर्ण रूप से प्रभावित करें श्रीर उनका हृदय तथा मस्तिष्क दोनों जीत लें। समयानुसार बक्ता बिस्तृत वर्णन का सहारा ले सकते हैं श्रीर यदाकदा कहावतों इत्यादि के प्रयोग से प्रमाण-पृष्टि करके ववतृता के वर्णन-खरड में विभिन्तता ला सकते हैं और श्रोतावर्ग को हास्य का समय-समय पर रसास्वादन कराते हए ग्रपने उद्देश्य में सफल हो सकते हैं।

भाषण-कला की सफलता बहुत-कुछ शैली पर भी निर्भर रहेगी। शैली तर्क की श्रेष्ठ सजा है। ग्रपने साधारण रूप में तर्क ग्रानाकर्षक तथा उद्धृत होता है, परन्तु शैली की सज्जा उसमें ग्राकर्षण तथा भव्यता सहज ही ला देती है। ग्राकर्षक शैली द्वारा ही सत्य का निरूपण ग्राद्य होगा; उसी के द्वारा शिचा-दीचा प्रभावपूर्ण होगी। शिथिल तथा विकृत शैली न तो ग्राह्य रूप में विषय-विवेचन कर सकेगी ग्रीर न श्राकर्षक ही होगी। श्रेष्ठ तथा ग्राकर्षक शैली का मूलाधार है शब्द। शब्दों का चुनाव, उनका उचित प्रयोग तथा उनकी स्पष्ट योजना श्रेष्ठ शैली के प्राण-स्वरूप हैं। यदि वक्ता विषय ग्रीर परिस्थित के श्रनुसार उचित शब्द प्रयोग करें तो शैली में चार चाँद लग जायूँ। शब्दों के उचित चुनाव में यह ग्रावश्यक है कि वे प्रचलित शब्दावली से चुने जायूँ, उनका ग्रार्थ स्पष्ट हो ग्रीर वे सभी वर्गों द्वारा सरलता से समके

जा सकें। श्रभिव्यंजना की स्पष्टता तथा सरलता श्रेष्ठ शैली के प्रधान गुरा हैं। जिस प्रकार यात्री अपनी यात्रा में पत्थरों तथा खन्दकों से अपने की सुरचित रखते हुए ग्रागे बढ़ता है उसी प्रकार श्रेष्ठ वागीश ग्रप्रचितत तथा ग्रसाधारण शब्द-प्रयोग से दूर रहता है। विदेशो भाषात्रों से त्राये हुए शब्दों पर प्रति-बन्ध तो नहीं परन्तु उनका प्रयोग एसे रूप में होना चाहिए जो स्वाभाविक हो श्रीर प्रसंग के उपयुक्त हो । विदेशी वाक्य-विन्यास, श्रवाञ्चित तथा श्रस्वा-भाविक शब्द-प्रयोग से शैली दृषित होगी। जनसाधारण की भाषा तथा उसके स्वाभाविक वाक्य-विन्यास द्वारा ही किसी भी देश की साहित्यिक शैली फल-फूल सकती है। वाक्य-विन्यास में समासों का भी फलपद प्रयोग हो सकता है, परन्तु किसी भी वाक्य में यदि अधिक उपवाक्य हुए और वाक्य अपने सहज आकार से दूर होता गया तो गद्य लयहीन हो जायगा, शैली शिथिल पड़ जायगी और उसमें प्रभावोत्पादकता न ह्या पायगी। श्रेष्ठ गद्य-शैली में वाक्यांशों की गति वैसी ही लयपूर्ण होनी चाहिए जैसी प्राचीन यूनानी तथा रोमीय वागीशों ने अपनी शैली में प्रकट की थी । शब्द तथा समासों के उचित तथा स्पष्ट प्रयोग के श्रतिरिक्त श्रेष्ठ शैली में सौन्दर्य की प्रतिष्ठा भी श्रावश्यक है। इस सौन्दर्य का मूल स्रोत होगा अलंकार; परन्तु केवल वे ही अलंकार प्रयुक्त होने चाहिएँ जो प्राचीन काल से सफल रूप में प्रयुक्त होते आए हैं। इन श्रलंकारों द्वारा शैली में हृदयग्राही श्राकर्षण श्रायगा श्रीर श्रोतावर्ग मुग्ध रहेगा। अलंकार-प्रयोग का प्रमुख ध्येय प्रायः चमत्कार-प्रदर्शन हुआ करता है ग्रीर इसलिए उनका प्रयोग सुरुविपूर्वक तथा संयत रूप में ही होना चाहिए। यद्यपि यह सही है कि उपमा, रूपक, अविशयोक्ति, पुनरुक्ति इत्यादि प्राचीन काल से शैली में प्रयुक्त हुए हैं, परन्तु इनके प्रयोग में सुरुचि श्रीर सौष्ठव विरले ही वागीश ला सके हैं, इसिंकए वक्तावर्ग को बहुत सावधानी से इनकों ब्यवहार में लाना चाहिए।

च्चन्य साहित्यिक नियम त्रालोचकों ने साहित्य के श्रन्य चेत्रों की भी श्रालो-चनात्मक मीमांसा की श्रौर सुखानतकी, मिश्रितांकी ने हास्य, चरित्र-चित्रण, काव्य, छन्द, रोमांचक साहित्य इत्यादि पर भी स्फुट रूप में विचार प्रस्तुत किये।

सुखान्तकी में जीवन के केवल एकांगी चित्र नहीं होने चाहिएँ श्रौर उसमें सुख-दुःख दोनों का सम्यक् सामंजस्य होना चाहिए जो मिश्रितांकी रूप में ही सम्भव

१. विलसन

२. देखिए--'नाटक की परख'

है। हास्य का प्रदर्शन तो कभी-कभी दृष्टि तथा चितवन, मूर्खतापूर्ण संवाद, शारीरिक संकेत इत्यादि से हो जायगा, परन्तु श्रेष्ठ सुखानतकी छोटी-मोटी शारीरिक श्रथवा मानसिक कुरूपता के श्राधार पर ही लिखी जायगी। उसका सफल परिहास दुःख ग्रथवा यातना को हास्यास्पद नहीं प्रमाणित करता, वरन् कुछ साधारण त्रटियों ग्रीर दृषणों को ही परिलचित करता है। इस परिहास में सरुचि तथा संयम दोनों श्रावश्यक होंगे। हास्य तभी प्रकट होगा जब श्रपेत्तित श्रथवा मनोनुकृल कार्य के विपरीत कोई श्रवाञ्छित कार्य हो जाय। संकेतात्मक हास्य हो सर्वश्रेष्ठ होगा । चरित्र-चित्रण के सम्बन्ध में जो नियम मान्य हुए वे मौलिक ही नहीं श्रत्यन्त श्रेष्ठ भी थे। मध्य युग के लेखक चरित्र-चित्रण में शारीरिक ग्रवयवों, वेष-भूषा इत्यादि का क्रमपूर्ण वर्णन तथा नैतिक और सामाजिक गुर्गों का लेखा ही श्रावश्यक सममते थे, परन्त श्रव चरित्र-चित्रण में यथार्थवाद की चर्चा चली। लेखकों को ग्रय चरित्र के महत्त्व-पूर्ण यंगों को विकसित करने का श्रादेश मिला। व्यक्ति के सम्पूर्ण चरित्र को ऐसे चुभते हुए शब्दों द्वारा व्यक्त करना चाहिए जिससे उसका समस्त व्यक्तित्व जी उठे। चरित्र-चित्रण की इस शैली का प्रभाव श्राधनिक काल तक विदित है। काव्य की महत्ता रूपक रूप में ही मान्य हुई श्रीर प्रकृति के समस्त जड़ तथा जीवित जगत से उपमार्थों को हुँड़ने का ग्रादेश मिला। काव्य में छन्द महत्त्वहीन समका गया । श्रंग्रेजी के इस श्रेष्ठ श्रालोचक रहारा प्राचीन नियमों की मान्यता साहित्य में पुनः स्थापित हुई श्रीर प्रकृति तथा तर्क के त्राधार पर शैंली की भी महत्त्वपूर्ण व्याख्या हुई।

सोलहवीं शती उत्तराह में कुछ एक अन्य श्रेष्ठ आलोचक भी जन्मे, जिन्होंने आलोचना-चेत्र में महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों का निर्माण किया। भाषण्शास्त्र पर ही विशेषतः महत्त्वपूर्ण चिन्तन हुआ और उसमें पारंगत होने के लिए नैसर्गिक प्रतिभा, कला-ज्ञान तथा परिश्रम आवश्यक समका गया। विचार तथा भाषा की स्पष्टता भी आवश्यक ठहराई गई और यह नियम मान्य हुआ कि श्रेष्ठ ज्ञान और श्रेष्ठ अभिव्यंजना अथवा श्रेष्ठ विषय और श्रेष्ठ अभिव्यंजना अथवा श्रेष्ठ विषय और श्रेष्ठ अभिव्यंजना द्रोनों का अट्ट सम्बन्ध है; वक्ता को समुचित शब्द-प्रयोग तथा सौष्ठवपूर्ण वाक्य-विन्यास पर भी ध्यान देना चाहिए, क्योंकि उचित शब्दा-वजी ही श्रेष्ठ वक्तृता का आधार है; वक्ता का ज्ञान तो उच्चकोटि का होना ही चाहिए परन्तु उसकी अभिव्यंजना भी साधारण-से-साधारण मनुष्यों के

१. देखिए—'हास्य की रूपरेखा'

२. विलसन

श्रमुकूल होनी चाहिए। वागीशों को विषय, श्रभिव्यंजना, भाषा इत्यादि के सभी चेत्रों में श्रौचित्य का सतत ध्यान रखना चाहिए, क्योंकि श्रौचित्यहीन वक्तृता न तो उपयोगी होगी श्रौर न उसका कोई महत्त्वपूर्ण प्रभाव ही विदित होगा।

त्र्यनुकरण-सिद्धान्त की व्याख्या प्राचीन युग में प्रचलित साहित्यिक श्रनुकरण के सिद्धान्तों की व्याख्या की श्रोर भी ध्यान दिया गया श्रीर यूनानी तथा रोमीय श्रालोचकों के श्रनुकरण-सम्बन्धी सिद्धान्तों की मान्यता प्रसारित की गई।

प्राचीन **त्रालोचकों ने साहित्य-कला में प्रतिष्ठा**-प्राप्ति के लिए श्रेष्ठ कलाविदों की रचनात्रों का श्रनुकरण श्रपेचणीय समक्ता था। समस्त रोमीय श्रालोचकों व ने अनुकरण-सिद्धान्त पर समुचित प्रकाश डाला था। कुछ ने तो अनुकरण-कला की मौलिक परिभाषा बनाई, जिसमें यह सिद्ध किया कि श्रनुकरण शाब्दिक न होकर सौन्दर्यपूर्ण दृश्यों का आहिमक निरूपण है, जिसमें कल्पना का विशेष सहयोग रहता है। श्रेष्ठ श्रनुकरण तो कभी भी शाब्दिक नहीं हो सकता। श्रनुकर्त्ता को मूल कृति की श्रात्मा को ग्रहण करके उसका श्रनुकरण करना चाहिए श्रौर यह श्रात्मा शब्दों श्रथवा वाक्यों में न रहकर सम्पूर्ण कृति में प्रस्तुत रहनी चाहिए। श्रनुकर्त्ता को श्रपनी सुबुद्धि तथा कल्पना को प्रेरित कर इसकी ग्रात्मा को समभने ग्रीर उसके पुनर्निर्माण का प्रयास करना होगा । उन्हें यह सतत ध्यान रखना चाहिए कि उनका मुख्य ध्येय श्रमुकरण-मात्र नहीं, परन्तु इस साधन द्वारा उन्हें श्रपनी नैसर्गिक प्रतिभा की उन्नति करनी चाहिए ग्रौर धीरे-धीरे ग्रपनी निजी तथा नवीन शैली निर्मित कर लेनी चाहिए । वास्तव में अनुकरण केवल अनुकरण-मात्र नहीं, वह मौलिक रूप में लेखक की निजी शैली में मूल कृति का पुनर्निर्माण है। श्रौर लेखकों को केवल श्रेष्ठ कलाकारों की कृतियों का श्रनुकरण करना चाहिए, क्योंकि उसी के द्वारा उनकी सहज प्रतिभा प्रस्फुटित होगी। यदि देखा जाय तो साहित्य-चेत्र में सभी श्रेष्ठ लेखकों ने श्रपने पूर्व के कवियों तथा साहित्यकारों का श्रनुकरण किया है श्रीर सभी पर कुछ-न-कुछ पूर्ववर्ती साहित्यकारों का प्रभाव विदित होता है।

इस युग में साहित्य का वर्गीकरण भी पुरानी विचार-काव्य का महत्त्व धारा के अनुसार काव्य, इतिहास, दर्शन तथा भाषण-शास्त्र वर्गों में हुआ और काव्य के अन्तर्गत सुखा-

१. सिसेरो, हारेस, डायोनिसियस, लोंगाइनस, क्विंगिटलियन।

न्तकी, दुःखान्तकी, महाकाव्य तथा गीतकाव्य की गणना हुई। इतना होते हुए भी इस काल में काव्य का महत्त्व न्यून ही रहा। न तो उसके प्रति लोगों की श्रद्धा थी श्रौर न श्राकर्षण। काव्य का महत्त्व इतना हीन था कि कवि श्रौर कविता दोनों उपहास की वस्तु समक्षे जाते थे। जो कोई भी श्रनर्गल स्वाद करता कवि नाम से सम्बोधित होता। काव्य भी एक प्रकार का प्रलाप ही सममा जाता था। जनता के हृदय में काव्य के प्रति उदासीनता-सी थी श्रौर यह धारणा प्रकट होती जाती थी कि काव्य के पठन-पाठन से चरित्र अष्ट होता है श्रौर गम्भीर तथा चरित्रवान् पुरुषों को इसके श्रध्ययन से दूर ही रहना चाहिए। काव्य का साधारण रूप रूपक ही समका जाता था श्रौर कभो-कभी विद्वज्जन रूपक के श्रावरण में शिचापद विचारों को मान्य समसते थे, परन्तु साधारणतया काव्य ग्रौर कवि का कोई मान न था । भाषण-शास्त्र का महत्त्व इतना वढ़ा-चढ़ा था कि काव्य-सुन्दरी ग्रपना सुँह छिपाती रही। धीरे-धीरे आगामी युग में काच्य के प्रति उदासीनता दूर हुई और अनेक प्रतिभा-शाली लेखकों ने काव्य के महरवं तथा इसकी आत्मा की भूरि-भूरि प्रशंसा कर साहित्य-चेत्र में उसे फिर से प्रतिष्टापित किया। इस युग के लेखकों का विचार था कि संसार में ग्रसत्य, ग्रानैतिकता तथा विद्रूप का मूलाधार काव्य है; उसका न तो कोई सामाजिक उपयोग है न कोई आवश्यकता। इस धारणा का प्रतिकार बहुत काल बाद सफल रूप में हो पाया। काब्य के सत्य स्वरूप को पहचानने वालों ने यह प्रमाखित किया कि काब्य जीवन का प्रतिबिम्ब प्रस्तुत करता है। वह जीवन की विषमता, उसके दुःख श्रीर क्लेश, श्रानन्द श्रीर संतोष इत्यादि की मांकी इसलिए प्रस्तुत करता रहता है कि मनुष्य उससे शित्ता प्रहण करे, जीवन को सुस्थिर रूप में समके श्रीर श्रपना जीवन-पथ सुगम बनाता चले। जिस प्रकार समस्त संसार बुरे ग्रौर भले दोनों से ही बना है और मनुष्य की सुबुद्धि इसी में है कि वह भले को श्रपनाये च्रौर बुरे को दुराये, उसी प्रकार काव्य में भी भले तथा बुरे विचार हो सकते हैं, परन्तु सुवुद्धिपूर्ण व्यक्ति श्रच्छे काव्य की रचना करके मनुष्य को जीवन-संबल दे सकता है। कान्य में ऐसे-ऐसे गुर्ण हैं जो प्रत्येक मनुष्य के जीवन को सफल, उपयोगी तथा महत्त्वपूर्ण बना सकते हैं। उसमें देवी शक्ति है त्रौर मनुष्य को उस शक्ति द्वारा श्रपना कल्यागा-मार्ग चुनने में भूल नहीं करनी चाहिए।

ે ર :

पन्द्रहवीं शती उत्तरार्द्ध तथा सोलहवीं के पूर्वार्द्ध तक ग्रॅंग्रेजी समाज

साहित्यिक में कान्य के प्रति उदासीनता ही नहीं वरन् द्वेष तथा वातावरण घृणा का भाव प्रसारित रहा श्रीर कान्य की महत्ता न तो समभी गई श्रीर न उस श्रोर कोई महत्त्वपूर्ण

प्रयत्न ही हुआ। सोलहवीं शती उत्तराई में ही धीरे-धीरे शिचित समाज का ध्यान काव्य ने आकर्षित किया और उसी समय से काव्य के महत्त्व को परखने, उसकी च्रात्मा को समक्तने तथा उसके रूप च्रौर च्राकार को प्रकाशित करने का प्रयास प्रारम्भ हुआ। यद्यपि भाषण-शास्त्र की महत्ता अब भी कम नहीं हुई थी श्रीर उसका श्रालोचनात्मक श्रनुसन्धान श्रविराम गति से चल रहा था फिर भी काव्य के प्रति लोगों की उत्सुकता बढ़ती जाती थी । इस मानसिक तथा साहित्यिक परिवर्तन के दो-एक धार्मिक तथा श्राध्या-त्मिक कारण भी थे। पहला कारण तो यह था कि फ्रेंप्रेजी समाज में इस समय प्युरिटन सम्प्रदाय का बोलबाला था<sup>९</sup>। यह सम्प्रदाय प्रत्येक ललित कला का विरोधी था स्रौर इसी कारण कान्य-कला के प्रति भी उनका विरोध था श्रीर वे समभते थे कि इसके द्वारा श्रसत्य, श्रनैतिकता तथा श्रन्यान्य दूषणों का जन्म होता है। परन्तु देश में इस सम्प्रदाय के विरोधी भी थे जो ललित कला के महत्त्व को समभते थे श्रीर जैसे-जैसे प्युरिटन सम्प्रदायवादी दल का विरोध बढ़ता गया त्यों-त्यों उनके विरोधी दल का भी काव्य के प्रति उत्साह बढ़ता रहा। इसी बीच में अरस्तू की आलोचनात्मक पुस्तक का भी पठन-पाठन बहुत उत्साहपूर्वक होने लगा जिसके फलस्वरूप शिचित वर्ग कान्य के प्रति श्राकृष्ट हुन्ना। इसके साथ-साथ समस्त यूरोप में कान्य के प्रति श्रद्धा बढ़ने लगी थी श्रौर इटली तथा फ्रांस में काच्य की श्रेष्ठता प्रमाणित हो चुकी थी, जिसका प्रभाव ग्रॅंभेजी साहित्यकारों ने भी ग्रहण किया श्रीर वे भी काव्य की मर्यादा की रचा में संलग्न हुए। ऐसे परिवर्तित वातावरण में श्रनेक लेखकों को काव्य-रचना का अवसर मिला और अन्यान्य प्रकार के शोक-गीत, प्राम्य-गीत, चतुर्दशी इत्यादि लिखे जाने लगे। कुछ विद्वानों ने काव्य की महत्ता प्रमा-िणत करने में गद्य का सहारा लिया श्रीर काव्य-विशेधियों के सिद्धानतों का खगडन तर्कपूर्ण तथा मनोवैज्ञानिक रूप से किया। काव्य-विरोधी दल का विश्वास था कि काव्य समाज के लिए उपयोगी नहीं श्रीर उसका पठन-पाठन मनुष्य में अनैतिकता, दुश्चरित्रता तथा कामुकता का प्रसार करता है। महा-काव्यों की पौराणिक कथाएँ, जो देवी-देवताओं के छल-कपट, राग-द्वेष, कोध-

देखिए—'ग्रॅंग्रेजी साहित्य का इतिहास'

२. देखिए--'काव्य की परख'

घृणा इत्यादि का वर्णन करती हैं, सामाजिक दृष्टि से अनुपयोगी ही नहीं वरन् चिरित्र श्रष्ट करने वाली हैं। उनके द्वारा असत्य का ही प्रसार होता है। बहुत-कुछ श्रंशों में तो काव्य केवल कामुकता का प्रसार ही करता है और मनुष्य को पथ-श्रष्ट करता है। काव्य का आधार न तो तर्क है न सुरुचि; वह पागलों का प्रलाप-मात्र है श्रोर सुवुद्धिपूर्ण मनुष्यों को उसे समाज से बहिष्कृत कर देना चाहिए।

काव्य के समर्थकों ने उपयुक्ति सभी विचारों का काव्य का समर्थन खरडन किया। काव्य के उद्देश्य की व्याख्या करते हुए यह विचार स्थिर हुन्ना कि काव्य न तो स्रज्य-योगी है श्रौर न उसका ध्येय कामुकता-प्रसार है। काव्य का प्रमुख ध्येय शिज्ञा-त्मक है श्रौर नैतिकता-प्रसार ही उसका मुख्य उद्देश्य है। यह विचार श्रामक है कि किव क्रूरता, लालसा तथा हत्यार्थ्यों का ही वर्णन करते हैं। जहाँ-जहाँ ऐसा काव्यात्मक वर्णन होता है उसका उद्देश्य शिचात्मक ही होता है श्रीर उसके द्वारा जीवन के श्रेष्ठ ग्रादर्शों की मान्यता स्थापित की जाती है। श्रेष्ठ कवि दीन-दुखियों के प्रति सहानुभूति, क्रृरता ग्रौर हत्यारों के प्रति विरक्ति तथा क्रोध प्रदर्शित करते हैं तथा अनैतिकता का गहरा विरोध प्रस्तुत करते हैं। वागीश तो श्रधिकतर यह कार्य भूल जाते हैं श्रीर श्रेष्ठ व्यक्तियों की क्रूरताओं तथा उनके चरित्र की विषमतात्रों पर परदा डाल देते हैं। कवि तथा काब्य की मर्यादा प्राचीन काल से स्थापित है श्रीर सभी देशों श्रीर सभी युगों में उनकी प्रशंसा की गई है। हो सकता है कि दो-एक कवि श्रपने श्रेष्ठ ग्रादर्श को भूत जायँ श्रीर पथश्रष्ट हो जायँ मगर दो-एक कवियों के दोघों के कारण सभी कवियों को पृिणत ठहराना न्यायसंगत नहीं। कान्य सदा से ही नैतिक तथा श्रेष्ठ जीवन के सत्यों का निरूपण करता श्राया है। यह कहना कि श्रक्तलात् ने कवियों का बहिष्कार कर दिया था ठीक नहीं; श्रफलात्रें ने केवल निकृष्ट कवियों का बहिष्कार श्रेयस्कर बतलाया था, श्रेष्ठ कवियों का नहीं। काव्य वास्तव में श्रत्यन्त उपयोगी, फलपद तथा श्रानन्ददायक साहित्यिक साधन है जिसकी सहायता से समाज तथा जाति का सांस्कृतिक स्तर ऊँचा रखा जा सकता है। कवि की प्रतिभा, उसकी काव्यात्मक प्रेरणा, उसकी देवी कल्पना तथा उसकी कला द्वारा सभी देशों तथा सभी राष्ट्रों ने लाभ उठाया है ख्रौर उसके कार्य की भूरि-भूरि प्रशंसा को है। दर्शनवेत्तात्रों, साधु-सन्तों तथा धर्म-पुस्तकों ने काव्य का सहारा हूँ इकर श्रपना सन्देश दूर देशों तक पहुँचाया । उसकी पवित्रता तथा श्रेष्ठता का सबल प्रमाण यह दै कि उसी के द्वारा ईश्वर की पूजा तथा श्रर्चना

सफल हुई। कान्य ने ही पहले-पहल जीवन के महत् सत्यों का निरूपण किया श्रीर दर्शन के तत्त्व सरल रूप में समकाए। भाषण-शास्त्र की श्रपेत्ता कान्य के संगीत, उसकी ध्विन तथा उत्तकी लय ने मानव की श्रात्मा को श्रान्त काल से प्रेरित किया है श्रीर श्रशित्तित-से-श्रशित्तित जन-समुदाय को श्राक्षित कर उनका मानसिक तथा सांस्कृतिक परिष्कार किया है। ऐतिहासिक दृष्टि से भी कान्य का जन्म भाषण-शास्त्र के पहले हुआ।

इस समय कवियों का वर्गीकरण भी हुन्रा न्नौर तीन कवियों का वर्गी में समस्त कवियों को बाँटा गया—धार्मिक वर्गीकरण कवि, दार्शनिक कवि तथा सामाजिक कवि। छन्द काव्य का प्रमुख न्नाभूषण ही नहीं वरन् उसका महत्त्वपूर्ण

श्रंग समका गया। प्रमाणस्वरूप यह बतलाया गया कि छुन्द स्वतः दैवी स्रोत से श्राविभू त है; पार्थिव तथा दैवी संसार में एक विचित्र प्रकार का सामं- जस्य है जिसके श्रन्तर्गत छुन्द की भी गणना है। सभी देशों के सभी कवियों ने स्तुति-गीतों तथा धर्म-पुस्तकों में जब छुन्द का प्रयोग किया तो उसका महत्त्व पूर्णत्या प्रमाणित है।

कान्य की प्रेरणा के सम्बन्ध में जो महत्त्वपूर्ण चिन्तन कान्य की खात्मा हुआ उससे कान्य की महत्ता कहीं श्रधिक बड़ी। प्राचीन खालोचकों ने कान्य को दैवी प्रेरणा से खावि-

भू त समका था और कुछ ने तो इसे 'दैवी भावोद्देक' तक कहा था। किव में काव्य की प्रेरणा जब जायत होती है तो वह इस पार्थिव लोक का प्राणी नहीं रह जाता; किव की श्रात्मा अपना पार्थिव शरीर उस समय तक के लिए छोड़- सी देती है और वह एक दैवी लोक की श्रोर अप्रसर होती हुई कुछ विशेष संख्यों को परखने में संलग्न हो जाती है और अपना अभीष्ट सिद्ध करती है। यह अभीष्ट शिचा-प्रदान है। काव्य की प्रेरणा किव में एक विचित्र श्राकांचा तथा श्रातुरता ला देती है और वह उसी के वशीभूत हो काव्य की निर्भरणी प्रवाहित करने लगता है जिसमें स्नान कर श्रोतावर्ग अपना श्रात्मिक तथा मानसिक परिष्कार करता है। जो किव बिना इस दैवी प्रेरणा के काव्य लिखते हैं वे हास्यास्पद ही होते हैं और उनकी किवता निम्न कोटि की होती है। काव्य वास्तव में ईश्वर-प्रदत्त है।

इस युग में जहां कुछ श्रालोचक कान्य की मर्यादा सामाजिक द्वन्द्व बढ़ाने में लगे हुए थे वहां दूसरे वर्ग के श्रालोचक

१. देखिए—'काव्य की परख'

उसका विरोध श्रत्यन्त विषम रूप में कर रहे थे। प्युरिटन वर्ग के लेखकों ने यह काव्य-विरोधी वीड़ा उठाया था श्रोर उनका विरोध कम होता हुआ नहीं दिखाई देता था। विरोधी वर्ग ने नाटककारों तथा कवियों दोनों को अनैतिकता-प्रचारक घोषित किया श्रोर कवियों को विदृषकों तथा मांडों को उपाधि दी, उन्हें देश का कलंक तथा पाप का व्यापारी तक कहा गया श्रोर श्रत्यन्त श्रलंकारयुक्त परन्तु तर्कहीन भाषा में उन्हें हीन प्रमाणित करने का प्रयास किया गया। काव्य के समर्थकों ने इस विरोध का उत्तर श्रत्यन्त संयत भाषा तथा तर्कपूर्ण युक्ति से दिया श्रोर काव्य के रूपक रूप की महत्ता, उसके द्वारा सत्य का विवेचन, उसकी श्रेष्ट परम्परा, उसके शिक्तात्मक प्रयोग श्रोर उसकी सांस्कृतिक उपयोगिता की दुहाई दी। एक श्रेष्ट श्रालोचक ने काव्य के समर्थन में एक महत्त्वपूर्ण पुस्तक लिखकर सबसे श्रिधक उपयोगी कार्य किया। उन्होंने काव्य के विरोधी दल के सभी प्रमाणों को तर्कहीन प्रमाणित किया श्रोर काव्य की महत्ता पुनः स्थापित करने का महत् श्रयत्न किया।

काव्य की प्राचीन महत्ता काव्य के महत्त्व के विषय में जो विचार प्रस्तुत हुए उनमें सबसे विचारणीय तथ्य था काव्य की प्राची-नता श्रीर उसकी सर्विषयता। प्राचीन काल से ही काव्य की महत्ता विदित है; प्राचीन यूनानी दर्शन-वेत्ताश्रों तथा इतिहासज्ञों ने काव्य को सराहा श्रीर

पश्चिम के सभी देशों तथा सभी युगों के विचारकों ने उसको श्रेष्ठ समस्त उसका प्रभाव ग्रहण किया। रोमीय किव को द्रष्टा श्रथवा भविष्यवक्ता कहा करते थे श्रोर यूनानी उसे निर्माता श्रथवा ईश्वरीय गुणों से श्राभूषित समस्ते थे। काच्य-कला पर व्यापक रूप में विचार करते हुए गद्य इत्यादि को भी (श्रथवा जिस साहित्य के निर्माण में कल्पना का सहयोग हो) काव्य के श्रन्त-गत ही स्थान दिया गया। इन्द केवल काव्य का बाह्य श्राभूषण समसा गया।

श्रनुकरण-सिद्धान्त काव्य के श्राधारभूत तस्त्रों का विवेचन करते हुए काव्य देवी प्रेरणागत प्रमाणित हुन्ना श्रोर उसे श्रनु-करण द्वारा सिद्ध करने का श्रादेश दिया गया। परन्तु श्रनुकरण न तो शाब्दिक होना चाहिए श्रोर न यथार्थ-

वत्। कवि मुल के आधार पर एक नितान्त मौलिक कृति प्रस्तुत करता है; अपनी प्रेरणा तथा अपनी कल्पना, अपने भावोद्देक तथा अपनी सुक्त द्वारा वह प्रकृति

१. सर फ़िलिप सिड्नी

के रूप का परिष्कृत श्राकार देखना चाहता है। जो वस्तु या तो प्रकृति में प्रस्तुत नहीं श्रथवा श्रश्राद्य रूप में प्रस्तुत है उसको वह नवीन, सौन्दर्य युक्त दृष्टि से देखकर श्रपनी कल्पना द्वारा श्राकर्षक रूप देता है। इस दृष्टि से किव प्रकृति की कला से भी श्रेष्ट कला व्यवहृत करता है श्रीर केवल देवी श्राशी-वांद के कारण ही श्रभीष्ट सिद्ध करता है। उसे देवत्व प्राप्त है। इस विवेचन से यह श्रामक श्रथ नहीं निकालना चाहिए कि किव का काव्य केवल कल्पना-मात्र है, सृगतृष्णा है, श्रनुभव के परे हैं। किव श्रपनी कल्पना की उड़ान द्वारा विश्व का श्रादर्श रूप प्रस्तुत करना चाहता है—वही श्रादंश रूप जो ईश्वर के मानस में रहा होगा, परन्तु जिसे प्रकृति ने विकृत रूप दे रखा है। किव श्रपनी कियात्मक कल्पना द्वारा एक श्रादर्श सृष्टि का निर्माण कर श्रपना देवत्व घोषित करता है। वह न तो वर्तभान से सीमित है श्रीर न भूत से प्रभावित; वह भविष्य को श्रपनी सुट्टी में रखता है श्रीर वस्तुश्रों के भावी रूप की कलक दिखाता चलता है। श्ररस्तु के विचारों के श्रनुसार भी किव श्रादर्श की कल्पना करता है किन्तु वह दार्शनिक दृष्टिकोण द्वारा ही श्रनेक में एक की छवि देखता है।

परनतु साहित्य-चेत्र के सबसे कठिन प्रश्न का उत्तर श्रब काव्य का मूल्य तक नहीं दिया गया था श्रौर यह प्रश्न काव्य के मूल्य से सम्बन्धित था। समाज तथा जीवन में काव्य की

उपयोगिता क्या है ? उसका मूल्य क्या है ? उसका श्राकर्षण क्यों है ? साहित्य के श्रन्तर्गत प्रायः सभी वर्गों की रचनाश्रों का कुछ-न-कुछ मूल्य श्रवश्य रहा करता है; उनकी उपयोगिता स्पष्ट होती रहती है । उदाहरण के लिए इतिहास मचुष्य की स्मरण-शक्ति का विकास करता है, दर्शन उसकी विचार-शक्ति को प्रष्ट करता है, उसी प्रकार काव्य उसकी कल्पना का विस्तार बढ़ाता है । ज्ञान का प्रमुख जच्य है देवत्व का रसास्वादन कराना, उसी प्रकार काव्य-कला-ज्ञान का भी ध्येय मचुष्य को श्रेष्ठ जीवन तथा श्रेष्ठ कार्य की श्रोर श्रवसर करना है, जिसके द्वारा श्रात्मा का स्तर ऊँचा रहे, मचुष्य में विद्युद्ध तथा श्रेष्ठ कार्यों के प्रति श्रद्धा बनी रहे श्रीर उनके प्रति वह स्वभावतः श्राक्षित होता रहे । मचुष्य के इन्हों कार्यों द्वारा सभ्यता तथा संस्कृति का निर्माण होता है । श्रीर इस दृष्टि से काव्य को सांस्कृतिक जीवन का प्रधान स्नोत मानना पड़ेगा । न तो इतिहास में इतना श्राक्षण है, न दर्शन में इतना श्राप्रह जितना काव्य में श्रन्तिहित है । इसके साथ-साथ काव्य के सभी वर्गों की उपयोगिता प्रमाणित की गई । प्राम्य-गीत सरस्न तथा प्राकृतिक जीवन के प्रति श्रद्धा बढ़ाते हैं; शोक-

गीत दीन-दुखियों के प्रति सहानुभूति बढ़ाते हैं; व्यंग्य-काव्य सामाजिक विषम-ताओं को हास्यास्पद बनाते हैं। सुखानतकी जीवन की बुटियों को हास्यपूर्ण ढंग से दूर करने का प्रयत्न करती है। दुःखान्तकी अेष्ठ समाज की कृरता तथा विषमता का दर्शन कराके जीवन में धर्म थ्रौर नैतिक विचारों के प्रसार की श्रावश्यकता प्रस्तुत करती है। छुन्द-प्रयोग-विषयक विचार भी प्रस्तुत किये गए। छुन्द द्वारा श्रमिव्यंजना में एक प्रकार का शाब्दिक सामंजस्य प्रस्तुत होता है जो श्रानन्ददायी होगा। उपके द्वारा शब्दों का ध्वन्यात्मक तस्व स्पष्ट होकर हमारी स्मरण-शक्ति को सहारा देता है। हम सहज ही काव्य को कण्ठाप्र कर लेते हैं।

काव्य के विरुद्ध जो-जो पुरानी धारणाएँ फैली हुई थीं भ्रामक सिद्धान्तों का उनका निराकरण करने के लिए तर्क का सहारा लिया निराकरण गया थ्रौर सभी शंकाश्रों का समाधान प्रस्तुत किया गया। काव्य के विरुद्ध जो सबसे साधारण बात कही

जा रही थी वह उसकी श्रनुपयोगिता के सम्बन्ध में थी, जिसका समाधान काच्य को नैतिक विचारों का मूल स्नोत प्रमाणित करने के फलस्वरूप हुआ। दूसरी धारणा यह थी कि काव्य केवल ग्रसत्य का प्रसार करता है ग्रौर चिरत्र भ्रष्ट करता है, जिसका निराकरण इस विचार द्वारा हुत्रा कि कवि श्रसत्यभाषी नहीं, वह तो केवल जीवन के कल्पनात्मक ग्रादर्शों को प्रतिपादित करता है श्रौर भूत तथा वर्तमान से सीमित न होकर जीवन के भावी तथा श्रेयस्कर रूपों की ग्रोर संकेत करता रहता है। यदि महान् श्रालोचक ग्रफलात् ने ग्रपने श्रादर्श लोकतन्त्र राष्ट्र से कवियों को निर्वासित कर दिया था और उन्हें कोई श्रेष्ठ स्थान नहीं दिया था तो इससे यह प्रमाणित नहीं कि सभी कवि निकृष्ट हैं। उन्होंने केवल उन्हीं कवियों को हीन समका था जो वास्तव में श्रनुपयोगी रचनाएँ करते थे, जिनमें दैवी प्रेरणा न थी ग्रीर जो काव्य के ग्रादर्श रूप को न समम-कर केवल नाम के लिए कवि वन बैठे थे। ये कवि ऐसे थे जो न तो काव्य के स्वरूप को पहचानते थे ग्रौर न स्वस्थ रूप से उसका श्राकार ही निश्चित कर सकते थे। वे केवल ग्रनुकर्त्ता रूप में ही काव्य लिखते थे, जो निष्प्राण रहा करता था और जिससे काव्य-कला कोसों दूर रहती थी। यदि कुछ कवि श्रपने श्रादर्श से गिर जायँ और काव्य का दुरुपयोग करने लगें तो इसमें काव्य का क्या दोष ? उसमें दोष तो है उन कवियों का जो बिना इसका नैतिक उद्देश्य समभे लेखनी उठाते हैं। काव्य वस्तुतः नितान्त उपयोगी, नैतिक तथा ग्रादर्श जीवन का प्रचारक है श्रीर यदि उसका समुचित उपयोग हो तो मानव का सतत

## कल्याण होगा।

नाटक का विवेचन— दुःखान्तकी दुःखानतकी, मिश्रितांकी तथा सुखानतकी का भी यथेष्ट रूप में विवेचन किया गया। दुःखानतकी की परिभाषा, उसके उद्देश्य तथा उसके अनेक तन्त्रों पर विचार करते हुए यह बतलाया गया कि दुःखानतकी का विषय है आतताइयों का जीवन और उनकी विफलता तथा

मानव-जीवन की च्रामंगुरता। उसमें भन्य संवाद द्वारा समाज में नैतिक शिचा का प्रसार श्रौर दर्शक-वर्ग में उत्कृष्ट भावनाश्रों तथा सहानुभूति का संचार होना चाहिए। दुःखानतकी में ऐतिहासिक तत्त्वों की प्रधानता न होकर काव्यात्मक गुणों की प्रधानता होनी चाहिए। नाटककार को श्रपने विषय-वस्तु तथा कथानक के रूप श्रौर घटनाश्रों के क्रम को मनोनुकूल बदलने का पूर्ण श्रधिकार है। जिन उपकरणों द्वारा दुःखानतकी की श्रात्मा का विकास श्रौर नाटकीय तत्त्वों का प्रकाश हो, उन्हें नाटककार सहर्ष श्रपना सकता है। नाटककार को देश, काल तथा कार्य के समन्वित रूप का सहैव ध्यान रखना चाहिए श्रौर उसमें विषमता न श्राने देनी चाहिए; साथ-ही-साथ दुःखान्तक तथा सुखान्तक स्थलों को मिलाकर मिश्रितांकी की रचना नहीं करनी चाहिए। दुःखान्तकी में सुखान्तकी के कोई भी तत्त्व नहीं श्राने चाहिएँ श्रौर इस दोष से सभी नाटककारों को बचना चाहिए।

सुखान्तकी

सुखान्तकी-लेखक को भी श्रपनी रचना का स्तर ऊँचा रखना चाहिए। प्रायः सुखान्तकी-नाटककार प्रहसन को ही सुखान्तकी समभ बैठते हैं श्रीर कोरे हास्य

का प्रकाश कर श्रभीष्ट-सिद्धि करते हैं। ऐसा न होना चाहिए। श्रेष्ठ सुखा-न्तकी एक प्रकार का मानसिक हास्य प्रस्तुत करती है श्रोर स्थायी श्रानन्द देने का प्रयत्न करती है। केवल हास्य का प्रदेशन तो सरल है परन्तु श्रेयस्कर नहीं; केवल स्थायी श्रानन्द का ही प्रदेशन प्रशस्त है। यह सही है कि बिना हास्य के भी श्रानन्द प्रस्तुत किया जा सकता है, परन्तु श्रेष्ठ नाटककार वही है जो श्रानन्द तथा हास्य दोनों की समिष्ट प्रस्तुत कर दे। सुखान्तकी के विषय तथा पात्रों का निर्माण भी सुरुचिपूर्ण रूप से होना चाहिए। सुखान्तकी के विषय न तो ऐसे होने चाहिएँ जिनके प्रति ष्टणा उत्पन्न हो श्रोर न ऐसे जो ग्लानि श्रोर खेद उत्पन्न करें। शारीरिक कुरूपता को, जो दर्शकों के मन में ग्लानि का संचार करे श्रीर बीभत्स हो, कभी भी श्राश्रय नहीं देना चाहिए। पात्र वे ही हों जिनमें छोटे-मोटे दूषण हों श्रोर जिनके द्वारा हानि की सम्भावना न हो। वाचाल दरवारी, कायर योद्धा, पाखराडी परिडत, वितराडावादी इत्यादि जो हमें जीवन में साधाररातः सभी स्थानों पर मिल जाते हैं, सभी पात्र रखे जा सकते हैं। उनके चरित्र की त्रुटियों द्वारा हास्य तथा श्रानन्द दोनों का प्रदर्शन सहज ही हो जायगा।

गीत-काव्य की व्याख्या द्वारा यह प्रमाणित किया
गीत-काव्य गया कि उसमें विश्वद्ध तथा वास्तविक भावनाओं का
समावेश होना चाहिए; जिस गीत में यह गुण नहीं

वह निम्न कोटि का होगा। कुछ किव केवल इधर उधर से चुनी हुई शब्दा-वली एकत्र कर गीत लिखना प्रारम्भ कर देते हैं और उसमें न तो नैसिर्गक भाव होते हैं और न काव्य-शक्ति। श्रेष्ट गीत का रचियता वही होगा जो अपनी व्यक्तिगत भावनात्रों को सीधे अपने हृदय-कोप से निकालकर तीव रूप में प्रदर्शित करे। काव्य की शैली में दुरूह, अप्रचलित तथा आडम्बरपूर्ण शब्दों को प्रश्रय नहीं देना चाहिए और न अतिशयोक्ति तथा अनुप्रास इत्यादि की छटा दिखलाकर ही काव्य रचना चाहिए। जिस काव्य में दुरूह उपमाओं तथा अलंकारों का प्रयोग नहीं होता वही सर्विपय होगा। लोकप्रिय होने के लिए किव में न तो शब्दाडम्बर आवश्यक है और न अलंकार; केवल सुरुचि-पूर्ण तथा सुवुद्धिपूर्ण भाषा-शैली ही अपेचित है। काव्य-निर्माण के नियम भी प्रकृति-प्रदक्त समक्तने चाहिएँ।

साहित्य के उपर्युक्त विवेचन में श्रफलात्ँ, श्ररस्त्ँ तथा श्रन्यान्य रोमीय श्रालोचकों के विचारों की पूर्ण छाप है, परन्तु यथासम्भव मौलिक रूप में विचार प्रस्तुत किये गए। काव्य के समर्थन में सांस्कृतिक, मनोवैज्ञानिक तथा दार्शनिक प्रमाणों का सहारा लिया गया; सुखान्तकी में श्रानन्द-प्रसार का सिद्धान्त मान्य हुश्रा श्रोर गीत-काव्य में व्यक्तिगत श्रनुभवों का तीव प्रदर्शन ही प्रशस्त समका गया। यही इस शुग की विशेषता है।

: 8 :

सोलहवीं शती उत्तराह में काव्य की उपयोगिता, साहित्यिक वातावरण : ब्राइर्श रूप तथा उसका सांस्कृतिक उद्देश्य प्रमाणित काव्य-कला-चिन्तन होने के साथ-साथ काव्य-कला तथा काव्य के तत्त्वों पर भी व्यापक रूप में विचार हुन्ना। इस काल में राष्ट्रीयता की भावना भी विकसित हुई और इस भावना का संचार होते ही काव्य-कला पर साहित्यिकों की और भी विशेष कृपा हुई। यद्यपि प्राचीन साहि-त्यिक परम्पराएँ श्रव भी जोरों पर थीं श्रीर उनका श्राकर्ष्य कम नहीं हुन्ना था, फिर भी काव्य के तत्त्वों पर विशिष्ट विचार प्रस्तुत किये गए और नव-सिद्धान्तों की खोज शुरू हुई। काव्य के तत्त्वों के अतिरिक्त काव्य की आत्मा पर विशेष रूप से चिन्तन हुआ और काव्य में दैवी प्ररेणा की महत्ता फिर से प्रमाणित हुई। काव्य केवल परिश्रम तथा अध्यवसाय द्वारा प्रसूत न होकर देवी अनुकम्पा द्वारा प्रसूत समभा जाने लगा। तर्क के परे एक दिव्य आलोक द्वारा काव्य की आत्मा विकसित होती है, जिसका महत्त्व अच्य रहता है। जिस प्रकार संगीत की ध्विन और उसकी लय मानवी आत्मा को पूर्णत्या वशीभूत कर लेती है, उसी प्रकार काव्य मानव-आत्मा-स्थित लय से प्रतिध्वनित हो हृद्यप्राही हो जाता है। कवि सहज रूप में अनुकर्ता भी कहा जा सकता है, क्योंकि वह समस्त विश्व का विशद चित्र अपने काव्य द्वारा प्रस्तुत करता है। यद्यपि देवी अनुकम्पा में ही काव्य का मूल स्रोत निहित है परन्तु नैसर्गिक गुण, अनुभव तथा जीवन का अनुसन्धान भी उसके लिए कम आवश्यक नहीं।

काव्य का सर्वश्रेष्ठ साधन है कल्पना तथा परिकल्पना । ये दोनों शक्तियाँ किन में सहज रूप में निहित रहती हैं श्रीर ये किन के निचारों श्रीर भानों को चित्र रूप में परिवर्तित किया करती हैं; उन्हीं के द्वारा किन जीवन तथा संसार से चित्र चुन-चुनकर काव्य-प्रासाद में सुन्दर रूप में सजाता रहता है। कल्पना-शक्ति उच्छुङ्खल नहीं होती। उसमें कम तथा श्रीचित्य रहता है श्रीर वह पाठकों की श्रात्मा को वशीभूत करने के लिए, दूर-दूर से सुन्दर उपमाश्रों श्रीर उपमेयों को काव्य में प्रयुक्त होने के लिए, किन के सम्मुख लाती रहती है। किन इसी शक्ति के द्वारा सत्य का निशद चित्र प्रस्तुत करता है श्रीर श्रेष्ठातिश्रेष्ठ श्रचु-भन्नों को सुन्दर-से-सुन्दर रूप में व्यक्त कर किन के नाम को सार्थक करता है।

काव्य के महत्त्वपूर्ण तत्त्वों में विषय को प्रथम स्थान मिला। कुछ किव केवल नख-शिख-वर्णन करके ही अपने को श्रेष्ठ समम्मने लगे थे, जिसके विरोध में यह नियम मान्य हुआ कि केवल सुन्दर शब्दावली, प्रभावपूर्ण विशेषणों तथा अनुप्रास की छटा के प्रयोग द्वारा श्रेष्ठ काव्य की व्युत्पत्ति नहीं हो सकती। मगर जब किव उचित विषय चुन लेगा तो सुन्दर शब्दावली अपना कोष स्वतः खोल देगी। काव्य के लिए सभी विषय फलप्रद हो सकते हैं, परन्तु वे ही विषय अधिक फलप्रद होंगे जिनमें कल्पना-शक्ति के प्रयोग की अधिक गुञ्जायश होगी। काव्य ऐतिहासिक घटनाओं अथवा यथार्थ का सुँह नहीं देखता। वह कल्पना के सहयोग से स्वच्छन्द रूप में विषय का चुनाव करता है; साधारणतः काव्य के विषय तीन प्रकार के हो सकते हैं—सत्य,

१. देखिए-'काव्य की परख'

श्रसत्य श्रथवा मिश्रित । तीनों प्रकार के विषय-प्रयोग सदैव श्रानन्ददायी <mark>रहे</mark> हैं। छन्द, शैली तथा शब्द-विषयक व्याख्या में एक कविता में केवल एक छन्द का प्रयोग मान्य हुआ श्रौर कविता की पंक्तियों में तुक बैठाने का आदेश दिया गया, मगर तुक स्वाभाविक होनी चाहिए थो। अप्रचलित शब्दों के प्रति अस्यानुराग शैली का दृषण समका गया श्रौर प्रचलित शब्द-प्रयोगों को ही प्रश<mark>स्त</mark> माना गया। वस्तुतः काव्य-शैली में शब्दाडम्बर के विरोध में स्पष्टता श्रीर प्रचितत प्रयोग तथा समाज में विभिन्न वर्गी के संवाद में श्रौचित्य के नियम विशेष रूप से मान्य हुए। संज्ञेप-कथन की महत्ता भी विशेष रूप में प्रमा-णित की गई। इस नियम का प्रभाव त्रागामी युग के कवियों पर विशेष रूप में पड़ा। कुछ त्रालोचकों ने कला को प्रकृति का त्रानुरागी बनाकर यह सिद्धान्त प्रतिपादित किया कि कला को व्यापक रूप से प्रकृति का श्रनुसरण करना चाहिए। इसके साथ-साथ देश-काल के विचार को भी काफी महत्त्व दिया गया, क्योंकि प्रत्येक देश की श्रलग-श्रलग विचार-शैली होती है श्रीर उनका जीवन विभिन्न रहता है। जो कवि इस तथ्य को ध्यान में रखकर काव्य-रचना करेगा, सफल रहेगा। सफल कवि न तो अपनी शौली शिथिल होने देगा और न उसको श्रभिव्यं जना ही श्रस्थिर होगी। वह श्रतिशय श्रनुप्रास भी नहीं प्रयोग करता; वह प्राचीन युग के श्रेष्ठ कवियों की शैली से कुछ ऐसे शब्द ले लेता है जिनके द्वारा उसके काव्य में नई जान पड़ जाती है श्रीर उसका श्रभाव पाठक-वर्ग पर भव्य रूप में पड़ता है। प्रचलित शब्दावली के बीच कभी-कभी अप्रचलित शब्द भी प्रयुक्त हो सकते हैं छौर इस प्रयोग से पाठकों पर रोमांचक प्रभाव पड़ेगा । वे प्राचीन काल के वातावरण के प्रति उस शब्द-प्रयोग द्वारा त्राकृष्ट होंगे। काव्य के उद्देश्य के सम्बन्ध में प्राचीन नियम फिर काव्य का लच्य तथा दुहराये गए। काव्य का उद्देश्य है शिचा तथा

उद्गम श्रानन्दः परन्तु श्रानन्द का स्थान प्रमुख है, शिह्मा का गौण । यद्यपि ऐतिहासिक काव्य चिरित्र का संशोधन करता है श्रोर उत्कृष्ट है परन्तु उसका प्रमुख ध्येय श्रानन्द-प्रदान तथा सन्तोप-दान है । सुन्दर तथा श्रानन्ददायी श्रनुभवों को प्रस्तुत कर किन श्रपना श्राकर्षण सतत बनाए रख सकता है; वह शब्द तथा लय के गुष्त मायाजाल द्वारा पाठकों को चमस्कृत कर उन पर जादू डाले रहता है ।

काव्य के उद्गम के विषय में विचार करते हुए आलोचकों ने यह सिद्धान्त प्रस्तुत किया कि काव्य का उद्गम मानव की सामाजिक तथा भावात्मक आवश्यकताओं में ही निहित हैं। मानव-समाज की आदि अवस्था में श्रद्धा तथा भय के संचार द्वारा स्तुति-गीतों की रचना हुई। प्रकृति की शक्ति छौर देवी-देवताओं की पूजा तथा श्रर्यना में ही ये गीत प्रयुक्त हुए। जब समाज सुज्यवस्थित हो चला छौर कालान्तर में उसमें श्रन्य प्रकार की विषमताएँ फैलने लगीं तो उन सामाजिक तथा मानसिक दूषणों को दूर करने के लिए सुखान्तकी, दुःखान्तकी तथा ज्यंग्य-काज्य की रचना होने लगी। समाज के श्रेष्ठ ज्यक्तियों की प्रशंसा तथा उनको सम्मान प्रदान करने के हेतु वीर-काज्य की सृष्टि हुई छौर जैसे-जैसे समाज की श्रवस्था बदलती गई काज्य के रूप में भी परिवर्तन होने लगा तथा नवीन काज्य-मार्ग भी टूँ ह निकाले गए। मनुष्य के हृदय में श्रन्तिहंत श्रेम ने गीत, गौरव-गीत, चतुर्द्शी तथा प्रण्य-गीत को जन्म दिया, सामाजिक समारोहों तथा वैवाहिक श्रवसरों ने 'श्राशीर्वादक काज्य' को जन्म दिया तथा दुःख, शोक इत्यादि द्वारा शोक-गीत का निर्माण हुआ। शोक-गीत हमारे शोक का मनोवैज्ञानिक रूप में शमन करते हैं। उनके द्वारा शोकशस्त श्रथवा दुःखी ज्यक्ति श्रपनी शोक-भावना गीत-रूप में प्रस्तुत कर श्रपना दुःख भूल जाता है। दुःख से भरा हुआ हृदय श्रपना दुःख प्रकट कर शान्ति पा जाता है।

कला की परिभाषा तथा उसके मानवी सम्बन्धों का काठ्य-कला—किव भी विश्लेषण हुआ। कला वास्तव में तर्क तथा तथा छन्द-प्रयोग अनुभवप्रदत्त नियमावली है, जिसका विकास प्रकृति-निरीच्चण तथा परम्परा और रूढ़ि द्वारा होता आया

है। प्रकृति की सहायता करना उसका उद्देश्य है। वह इस उद्देश्य-पूर्ति में भ्रपना सहयोग देती है श्रीर श्रिधिकतर प्रकृति की न्यूनता की पूर्ति करती है तथा उसको मोहक रूप दे श्रत्यन्त उपादेय बना देती है। कला प्रकृति का श्रमुसरण करती है, उसको परिवर्तित करती है, उसको सुधारतो है, उसे सौन्दर्य-पूर्ण बनाती है, श्रीर विलच्चण तथा चमत्कारपूर्ण रूप में उसको श्रभीष्ट सिद्धि करती है। कला के सहयोग के बिना प्रकृति निष्क्रिय तथा निष्प्राण रहेगी। कला तथा मनुष्य में भी गहरा सम्बन्ध है। मनुष्य के कार्यों में कला श्रनेक रूप में प्रयुक्त होती है; विशेषतः काव्य-सेत्र में तो उसका महत्त्व बहुत ही श्रिधक है। मनुष्य की कुछ कियाएँ —जैसे संगीत तथा नृत्य—तो ऐसी हैं जिनमें कला ही सब-कुछ है। काव्य-शक्ति मनुष्य में नैसर्गिक रूप में रहती है श्रीर जब किव उसी के बल पर काव्य-रचना करेगा तभी उसका काव्य श्रेष्ठ होगा। परन्तु यह भी सही है कि जो किव कला का सहारा लेंगे श्रपने काव्य १. देखिए—'नाटक की परख'

को अधिक आकर्षक बनाएँगे। काव्य का आविर्भाव आत्यन्त जटिल रूप में होता है। कवि पहले विषय चुनता है, उसे सुव्यवस्थित रूप देता है, उसके लिए उपयुक्त छुन्द चुनता है श्रीर श्रन्त में श्रभिव्यंजना, शैली तथा श्रलंकारों द्वारा आकर्षक रूप में काव्य प्रस्तुत करने की चेष्टा करता है। यद्यपि कवि श्रिधकांश रूप में कला का प्रयोग श्रनुकरण, भावोड़ेक इत्यादि के लिए करता है परन्तु उसकी प्रशंसा तभी होती है जब वह श्रपनी नैसर्गिक प्रतिभा द्वारा कल्पना का सहारा लिये हुए सहज रूप में काव्य की सृष्टि कर चलता है। जितनी ही उसमें कला होगी उतनी ही उसकी कमजोरी होगी; जितनी ही सहज प्रतिभा होगी उतनी ही उसकी प्रशंसा होगी। कवि को कला-प्रयोग में कोई बन्धन नहीं, परनत उसे श्रेष्ठता तभी मिलेगी जब वह कला को गुप्त रखेगा, उसे स्पष्ट न होने देगा श्रौर श्रौचित्य का सदैव ध्यान रखेगा। सुरुचि, श्रीचित्य तथा गुप्त रूप में प्रयुक्त कला सभी श्रेष्ठ कवियों के सहज श्राभूषण रहे हैं। किव के लिए छन्द का प्रयोग भी प्रशस्त है, क्योंकि ईश्वर ने समस्त विश्व का निर्माण सामंजस्यपूर्ण रूप में किया है। विना लय के सामंजस्य त्रसम्भव है, इसलिए काव्य के निर्माण में छुन्द तथा लय आवश्यक होंगे। प्राचीन काल से मनुष्य प्रकृतिप्रदत्त प्रतिभा से भाषा का प्रयोग ग्राभिन्यंजना के लिए करता स्राया है। दर्शनवेत्तास्रों तथा महात्मास्रों ने, वागीशों तथा इतिहासकारों ने गद्य-रूप में भाषा का प्रयोग किया है; परन्तु धर्म-पचारकों तथा सन्तों ने संगीतपूर्ण तथा छन्दबद्ध भाषा का ही प्रयोग किया, क्योंकि उसके द्वारा श्रोतावर्ग पर गहरा प्रभाव पड़ता है। संगीत तथा लय में एक देवी शक्ति है।

त्रालंकार-प्रयोग के विषय में सुरुचि तथा श्रौचित्य की श्रालंकार-प्रयोग विशेष श्रावश्यकता प्रमाणित हुई। केवल वे ही श्रालंकार-प्रयोग श्रोपंचणीय हैं जो बुद्धि तथा कान दोनों

को प्रिय लगें छौर छानन्ददायी हों। कुछ छालंकार बुद्धि को ही प्रभावित करते हैं छौर उनका प्रभाव छाई समम्मने के उपरान्त पड़ता है। ये छार्थालंकार केवल थोड़े ही लोगों को प्रिय होंगे। कुछ छालंकार केवल श्रुतिमधुर होते हैं छौर सुनते ही उनका पूर्ण प्रभाव पड़ने लगता है, परन्तु कुछ छालंकारों में दोनों गुण समरूप से रहते हैं। श्रेष्ट प्रयोग तभी सम्भव होगा जब छालंकार का छाधार तर्क हो छौर वह श्रुतिमधुर भी हो। पुराने, छप्रचिलत तथा वे-सुहावरेदार शब्दों से शैली दूषित होगी। श्रेष्ट शैली वही है जो कलाकार के व्यक्तित्व की पूर्ण परिचायक हो। शैली के श्रेष्ट प्रयोग में भी कुछ नियम मान्य हुए। गम्भोर तथा दार्शनिक विषयों के लिए गम्भीर शब्दावली छारे-

चित होगी, परन्तु उसमें कृत्रिमता न श्रानी चाहिए। शैली के वर्गीकरण में प्राचीन नियम ही सर्वसम्मत हुए। भव्य श्रथवा श्रेष्ठ शैली द्वारा राजा-महा-राजाश्रों का जीवन व्यक्त होना चाहिए, मध्यम शैली द्वारा मध्यम-वर्गीय समाज का दिग्दर्शन कराना चाहिए श्रोर श्रमजीवी तथा साधारण वर्गों के लिए साधा-रण शैली का प्रयोग होना चाहिए। इतिहास तथा दुःखान्तकी के लिए भव्य शैली, सुखान्तकी तथा प्रेम-काव्य के लिए मध्यम शैली तथा प्राम्यगीत इत्यादि के लिए साधारण शैली प्रयुक्त होनी चाहिए।

संत्तेप में, इस काल के श्रन्तर्गत साहित्य श्रौर जीवन का श्रट्ट सम्बन्ध प्रमाणित हुश्रा श्रौर काव्य का उद्गम-स्थान मनुष्य की वैयक्तिक तथा सामा- जिक श्रावरयकता में प्रकाशित किया गया। कला तथा प्रकृति श्रौर कला तथा मनुष्य दोनों के सम्बन्ध में व्यापक रूप से पहले-पहल विचार हुश्रा श्रौर दैवी श्रेरणा के साथ-साथ काव्य के कल्पनात्मक तत्त्व को विशेष महत्त्व मिला। काव्य में छन्द की महत्ता प्रमाणित हुई श्रौर कला के ग्रुस प्रयोग की मान्यता पुनः स्थापित की गई।

## : 4:

न्थालोचना-त्तेत्र में नव-स्फूर्ति सोलहवीं शती उत्तराद्ध के श्रन्तिम चरण में साहि-त्यिक श्रालोचना के प्रति श्रनुराग की नवीन लहर उठी जो श्रागामी युग में वेगवती हुई। इस युग के पूर्वाह में भाषण-शास्त्र तथा काव्य पर तो व्यापक

विचार हो ही चुका था मगर कुछ राजनीतिक तथा सामाजिक कारणों से आलो-चना के प्रति नवोत्साह दिखाई देने लगा। इस समय जन्दन की व्यापारिक महत्ता अत्यधिक बढ़ चली थी श्रीर समस्त यूरोपीय व्यापारिक चेत्रों से व्यव-सायी श्रा-श्राकर वहाँ बसने लगे थे, जिसके कारण पाठक-वर्ग की संख्या में तो वृद्धि हुई ही, एक नये पाठक-वर्ग का भी जन्म हुआ। पहले तो केवल विश्वविद्यालयों तथा दरवारी लोगों में ही शिक्ता के प्रति श्रनुराग था, परन्तु इस नवीन व्यवसायी-वर्ग ने शिक्ताप्रियता श्रीर भी बढ़ाई। ऐसे ही समय में इंगिलिस्तानी नौ-सेना ने समस्त जगत् में श्रपनी धाक बैठा ली थी श्रीर यूरोप में सबसे प्रबल स्पेन की नौ-सेना को पराजित कर दिया था। इस विजय द्वारा राष्ट्रीय भावना श्रीर भी विकसित हुई श्रीर समस्त श्रंग्रेजी जनता में जीवन के प्रति श्रद्धा तथा उत्साह की बाढ़-सी श्रा गई। गर्व श्रीर श्राशा की भावना इतनी तीव्र हुई कि जनता राजमहिषी को देवी के रूप में देखने लगी श्रीर प्रत्येक श्रंग्रेज के हृद्द में उच्चाकां ज्ञा जन्म होने लगा। नवीन समुद्दी मार्गों का श्रनुसन्धान होने लगा, नवीन व्यापारिक चेत्र मुट्टी में श्राने लगे श्रौर राष्ट्रीयता की नींव सुदृढ़ होने लगी। ऐसी परिस्थित में यह स्वाभाविक ही था कि जनता की रुचि इतिहास तथा साहित्य की श्रोर श्रौर भी बढ़ती। श्रव साहित्य के प्रत्येक चेत्र में नवजीवन श्राने लगा। मौलिक साहित्य के साथ-साथ मौलिक श्रालोचना का भी जन्म होता दिखाई दिया। इस मौलिकता का दर्शन पहले-पहल व्यंग्य काव्य-चेत्र में हुआ।

मौतिक श्रालोचना-सिद्धान्तों के निर्माण के पहले काव्य-सम्बन्धी कुछ साधारण श्रालोचकों ने स्फुट रूप में काव्य की विचार भाषा, काव्य के विषय, छन्द, भाषण-शास्त्र तथा साहित्य के मृष्य पर श्रपने विभिन्न विचार प्रकट

किये। साधारण बोलचाल की भाषा की महत्ता फिर से प्रमाणित की जाने लगी और प्राचीन लेखकों की रचनायों का शाब्दिक यनुवाद हेय समका गया । भाषण-शास्त्र के समुचित ग्रध्ययन के विना गद्य-रचना ग्रसम्भव समभी गई। संत्तेप-कथन ही श्रेष्ट शैली का प्रधान तत्त्व माना गया श्रौर उसमें भी सतर्कता की श्रावश्यकता बतलाई गई, क्योंकि संचेप-कथन के श्रातिप्रयोग में दुरूहता सहज ही या सकती थी। साधारण मतानुसार, संयत शैली में कलात्मक ढंग से ही विचारों की ग्राभिन्यंजना होनी चाहिए। ग्राभिन्यंजना जितनी ही स्वाभाविक होगी उतनी ही प्रभावपूर्ण भी होगी। ग्रनुभव श्रौर श्रभ्यास इस दृष्टि से श्रत्यन्त हितकर होंगे। कला यदि श्रनुभव से समन्वित हो जाय श्रौर दोनों का श्रभ्यास भी यथेष्ट रूप में हो तो शैली में श्रेष्ठ गुए श्रा जायँगे। लेखक को विचारों तथा भावों को तर्कपूर्ण रूप से चुनना चाहिए श्रौर केवल उन्हीं विचारों को प्रधानता देनी चाहिए जो महत्वपूर्ण हों। जो विचार गौं हों उनका स्थान भी गौं होना चाहिए। काव्य चेत्र में बहुधा यह देखा जाता है कि जो कोई भी चाहता है किव बन बैठता है। उनमें न तो कला होती है ग्रौर न कला को समझने की शक्ति; वे यह प्राचीन सिद्धान्त जानते ही नहीं कि पारखी में परख की कला भी होनी चाहिए। काव्य के रूप तथा उद्देश्य की चर्चा करते हुए यह बतलाया गया कि वास्तव में काच्य का श्रेष्ठ रूप रूपक है। रूपक-रूप में किव नैतिक शिचा श्रीर दर्शन तत्त्वों का प्रसार तथा विश्लेषण क्रमशः देता है। प्राचीन यूनानी दर्शनवेत्ता वास्तव में किव ही थे श्रौर श्रपनी मधुर वाणी तथा सुन्दर काव्य द्वारा नैतिकता तथा सुबुद्धि का प्रचार किया करते थे। इस दृष्टि से भी काव्य ग्रत्यन्त लाभप्रद रहा है। श्रेष्ठ काव्य मनुष्य का मानसिक विकास कर जीवन को उन्नत बनाता

है श्रौर उसी के द्वारा श्रनेक श्राध्यात्मिक सत्यों का स्पष्ट विवेचन भी सम्भव हुआ है। काब्य ने ही दर्शन को प्रेरणादी श्रीर देवत्व की स्रोर संकेत किया। कुछ त्रालोचकों का यह कहना कि काव्य त्रसत्य का प्रचार करता है निरर्थक है, क्योंकि कवि-वर्ग की महत्ता सभी देशों में तथा सभी युगों में समान रूप से मान्य रही है। कवियों का एक ही उद्देश्य रहा है-सत्य तथा यथार्थ का श्रानन्ददायी निरूपण । छन्द-विषयक व्याख्या में यह सिद्धान्त निकला कि संसार के सभी श्रेष्ठ किव काव्य में छुन्द-प्रयोग करते श्राए हैं श्रीर छन्द का प्रयोग प्रकृति के नियमों का समर्थन ही है। छन्द से काव्य में सौन्दर्य की सृष्टि होती है, प्रभावोत्पादकता बढ़ती है, पाठकों की स्मरण-शक्ति को सहा-यता मिलती है श्रौर वह श्रनेक रूप में श्रानन्ददायी हो जाता है, क्योंकि मनुष्य के हृद्य में नैसर्गिक रूप में लय का प्राधान्य रहता है। उपर्युक्त स्फुट विवेचन से यह स्पष्ट है कि कवि को अभ्यास, ज्ञान तथा कला का सहारा लेना चाहिए, काव्य को छन्दबद्ध होना चाहिए तथा भाषा में प्रचलित शब्दा-वली की प्रधानता होनी चाहिए। इसके साथ-ही-साथ कवियों को प्रेम तथा लालसा इत्यादि विषयों से दूर रहने की चेतावनी दी गई ख्रौर प्राचीन देवी-देवतात्रों के राग-द्वेष की कहानियों को भी काव्य-चेत्र से श्रलग रखने का ग्रादेश दिया गया।

इस युग के श्रन्तिम चरण में सबसे पहले साधानाटकीय श्रालोचना रणतः नाटक के श्रालोचनात्मक तत्त्वों पर मौलिक
स्त्रप में विचार होना चाहिए था, क्योंकि समाज में
इस समय नाटकिपयता बहुत बढ़ चली थी श्रीर श्रनेक धार्मिक विषयों पर
नाटक लिखे श्रीर खेले जा रहे थे। लैटिन तथा यूनानी साहित्य से प्रभावित
श्रनेक ऐसे नाटकों की रचना भी हो रही थी जो श्रेंग्रेजी रंगमंच पर श्रत्यन्त लोकपिय प्रमाणित हो रहे थे। इतना होते हुए भी इस युग में हमें नाटक-रचनासिद्धान्तों पर कोई विशिष्ट पुस्तक नहीं मिलती श्रीर न कोई प्रामाणिक शैली
ही प्रयुक्त होते दिखाई देती है। केवल स्फुट रूप में ही सिद्धान्तों के यदाकदा दर्शन हो जाते हैं। इस साहित्यिक न्यूनता के कई कारण हो सकते हैं
जिनमें प्रमुख कारण है प्राचीन श्रालोचनात्मक पुस्तकों की श्रोर श्ररुचि तथा
प्युरिटन-वर्ग का तीव विरोध । यद्यिप राजमहिषी तथा समाज का श्रेष्ट वर्ग
नाटक-प्रेमी था श्रीर कुछ श्रेष्ट ज्यक्तियों तथा दरवारियों ने श्रपनी निजी रंगशालाएँ खोल रखी थीं परन्तु प्युरिटन वर्ग का विरोध जोरों पर था श्रीर श्रनेक

१. देखिए--'श्रॅंग्रेजी साहित्य का इतिहास'

पुस्तर्के लिख-लिखकर वे लोग नाटककारों, नाट्यकारों तथा इस व्यवसाय से सम्बन्धित सभी व्यक्तियों को अनैतिक तथा शैतान का अनुयायी प्रमाणित कर रहे थे। जो कुछ भी आलोचनात्मक विचार प्राप्त हैं वे पत्रों, भूमिकाओं, प्रस्तावना तथा नाटकों में पात्रों के संवाद रूप में ही मिलते हैं, जिससे यह स्पष्टतया प्रमाणित हो जाता है कि नाटक-रचना-चेत्र में बहुत श्रस्तब्यस्तता फैली हुई थी, प्रयोगात्मक सिद्धान्त वन रहे थे, विरोधी दल तथा समर्थकों में होड़ चल रही थी श्रौर नाटकप्रियता बढ़ती जाती थी। कुछ श्रालोचक यूनानी तथा रोमीय नाटककारों के नाटकों का श्रनुकरण हितकर समभ रहे थे: कुछ मिश्रितांकी की कटु ग्रालोचना कर रहे थे: कुछ उसका समर्थन मनोवैज्ञानिक तथा फलप्रद विभिन्नता के श्राधार पर कर रहे थे; कुछ व्यक्ति प्राचीन श्राली-चकों के देश, काल तथा कार्य के नियमों की अवहेलना हितकर समभ रहे थे श्रौर कुछ उन्हीं नियमों के समर्थन में लगे हुए थे। दो एक लेखक दुःखान्तकी तथा सुखान्तकी की परिभाषा बनाने में प्रयत्नशील हुए ग्रौर रोमीय नाटक-कारों की परिभाषा को अपनाया। दुःखान्तकी भव्य शैली में श्रेष्ठ व्यक्तियों के पतन की दुःखपूर्ण कहानी-मात्र थी श्रौर सुखान्तकी साधारण कार्यों का श्रनुकरण-मात्र । सुखानतकी में न तो गम्भीर भावनाएँ रहेंगी श्रौर न गम्भीर पात्र । हृदयहीन पिता, मूर्खं माता, उच्छृङ्खल युवक, धूर्त सेवक, पाखरडी, लोलुप वेश्याएँ इत्यादि ही उसमें पात्र-रूप रहेंगे । दुःखान्तकी तथा सुखान्तकी दोनों ही सामाजिक दृष्टि से उपयोगी हैं।

नाटकों के विरोधी दल तथा समर्थकों ने जो-जो विचार अपने पत्त में रखे वे भी विचारणीय हैं। विरोधी वर्ग ने नाटक को अनैतिकता-प्रसार का प्रमुख साधन माना, क्योंकि दुःखान्तकी में केवल अमानुषिक हत्याएँ और देवी-देवताओं के द्रेष तथा वैमनस्य की कहानी रहा करती थी और सुखान्तकी में अनैतिक प्रेम अथवा लालसा का उच्छुङ्खल प्रदर्शन-मात्र रहता था और उनका हास्य भी प्रलाप-मात्र था। उनका चित्र-चित्रण निष्प्राण तथा उनका उद्देश्य निकृष्ट रहा करता था। दोनों की विषय-वस्तु में अस्वाभाविक घटनाएँ तथा तर्कहीन संवाद की प्रचुरता थी। उनका जीवन से कोई भी सम्बन्ध नहीं था और राचसों तथा परियों के आधार पर ही विषय-वस्तु निर्मित रहती थी। मिश्रितांकी भी जीवन का विषम चित्र प्रस्तुत करती और दो विरोधी भावों के मिश्रण से दोनों में प्रभावोत्पादकता न आ पाती थी। परन्तु समर्थकों ने बतलाया कि नाटक प्राचीन काल से ही लिखे और खेले जा रहे हैं, उनका

१. देखिए-'नाटक की परख'

श्रध्ययन विश्वविद्यालयों के शिचाक्रम में श्रनिवार्य रूप में रहा है, उनके द्वारा जनता में राष्ट्रीयता का प्रवार समीचीन रूप में होता रहा श्रीर उन्हीं की सहायता से सुवारकों ने नैतिकता का प्रसार सफल रूप में किया है।

इसमें सन्देह नहीं कि विरोधो दल ने नाटक के विरोध में जो-जो विचार प्रकट किए उनमें थोड़ी-बहुत सत्यता श्रवश्य थी। तत्कालीन नाटकों में श्रनेक वुराइयाँ थीं: उनका विषय श्रस्वाभाविक था, उनकी शैली कृत्रिम थी श्रीर उनमें भाव-प्रदर्शन भी निम्न कोटि का था। दुःखानतकी में श्रनर्थक, बड़े-बड़े शब्दों का प्रयोग तथा श्राडम्बरपूर्ण भाषा में संवाद-मात्र रहा करता था। घटनाएँ नितान्त श्रस्वाभाविक श्रीर कृत्रिम होती थीं श्रीर कोई भी दश्य न तो तर्क संगत होता न बुद्धि संगत। जीवन श्रीर समाज से उनका कोई विशेष सम्बन्ध न था।

नाटक-चेत्र में इस विषमता का प्रधान कारण यह था कि इस काल के नाटककार केवल अभ्यास कर रहे नाटक-रचना-विचार - सुखानतकी थे श्रीर जनता की रुचि की सममने, उसे व्यक्त करने तथा श्रपने को लोकप्रिय बनाने के साधनों का श्रनुसन्धान कर रहे थे। इसीलिए इस काल में हमें कोई नाटक-रचना की नियमबद्ध प्रणाली नहीं मिलती श्रीर जो कुछ भी श्रालोचनात्मक विचार हैं वे स्फुट श्रीर प्रस्तावना इत्यादि के रूप में मिलते हैं। कुछ श्रेष्ठ लेखकों ने सुखानतकी, दुःखानतकी तथा मिश्रितांकी पर श्रपने विचार मौलिक रूप में प्रकट किए श्रौर उनके विशेष तत्त्वों की श्रोर लेखकों का ध्यान श्राकर्षित किया। सुलानतकी का उद्देश्य मानसिक ग्रानन्द-प्रदान माना गया श्रीर उसके द्वारा केवल सुद सुस्कान का ही आविर्भाव होना चाहिए था, श्रष्टहास का नहीं। जो लेखक दुःखान्तकी, सुखान्तकी, ऐतिहासिक नाटक, ग्राम्य-जीवन से सम्ब-निधत नाटकों की विषय-वस्तु मिश्रित करके नवीन नाटक लिखने का प्रयत्न कर रहे थे उन्हें चेतावनी दी गई और उनके कार्य की भर्त्सना की गई। सुखानतकी के संवाद में ऐसी त्रानन्ददायी तथा हास्यपूर्ण भाषा का प्रयोग स्तुत्य माना गया जो विचारशील हास्य प्रस्तुत करे। कोरे प्रहसनात्मक हास्य की निन्दा भी की गई। इस सम्बन्ध में वस्तुतः यह नियम मान्य हुआ कि सुखानतकी

में सभी ऐसे कल्पनात्मक विषयों का सहारा लिया जा सकता है जिनके द्वारा विचारशील हास्य प्रस्तुत हो। दर्शक-वर्ग की रुचि तथा शिचा का विशेष ध्यान रखकर नाटक-रचना का खादेश दिया गया, क्योंकि बिना इसका विचार किये हुए नाटककार सफल नाटक-रचना नहीं कर सकेगा। नाटक की सफलता विशेषतः पढ़ने में ही नहीं प्रमाणित होती, उसकी सफलता तो रंगमंच पर ही प्रमाणित होगी। इसलिए दर्शक-वर्ग ही वास्तव में उसकी सफलता का निर्णायक होगा थ्रौर यदि उनकी रुचि के विरुद्ध रचना हुई तो वे लोकप्रिय तो किसी भी दृष्टि से नहीं हो सकते। यद्यपि सभी देशों के नाटककार श्रोतावर्ग की रुचि, उनकी श्रशिचा, उनकी हृदयहीनता की श्रालोचना करते श्राए हैं, परन्तु उनका ध्यान सभी सफल नाटककारों ने रखा है। कदाचित् इस शती में दर्शक-वर्ग सम्बन्धी उपर्युक्त नियम श्रंग्रेजी थ्रालोचना-सिद्धान्त में पहले-पहल दृष्टिगोचर होता है।

दुःखान्तकी में मृत्यु की कृरता द्वारा शोक-प्रसार दुःखान्तकी कुछ एक श्रालोचकों ने ही श्रेष्ठ माना। उसके लिए साधारण विषय-वस्तु उपयोगी नहीं समभी गई। केवल वे ही भव्य विषय, जो हमारी श्रात्मा को प्रभावित करें श्रोर श्रश्रुधारा श्रविरल गित से प्रवाहित करा हूं, उपयोगी सिद्ध होंगे। श्रेष्ठ नाटककारों को दुःखान्तकी द्वारा जनता को धर्माचरण में श्रनुरक्त कराना चाहिए श्रोर राजा-महाराजाशों को लालसा तथा उच्चाकांचाश्रों को संयत रखने की शिचा प्रदान करनी चाहिए। ऐतिहासिक नाटकों द्वारा राष्ट्रीयता के श्रादर्श प्रसारित करना प्रशस्त हुश्रा श्रोर सभी वर्गों के नाटकों में ऐसे कल्पनात्मक स्थलों को श्रपनाने का श्रादेश मिला जो लोकप्रिय श्रोर रोमांचक थे। नाटककार को कवि के गुणों से विभूषित किया गया श्रीर उसे प्रकृति तथा कल्पना चेत्र से श्रपनी विषय-वस्तु को संजोने तथा श्राक्ष्यक श्रोर उपयोगी बनाने की पूर्ण स्वतन्त्रता दे दी गई। ऐतिहासिक नाटककार को भी यह स्वतन्त्रता भेंट को गई।

यद्यिष इसी काल में शेक्सिपयर जैसे महान् नाटक-नाटक-रचना के कार के नाटकों की रचना हुई और वे शीघ्र ही लोक-नियम—देश-काल- विय हुए, परन्तु फिर भी नियमबद्ध नाटक-रचना-विचार प्रणाली के दर्शन नहीं होते। शेक्सिपयर ने भी अपनो कला पर स्पष्ट रूप से विचार नहीं किया और न प्रयुक्त तक्षों को ही स्पष्ट किया । जिन-जिन नाटकीय तक्ष्यों का प्रयोग उन्होंने अपने नाटकों में किया उनकी भी कोई श्रलग सूची नहीं मिलती। केवल नाटकों के पठन-पाठन द्वारा जो तक्ष्य श्रालोचकों को स्पष्ट होते गए उनका लेखा रखा जाने लगा। परन्तु शेक्सिपयर ने अपने पात्रों के संवाद में अनेक नाटकीय तक्ष्यों की और स्पष्ट रूप में संकेत किया है, जिसके द्वारा हम नाटक-१. देखिए—'नाटक की पराव' कार के सिद्धान्तों की थोड़ी-बहुत स्पष्ट रूपरेखा बना सकते हैं। पहले-पहल जिस सिद्धान्त का प्रमाण मिलता है वह विषय-वस्तु के संकलन के सम्बन्ध में है। विषय वे ही होने चाहिएँ जो मनोवैज्ञानिक रूप से दर्शकों को प्रिय हों। यूनानी तथा रोमोय नाटकों से भी जो स्थल चुने जायँ उनमें यथास्थान ऐसा परिवर्तन कर लिया जाय जो देश-काल की रुचि के अनुकूल हो और जो देश के रंगमंच पर लोकिप्रिय हो सकें। यह नियम अन्तरशः माना गया और जो भी रोमीय अथवा यूनानी विषय-स्थल चुने गए उनको अंग्रेजी वातावरण में रखकर उन पर अंग्रेजी समाज का आवरण डाल दिया गया।

नाटक की भाषा के सम्बन्ध में भी विचारणीय नियम भाषा बने । शाब्दिक वित्तग्रहावाद, शब्दाडम्बर, रोमीय भाषा के मुहावरों का ग्रत्यधिक प्रयोग, कृत्रिम तथा

श्रस्वाभाविक शैली, नये तथा श्रप्रचिलत शब्द-प्रयोग, सब पर प्रतिबन्ध लगाया गया। श्रत्यधिक श्रलंकृत शैली भी हास्यास्पद मानी गई। नाटक में विभिन्न विषयों का श्रनर्थक मिश्रण भी हैय समक्षा गया। कला तथा प्रकृति का सम्बन्ध श्रन्योन्याश्रित प्रमाणित हुश्रा; वास्तव में कला प्रकृति से ही श्राविभूत मानी गई श्रीर किव को यथार्थ का परिवर्तन कर कल्पनात्मक सत्यों के निरूपण की स्वतन्त्रता दी गई।

नाटकों में विदूषक के स्थान तथा उसके चरित्र पर विदूषक तथा व्यापक रूप में विचार किया गया। तत्कालीन नाटकों अन्य पात्र के विदूषक बिना श्रीचित्य का ध्यान रखे समय-समय पर पात्रों से उल्लेक पड़ते थे श्रीर हास्य प्रस्तुत

करने के लिए इवर उधर का संवाद आरम्भ कर देते थे, जिससे यद्यपि दर्शकों का मनोरंजन तो होता था परन्तु नाटक की विचारधारा का तारतम्य टूट जाता था और अभीष्ट सिद्धि में किठनाई होने लगती थी। अब यह नियम मान्य हुआ कि विदूषक में सुबुद्धि तथा सुरुचि अत्यन्त आवश्यक है; बिना सुबुद्धि तथा सुरुचि के वह श्रेष्ठ कोटि का हास्य नहीं प्रस्तुत कर सकता। विदूषक को पात्र-विशेष का, जिससे वह संवाद करना चाहता है, चिरत्र पहचानना चाहिए; अपनी सुबुद्धि से उसकी चित्तवृत्ति तथा स्वभाव को भी पूर्ण रूप से समभना चाहिए और समय तथा परिस्थिति का समुचित विचार करने के पश्चात् हास्य-पूर्ण संवाद करना चाहिए। अनुचित तथा परिस्थिति के प्रतिकृत्व हास्य निम्न कोटि का हास्य होगा; उससे केवल कुरुचिपूर्ण तथा बुद्धिहीन व्यक्तियों का ही मनोरंजन हो सकेगा।

पात्रों को रंगस्थल पर स्वाभाविक रूप में श्रपने भावों तथा विचारों का प्रदर्शन करना श्रेयस्कर होगा। श्रन्थंक शारीरिक संकेत तथा विचारहीन भाव-भंगी न तो फलग्रद होगी श्रोर न उसमें नाटकीय तत्त्व ही होंगे। शब्दाडम्बर-पूर्ण संवाद तथा कृत्रिम भावोद्देक द्वारा उद्यल-कृद कभी भी हितकर नहीं होगी। संयत शैली में सयत भाव-प्रदर्शन ही प्रभावपूर्ण होगा। नाटकों में निम्न कोटि के दर्शकों का मनोरंजन होना तो श्रवश्य चाहिए परन्तु उसमें कुरुचि की मात्रा नहीं होनी चाहिए। मनोरंजन जितना ही स्वाभाविक तथा सुरुचिपूर्ण होगा उतना ही श्राकर्षक रहेगा। इस सम्बन्ध में दर्शकों पर भी बहुत बड़ा उत्तरदायित्व है। दर्शक-चृन्द को श्रपना कल्पनात्मक सहयोग नाटक-कार को सहर्ष प्रदान करना चाहिए, क्योंकि विना इसके दर्शक-चृन्द नाटककार के नाटक का न तो उद्देश्य समक्त पायँगे श्रोर न उसका शर्थ। इसका कारण यह है कि नाटक जब रंगमंच पर प्रस्तुत होता है तो बहुत सी बार्ते केवल संकेत रूप में ही प्रस्तुत की जाती है श्रीर यदि दर्शक-चृन्द उन संकेतों को श्रपनी कल्पना द्वारा नहीं समक्त लेता तो नाटक का प्रभाव श्रध्रा ही रह जायगा।

नाटक के लच्य के विषय में यह विचार मान्य हुन्रा कि उसका ध्येय प्रकृति का प्रतिविम्ब प्रस्तुत करना है। नाटक देश, काल की श्रात्मा को पूर्ण रूप से प्रतिविम्बत कर युग-चित्र प्रस्तुत कर देता है। उसका ध्येय केवल शिन्ता-प्रदान नहीं, उसका प्रमुख ध्येय है जीवन की गहरी छाया प्रस्तुत करना श्रीर मानव की महत्ता घोषित करना।

कान्य तथा संगीत के सम्बन्ध में जो विचार प्रस्तुत कान्य तथा संगीत किये गए वे भी विचारणीय हैं। कान्य कल्पना द्वारा प्रस्त है श्रीर देवी प्रेरणा ही उसका उद्गम-स्थान है। उसके द्वारा सत्य तथा सुन्दरम् की काल्पनिक श्रनुभूति प्रस्तुत की जा सकती है। संगीत में भी देवी गुण है; उसके द्वारा मनुष्य श्रपने चरित्र तथा स्वभाव का परिष्कार कर लेगा श्रीर सभ्यता की श्रीर श्रयसर होगा। मानव की श्रात्मा में एक देवी संगीत स्वतः स्वरित होता रहता है श्रीर उसका पार्थिव शरीर उसं स्वर्गीय संगीत को समक्षने में बाधक होता है। परन्तु मनुष्य श्रपनी कल्पना द्वारा विश्व-संगीत की स्वरलहरियों को स्पष्ट रूप से सुन सकता है।

शेक्सिपियर के समकालीन कवियों तथा नाटककारों ने अन्यान्य विचार भी आलोचनात्मक अनुसन्धान किया और काव्य तथा उसके उद्देश्य, सुखानतकी तथा उसके ध्येय और दुःखान्तकी तथा उसके लच्य की व्याख्या की। काव्य में वास्तव में देवी तथा ईश्वरीय चमता है; उसका प्रभाव श्रचय है; पृथ्वी पर वह मानव के लिए वरदान-स्वरूप ही है। किव का प्रधान ध्येय नैतिक शिचा प्रदान करना है श्रीर श्रेष्ठ काव्य वहीं है जो जीवन के श्रेष्ठ स्तर की श्रोर संकेत करे, युवकों को धर्माचरण में लवलीन करे श्रीर प्रकृति के रहस्यों को स्पष्ट करे। देवी तथा मानवी सत्यों का स्पष्टोकरण भी उसका प्रधान लच्चण है।

सुखान्तकी के सम्बन्ध में यह सर्वसम्मत हुआ कि उसे जीवन का यथार्थ चित्र प्रस्तुत करना चाहिए श्रीर समाज के साधारण मनुष्यों के चरित्र के दोषों को प्रदर्शित करना चाहिए। सुखान्तकी नाटककार को यथार्थ जीवन से विमुख नहीं होना चाहिए वरन् उसे समाज, देश तथा काल का सम्पूर्ण प्रतिविम्ब प्रस्तुत करना चाहिए। पात्र, कार्य, भाषा, सबमें यथार्थ जीवन का चित्र मिलना चाहिए। जो नाटककार रोमांचक दृश्यों द्वारा प्रभावोत्पादकता लाने का प्रयत्न करते हैं वे नाटक-शैलो को दूषित करते हैं। सुखान्तकी का मूलाधार चरित्र-दोष है श्रौर ये दोष मनुष्य के सहज स्वभाव तथा श्रनेक शारीरिक तत्त्वों द्वारा श्राविभू त होते हैं। मानव-शरीर के प्रधान तत्त्व हैं वात, कफ, रक्त, पित्त; श्रीर इन्हीं के श्राधिक्य द्वारा मनुष्य के चरित्र में दोष श्राने लगते हैं। जब मनुष्य के शरीर में इन चारों तत्त्वों का समुचित सन्तुलन रहता है तो मनुष्य निर्दोष रहता है, मगर जहाँ कहीं भी किसी एक तत्त्व का श्राधिक्य हुआ दोष प्रकट होने लगते हैं। इन्हीं दोषों का शमन हास्य द्वारा सुखानतकी प्रस्तुत करती है, परन्तु यह हास्य वास्तव में श्रान्तरिक ग्रथवा मानसिक होता है। दुःखान्तकी में श्रेष्ठ पात्र-वर्ग, भव्य संवाद-शैली, श्रौचित्यपूर्ण कथोपकथन तथा शिज्ञा-प्रदान के नियम मान्य हुए श्रौर प्राचीन यूनानी नाटककारों के देश, काल तथा कार्य के समन्वय के नाटकीय नियमों की श्रवहेलना श्रंग्रेजी वातावरण में चम्य समभी गई।

: ६ :

सत्रहवीं शती के प्रथम चरण में श्रालोचना चेत्र में साहित्यिक नवोत्साह श्रनेक सामाजिक तथा राजनीतिक कारणों से नव-स्फूर्ति के दर्शन हुए। समस्त श्रंग्रेजी समाज में ज्ञानार्जन की लहर सी फैल रही थी। यद्यपि धर्म तथा राजनीति-विषयक चर्चा ही जोरों पर थी श्रौर धर्म-प्रन्थ रचयिता ही प्रभावशाली थे, फिर भी साहित्य-चेत्र में श्रनेक लेखक श्रौर चिन्तनशील व्यक्तियों को सम्मान मिल रहा था। देश में श्रनेक पाठशालाएँ तथा विद्यालय खुल रहे थे, जिनमें व्याकरण इत्यादि की प्रारम्भिक शिचा दी जा रही थी श्रौर विद्या का प्रसार हो रहा था। अनेक पुस्तकालय भी खुल रहे थे, जिनमें प्राचीन यूनानी तथा रोमीय ग्रंथ संग्रहीत किये जा रहे थे और अनेक साहित्यिक संस्थाएँ प्राचीन साहित्यिक मंथों के प्रति अनुरक्त हो उनकी लोकप्रियता बढ़ा रही थीं। इंगलिस्तान के नरेश प्रथम जेम्स ने भी इस खोर अपना सहयोग प्रदान किया और लेखकों को शोत्साहन मिला। इन्हीं कारणों से देश में विद्या-प्रसार हुआ और साहित्य- चेत्र में नवजीवन आया।

काव्य, भाषण-शास्त्र, इतिहास-रचना, श्रनुवाद-कला काव्य की व्याख्या तथा निर्णयात्मक त्रालोचना-शैली पर अनेक लेखकों ने अपना-अपना मत प्रकट किया और श्रालीचना-साहित्य की वृद्धि की। काव्य की व्याख्या करते हुए एक श्रालोचक ने यह मत स्थिर किया कि काव्य में दो कलाएँ निहित हैं — विचार-क्रम तथा उनकी स्रभि-व्यक्ति; श्रौर दोनों के नियम श्रलग-श्रलग हैं। यद्यपि काव्य का प्रमुख सम्बन्ध मनुष्य की कल्पना-शक्ति से है फिर भी तर्क उसका सहयोगी रहेगा। मनुष्य की इन्द्रियाँ अपने अनुभव कल्पना को भेट किएा करती हैं; कल्पना उनका यथार्थ रूप परिवर्तित कर उन्हें नवीन तथा त्राकर्षक रूप देती है और प्रकृति की वस्तुर्थों में मनोनुकृल सम्बन्ध प्रथवा विच्छेद प्रस्तुत कर छानन्ददायी चित्र अथवा विचार प्रस्तुत किया करती है। साधारणतः काव्य का उद्देश्य मानसिक सन्तोष प्रदान करना है। प्रकृति तथा जीवन में श्रनेक वस्तुएँ ऐसी हैं जो मनुष्य परिवर्तित तथा ग्रानन्ददायक रूप में देखना चाहता है-वह श्रादशी संसार की मत्तक चाहता है; वह चाहता है ग्राच्छे बुरे का स्पष्ट रूप देखना, श्रेष्ठ तथा वीर काव्यों की सफलता देखना, सत्य की विजय तथा श्रसत्य का पतन देखना; संत्रेप में वह ऐसे जीवन का चित्र खींचना चाहता है, जो सर्वागीसा हो, श्रादर्श हो श्रीर यथार्थ जीवन को न्यूनताश्रों को पूर्ण करता रहे। काव्य-कला नैतिकता तथा सदाचार, ग्रौदार्य तथा ग्रानन्द की भावनात्रों का प्रसार करती है श्रीर जीवन का स्तर उच्च बनाने का प्रयत्न करती है। वास्तव में काब्य केवल कल्पनाका खेल है। कुछ दूसरे श्रालोचकों ने काब्य का मुख्य त्रादर्श ईश्वर का गुणानुवाद और उसका मुल स्रोत ईश्वरीय प्रेरणा माना। काच्य को ज्ञान का ग्रज्ञय भएडार प्रमाणित किया गया श्रीर उसके द्वारा जीवन के महत् सत्यों का निरूपण श्रेष्ठ कार्य समक्ता गया । काव्य रूपक रूप में श्रेष्ठ तथा श्रनिर्वचनीय ज्ञानानन्द प्रस्तुत करता है। उसके द्वारा गुप्त रूप में धार्मिक तथा राजनीतिक शिज्ञा भी दी जा सकती है। अन्य आलोचकों ने कवि को दैवी मेम से वशीभूत माना। पार्थिव जीवन का सहारा लिये हुए श्रादर्श तथा देवी

जीवन की छोर संकेत करना किव का प्रमुख धर्म होगा। पार्थिव सौन्द्र्य में देवी सौन्द्र्य के संकेत स्वभावतः छिपे रहते हैं और काव्य उनके स्पष्टीकरण द्वारा हमें उनके समीप ले छाता है। परन्तु किव के लिए यह तभी सम्भव होगा जब वह पार्थिव जगत् से छपना मुँह मोड़ ले छौर इस विरक्तावस्था में देवी जीवन को परखने में दत्तचित्त हो। इस काव्य-सिद्धान्त का प्रभाव इस युग के छनेक किवयों पर गहरे रूप में पड़ा छौर छनेक किवयों ने बादलों की स्वर्णिम छाभा में, पर्वतीय कन्द्राच्रों तथा विशाल निर्भरों में छनन्त की छाया देली छौर स्वरचित काव्य में प्रकृति में निहित ईश्वरीय तत्त्वों की काँकी दिखाई। काव्य तथा संगीत का सम्बन्ध भी मान्य हुछा छौर संगीत काव्य का महत्त्व-पूर्ण तत्त्व समक्ता गया। उसकी महत्ता दर्शन से भी छिषक समक्ती गई, क्योंकि उसके द्वारा भावों की छिमन्यक्ति सरस तथा प्रभावपूर्ण रूप में हो सकती थी। काव्य में तुक की भी छावश्यकता प्रमाणित हुई, क्योंकि सभी श्रेष्ठ कत्वयों ने तुकपूर्ण काव्य की रचना की थी। श्रेष्ठ काव्य के लिए श्रेष्ठ कत्पनापूर्ण विषय, स्वाभाविक शैली, विलक्तण परन्तु संयत छलंकार प्रयोग, प्रचलित शब्दावली से सम्बन्धित पुराने नियम पुनः दुहराये गए।

काव्य का वर्गीकरण काव्य का वर्गीकरण भी तर्कसंगत रूप में हुन्ना।
महाकाव्य ग्रथवा वर्णनात्मक काव्य में वीर-गाथा तथा
भेम-सम्बन्धी विषयों की प्रधानता मानी गई, नाट-कीय ग्रथवा दश्य-काव्य में प्राचीन वीर-कार्यों की

गणना हुई तथा रूपक में सांकेतिक रूप में आदर्श-सिद्धान्त-निरूपण मान्य हुआ। व्यंग्य-काव्य तथा शोक-गीत इत्यादि का वर्गीकरण नहीं हुआ, क्योंकि ये मनुष्य के आन्तरिक जीवन से सम्बन्धित थे और उनकी गणना दर्शन अथवा भाषण-शास्त्र के अन्तर्गत होनी चाहिए थी। वस्तुतः महाकाव्य को ही महत्त्व प्रदान किया गया, क्योंकि उसके द्वारा मानव की अष्ठता प्रसारित होती है और नैतिकता, औदार्थ तथा आनन्द का आविर्माव होता है। परन्तु रूपक का महत्त्व भी कम नहीं, क्योंकि उसके द्वारा तर्क तथा कल्पना के माध्यम से मानवी तथा देवी गुणों का निरूपण होगा। सहाकाव्य लेखक को कल्पनात्मक विषय चुनने को पूर्ण सुविधा दी गई, क्योंकि वह सत्य के आधार पर नहीं वरन् अपनी कल्पना द्वारा ही आदर्श वीर का निर्माण कर सकेगा।

भाषण-कला का विवेचन भाषण-शास्त्र के दोषों के विश्लेषण के उपरान्त यह नियम सर्वसम्मत हुन्ना कि केवल सुन्दर श्रथवा भव्य शब्द-योजना श्रथवा प्राचीन प्रन्थों में सुन्दर शब्द- संकलन द्वारा ही श्रेष्ठ शैली का निर्माण नहीं हो सकेगा, ग्रौर जो वागीश विषय को महत्ता न देकर केवल शब्द श्रीर शैली को ही सराहते हैं भूल करते हैं श्रीर उनकी वक्तृता कभी भी प्रभावपूर्ण नहीं हो सकती। ठोस विषय ही भाषण-कला का त्राधार हो सकता है। भाषण-शास्त्र के महत्त्व पर विचार करते हुए त्राली-चकों ने यह मत स्थिर किया कि सामाजिक तथा राजनीतिक श्रीर दर्शन के चेत्र में ही उसकी महत्ता ग्रत्यधिक रहेगी। इसके द्वारा जनता का मत-परिवर्तन ग्रथवा प्रवोध श्रौर दार्शनिक तत्त्वों का स्पष्टीकरण सफल रूप में हो सकता है; श्रौर इसी उद्देश्य-पूर्ति में भाषण-शास्त्र प्राचीन काल से ही संलग्न रहा है। परन्तु वक्ता के लिए शास्त्र-ज्ञान ऋत्यात्रश्यक है श्रीर उसी के चिन्तन श्रीर मनन द्वारा वक्तृता की श्रेष्ठ शैली का निर्माण हो सकेगा। श्रफलात् ऐसे महान् त्रालोचक ने जब भाषण-शास्त्र की निन्दा की ग्रीर उसे निकृष्ट प्रमाणित करने की चेष्टा की, तो भाषण-शास्त्र के प्रति श्रन्याय किया, क्योंकि तत्का-लीन बागीशों के दोषों ने उन्हें कुद्ध किया था छौर वे पथभ्रष्ट हो गए थे। भाषण-शोस्त्र का प्रमुख लच्य प्रभावपूर्ण ग्रभिव्यक्ति है। उसके साहचर्य से भावों की श्रभिव्यक्ति में एक विचित्र श्राकर्षण श्रा जाता है। जो सम्बन्ध तर्क का बुद्धि से है वही सम्बन्ध भाषण शास्त्र का कल्पना से हैं; ग्रौर वह तर्क तथा करुपना के सहयोग द्वारा मनुष्य की इंच्छा शक्ति को प्रेरित करने का प्रयास करना है। वास्तव में यह देखा गया है कि साधारणतः मनुष्य केवल कोरे तर्क से न तो प्रभावित होता है ग्रौर न प्रेरित; तर्क उसके भाव-संसार को नहीं छू पाता। इसलिए भाषण-शास्त्र का निर्माण हुत्रा जिससे मनुष्य का जटिल भाव-संसार भी तरंगित हो उठे श्रौर वह वांछित कार्य दूने उत्साह से कर सके। यह कहना आमक है कि भाषण-शास्त्र केवल सुन्दर तथा श्राकर्षक भाषा द्वारा श्रसत्य-भाषण करने अथवा विचारों में वैषम्य लाने का सरल साधन मात्र है। भाषण-कला भी श्रेष्ठ कला है श्रौर श्रोतावर्ग के मानसिक स्तर के श्रनुसार बुद्धिपूर्वक वह अपनी रूप-रेखा तथा अपना कलेवर बदलती रहती है। वक्ता-वर्ग को यह चेता-वनी भी दी गई कि शब्द-प्रयोग में सतर्कता अत्यन्त आवश्यक है, क्योंकि शब्दों के शिथिल प्रयोग से शैली में दुरूहता थ्रा जायगी। साधारण शब्द-प्रयोग में भी यह कठिनाई रहती है कि उनका श्रर्थ सर्वसम्मत नहीं रहता श्रौर श्रनेक शब्द तो ऐसे हैं जिनसे विवादग्रस्त विषयों के प्रतिपादन में आमक अर्थ निकलने लगता है। इस ऋोर भी श्रेष्ठ वागीश को ध्यान देना चाहिए। इस सम्बन्ध में यह भी कहा गया कि यद्यपि ववतृता में कला की छ।वश्यकता पड़ती है परन्तु ऐसी कला की नहीं जो कृत्रिम ग्रथवा ग्रस्वाभाविक रूप में प्रयुक्त हो।

विचारों की श्रभिव्यक्ति में श्रम तथा बनावट का श्राभास ही मिलना चाहिए; स्वाभाविकता तथा स्पष्टता उसका प्रधान उपकरण है।

इस काल में साहित्य के मूल्य तथा उसके परम्पश-साहित्य-चिन्तन नुगत प्रभावों का भी विश्लेषण हुआ। साहित्य मानव अनुभूतियों का श्रमर कोष है। उसमें निहित

विचारों में सभी युगों के मानव-समाज को श्रेष्ठ कार्य करने तथा श्रेष्ठ जीवन की श्रोर श्रग्रसर होने की प्रेरणा मिली है। साहित्य मनुष्य के विशाल श्रनु-भव-सागर के पोत-समान है; वह श्रपनी ज्योति से श्रतीत के ज्ञानालोक को सतत प्रकाशित किया करता है। स्रतः समीत्तकों तथा व्याख्या करने वात्ते पंडितों को प्राचीन पुस्तकों की ऐसी संज्ञिस समालोचना पाठक-वर्ग को देनी चाहिए जो उनमें साहित्यिक रुचि पैदा करे श्रीर जिसके द्वारा मूल का पठन-पाठन सरल हो जाय । समीचकों को मूल की व्याख्या देशकाल का सम्पूर्ण ध्यान रखकर करनी चाहिए, क्योंकि उसी के द्वारा मूल के अनेक दुरूह स्थल स्पष्ट हो सकेंगे। समालोचना तथा व्याख्याकी इस प्रणालीका अनुसरण त्रागामी काल में त्रभूतपूर्व रूप में हुन्ना। ऐतिहासिक श्रालोचना प्रणाली का यही मूल-मन्त्र भी था । लेखकों द्वारा साहित्यिक संरत्तक हुँ इने की प्रच-लित प्रथा ख्रौर पुस्तकों को श्रमिजात वर्ग के व्यक्तियों के नाम समर्पित करने की प्रवृत्ति की कटु श्रालोचना की गई, क्योंकि इसके द्वारा लेखकों का श्रात्मिक पतन तथा उनकी हीनता प्रमाणित होती है। इस साहित्यिक प्रवृत्ति की भरर्सना इसलिए श्रोर भी हुई कि इसके द्वारा निकम्मे परन्तु धनवान् व्यक्तियों को प्रतिष्ठा मिलने लगी। पुस्तकों के मूल्य के दो ही श्रेष्ठ निर्णायक होंगे— सत्य तथा सुबुद्धि । यदि लेखकों की पुस्तकों में सत्य का सुबुद्धिपूर्ण प्रदर्शन है तो उन्हें संरचकों की आवश्यकता ही क्या ? श्रठारहवीं शती के श्रंथेजी साहित्य-संसार में इस प्रथा की पराकाष्ठा पहुँच गई थी श्रौर इसका प्रतिकार उस शती के महान् साहित्यज्ञ डाक्टर जानसन ने बहुत सफलतापूर्वक किया श्रीर लेखक-वर्ग के मर्यादा की रत्ता की।

गद्य साहित्य के वर्गीकरण में लेख को भी विशिष्ट स्थान मिला। इसके मुल प्रचारक रोमीय लेखक सेनेका ही प्रमाणित हुए श्रौर लेख को 'विच्छिन्न चिन्तन' कहा गया।

इतिहास-रचना सिद्धान्तों पर भी विशिष्ट विचार इतिहास-रचना प्रस्तुत किये गए। साधारणतः यह देखा जा रहा था कि इतिहास-लेखक न तो इतिहास के तस्वों को परख सकते थे श्रीर न उनकी व्यंजना ही सफल रूप में कर सकते थे। तत्का-लीन लेखक अपनी इतिहास-रचना में कल्पना तथा लोक-रुचि को इतना श्रिधिक स्थान दे दिया करते थे कि ऐतिहासिक सत्यों के दर्शन न हो पाते थे। कल्पनात्मक तत्त्वों के प्राधान्य से ऐतिहासिक दृष्टिकोण भी विकृत हो जाता था। पहले-पहल लेखकों ने इतिहास की महत्ता स्थापित करने हेतु प्राचीन लेखकों के विचारों को उद्घोषित किया। रोमीय वागीशों ने इतिहास को सत्य तथा जीवन का आलोक प्रमाणित किया था। इतिहास की उपादेयता सर्वत्र तथा सर्वकाल में विदित भी थी। उनका प्रधान लच्य समाज को शिचा प्रदान करना तथा निश्चेष्ट व्यक्तियों को क्रियाशील बनाना था। इतिहास भी एक प्रकार का दर्शन शास्त्र है जो उदाहरणों के प्रयोग से अभीष्ट-सिद्धि करता है। श्रेष्ठ इतिहासकार को निष्पत्त रूप से कार्य तथा कारण का सम्बन्ध स्थापित कर घटनात्रों का वर्णन देना चाहिए। उसे त्रसत्य भाषण से वचना चाहिए श्रौर श्रपनी ब्रात्मा को कभी श्रसत्य से प्रेरित नहीं होने देना चाहिए। उन्हें प्रचलित रुचि से विसुख हो सत्य का विवेचन करना चाहिए । कुछ पुराने इतिहासकार, कुछ जातियों को विशेष देवी-देवताओं से उद्भूत समभने लगते हैं; ऐसी घारणाएँ तर्कहीन तथा अनुपयोगी होंगी। इतिहास-रचना को कुछ लेखक केवल घटनाम्रों का संकलन सममते हैं: यह विचार भी दूषित है। लेखकों को कार्य कारण का सम्बन्ध स्पष्ट करना चाहिए और श्रपनी निर्णयात्मक सुवृद्धि का समुचित प्रयोग करना चाहिए। इतिहासकार के लिए विशिष्ट शैली का प्रयोग भी वांछित है, परनतु सुन्दर तथा भव्य शैली ही श्रेष्ठ इतिहास का निर्माण नहीं कर सकेगी, वह केवल सत्यनिरूपण को श्रिधिक श्राह्म तथा त्राकर्षक बनाएगी। शैली में प्रचलित भाषा तथा महावरों का प्रयोग फलप्रद होगा।

श्रनुवाद की कला के सम्बन्ध में जो विचार प्रकाशित श्रनुवाद सिद्धान्त हुए महत्त्वपूर्ण थे। लेखकों को स्वतन्त्र रूप से श्रनु-वाद करने का श्रादेश दिया गया, क्योंकि केवल शाब्दिक श्रनुवाद न तो प्रभावपूर्ण होता था श्रोर न श्राकर्षक। इससे न तो मूल की सुन्दरता ही सुरचित होगी श्रोर न उसकी श्रात्मा का ही समुचित प्रकाश हो पायगा। इसका कारण यह है कि प्रत्येक भाषा की श्रात्मा, उसकी शैली तथा उसके मुहावरे विभिन्न होते हैं श्रोर यदि श्रनुवादक शाब्दिक श्रनुवाद करने लगता है तो श्रपनी श्रोर मूल की भाषा के प्रति श्रन्याय करता है। श्रनुवाद की वही शैली श्रेष्ठ होगी जो श्राहम्बरहीन हो तथा दुरूहता से परे हो। स्पष्ट तथा सरलता से हृद्यंगम होने वाली ही भाषा-शैली उपादेय होंगी। श्रनुवाद की भाषा के श्रलंकार, मुहाबरे, शब्द-समूह इत्यादि के प्रयोग में सुरुचि तथा सुबुद्धि श्रावश्यक है। लेखकों को श्रन्य भाषाश्रों के ऐसे शब्दों को श्रपनाने का श्रादेश मिला जिनके पर्याय या तो थे नहीं या कठिन थे। इन्हीं प्रयोगों द्वारा भाषा को पुष्ट बनाने की स्वतन्त्रता दी गई, क्योंकि बिना दूसरी भाषाश्रों के शब्दों को श्रपनाए कोई भी भाषा पुष्ट तथा श्राकर्षक नहीं हो पाई है।

निर्णयात्मक त्र्यालोचना की प्रगति निर्णयात्मक त्रालोचना-शैली के त्रान्तर्गत यह सिद्धान्त प्रकाशित हुत्रा कि त्रालोचक को एकांगी गुण त्रौर दोष नहीं देखने चाहिएँ। कुन्न त्रालोचक या तो शैली से श्राकषित हो प्रशंसा के पुल बाँध देते या विषय से प्रभावित हो साधुवाद कहने लगते। जिस

प्रकार से सुन्दर वाटिका में हम क्यारियों की व्यवस्था, फूलों का रंग, वृत्तों की विभिन्नता तथा उसके समस्त आकार से आक्रियत होते हैं उसी प्रकार हमें काव्य-निर्णय में विषय, ज्ञान, गाम्भीर्य, भावोद्रेक, भव्य भाषा तथा अन्यान्य प्रेरक तत्त्वों का पूर्ण ध्यान रखना चाहिए। नियमानुगत काव्य ही श्रेष्ठ नहीं हो सकता; उसमें सौन्दर्यात्मक तत्त्वों का आधिक्य होना चाहिए। इसके साथ-ही-साथ हम प्रत्येक कलाकार को निश्चित नियमों की सूची द्वारा परख नहीं सकते। प्रत्येक लेखक की प्रतिभा अलग-अलग होती है और इसलिए हमारे आलोचनात्मक नियमों में भी विभिन्नता होनी चाहिए।

श्रालोचनात्मक कला तथा श्रालोचक के ध्येय की विशद व्याख्या करते हुए यह विचार श्रभिमत रहा कि जनसाधारण की रुचि में विकार रहता है श्रीर वे सुबुद्धिपूर्ण श्रालोचना नहीं कर सकते। जिस प्रकार से श्रखाड़े में लड़ते हुए पहलवानों को जनता वाहवाही दे चलती है उसी प्रकार साहित्य-चेत्र में भी वाहवाही देना ही वह श्रेष्ठ श्रालोचना समभती है। श्रेष्ठ श्रालोचना में सुबुद्धि तथा निर्णयात्मक शक्ति श्रत्यावश्यक है, क्योंकि इन्हीं दोनों तच्वों के बल पर उसकी श्रालोचना श्रेष्ठ होगी। यदि श्रालोचक केवल छिद्धान्वेषी है तो वह इधर उधर छिपी-छिपाई ब्रुटियों को ही हुँ इने में व्यस्त रहेगा। वस्तुतः श्रेष्ठ कि वि काव्य की श्रेष्ठ परख कर सकते हैं क्योंकि श्रालोचनात्मक कार्य सरल नहीं।

'तत्कालीन साहित्य की विवेचना के फलस्वरूप कुछ पुराने साधारण काव्य-नियम फिर से दुहराये गए जिनमें लेखकों को विषय तथा विचार पर श्रिविक ध्यान देने का श्रादेश दिया गया। शिथिल तथा श्रस्त-व्यस्त शैली, श्रुति-कटु शब्द तथा पदांश प्रयोग, श्रथवा श्रुति-मधुर परन्तु नीरस तथा श्रना-कर्षक पद, श्रत्यधिक पठन-पाठन के फलस्वरूप दुरूह साहित्यिक सन्दर्भ, कलाविहीन काव्य-शैली, श्रपरिष्कृत शैली, शीश्र लेखन, रोमांचक विषय-वस्तु इत्यादि के प्रति सत्तर्क श्रीर सचेत रहने का निर्देश दिया गया श्रीर लेखकों को विचार, भाव तथा भाषा का सौष्ठवपूर्ण प्रयोग करने का श्रादेश मिला।

सोलहवीं शती के श्रन्तिम चरण में कुछ-एक श्रेष्ठ
यूनानी साहित्यादर्श लेखकों तथा श्रालोचकों की रचनाश्रों के फलस्वरूप
का श्रनुसर्ग श्रालोचना के प्रति नवीन उत्साह प्रकट हुश्रा। श्रव
तक श्रालोचकों ने काव्य-धर्म तथा काव्य-कला पर

विचार किया था और नाटक के तत्त्वों को नवीन दृष्टिकोण से परखने का प्रयास किया था। साहित्य पर स्फुट रूप में भी कुछ महत्त्वपूर्ण विचार प्रस्तुत किये गए थे, परन्तु श्रव तक यूनानी साहित्यादृशों तथा श्ररस्तू के श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों का सम्पूर्ण महत्त्व प्रदृशित न हो पाया था। इस शती के ज्ञान-प्रसार तथा विज्ञ लेखकों की साहित्यिक रुचि के फलस्वरूप यूनानी साहित्यिकों तथा साहित्यादृशों के प्रति श्रद्धा उपजी श्रीर उनकी कृतियों के श्रध्ययन तथा उन पर मनन के बाद उनके श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों की व्याख्या श्रारम्भ हुई। जिन श्रालोचकों ने इस समय साहित्य-जगत् को प्रभावित किया वे स्वयं यूनानी साहित्य के कुशल तथा सहृद्य पाठक श्रीर पूर्ण ज्ञाता थे। उनकी श्रन्तरात्मा भी यूनानी साहित्य की प्ररेगाश्रों द्वारा विकसित हुई थी श्रीर वे स्वाभाविकतः यूनानी साहित्यादृशों के प्रसार में संज्ञान हुए।

पहले-पहल यूनानी साहित्यादशों की श्रेष्ठता की मान्यता स्थापित करते हुए यह विचार प्रस्तुत किया गया कि उनका श्रचरशः श्रचुकरण हितकर नहीं। यूनानी साहित्यकार केवल मार्ग-दर्शक के रूप में श्रपनाए जाने च।हिएँ श्रोर उनके साहित्यादशों की जाँच प्रकृतस्थ नियमों तथा तर्क की दृष्टि से होनी चाहिए। जो व्यक्ति उनके कथनों को वेद-वाक्य मानकर साहित्य-रचना करते थे वे मूल पर थे, क्योंकि जिन परिस्थितियों तथा जिस वातावरण से प्रेरित होकर वे नियम उस काल में बनाये गए उनकी मान्यता श्रचरशः किसी भी काल में नहीं हो सकेगी। तर्क तथा प्रकृति की दृष्टि में जो प्राचीन नियम खरे उतरें उन्हें ही मान्य समक्षना श्रपेचणीय है। यों भी कला निरन्तर प्रगति करती रहती है श्रीर सत्य का विवेचन किसी काल-विशेष का एकाधिकार नहीं; इसीलिए राष्ट्र-विशेष की श्रात्मा के श्रचुकूल ही साहित्य के नियमों का निर्माण

होना श्रेयस्कर होगा। प्रकृति पर विश्वास करना भी सदैव हितकर है, क्योंकि प्रकृति में श्रचय शक्ति है श्रीर वह सभी काल में काव्य को प्रेरणा प्रदान कर सकती है; उसका वरदान श्रचय है; उसका कोष भी श्रचय है श्रीर श्रेष्ठ लेखकों को उसी के सहारे साहित्य-निर्माण करना चाहिए। प्राचीन साहित्यकारों के प्रति सीमित श्रद्धा इस युग का प्रधान लच्चण है।

गद्य-शैली का विवेचन इस शती के श्रन्तिम चरण के श्रालोचकों ने गद्य-शैली, भाषण-शास्त्र, वाक्य-विन्यास, श्रलंकार प्रयोग, काच्य-कला, नाटक इत्यादि पर व्यापक रूप में विचार किया श्रीर प्राचीन श्रालोचकों को केवल निर्देशक

मानकर राष्ट्रीय त्रावश्यकतात्रों तथा मनोवैज्ञानिक दृष्टिकोण से त्रपने साहित्यसिद्धा-तों को प्रस्तुत किया। गद्य-शैली के विवेचन में स्पष्टता को प्रधानत्व
दिया गया। इसके उपरान्त सौष्ठव को महत्त्व मिला। लेखक को श्रपने विचारों
की ग्रिभव्यिक्त ऐसे कलापूर्ण तथा सतर्क रूप में करनी चाहिए जिससे दुरूह
विचार-स्थल स्पष्ट हो जायँ ग्रौर पाठकों को श्राकर्षक प्रतीत होने लगें। कुछ
लोगों का विचार था कि शैली जितनी ही श्रलंकत, दुरूह, गृह तथा कला के
श्रमेकानेक गुणों से सुमिज्जित होगी उतनी ही श्रेष्ठ होगी। यह विचार श्रत्यनत
श्रममूलक समभा गया। ऐसे श्रनुभवहीन लोगों का विचार था कि प्रत्येक
कथन में श्रलंकार की छटा के दर्शन कराना ही श्रेष्ठ कला है; श्रौर प्रकृति से
दूर रहकर शैली जितने ही विशाल श्रलंकारों से सुसिज्जत होगी, जितनी ही
उसमें शाब्दिक भव्यता तथा विशालता होगी, उतनी ही वह श्रेष्ठ होगी श्रौर
इसके विपरीत शैली जितनी ही सरल, स्पष्ट तथा सहज होगी उतनी ही श्रमाकर्षक तथा निष्पाण होगी। सौष्ठवपूर्ण स्पष्टता ही श्रेष्ठ शैली का प्राण स्वरूप
माना गया।

भाषग्र-शास्त्र सिद्धान्त भाषण-शास्त्र सम्बन्धी सिद्धान्तों में यह नियम मान्य हुन्ना कि वक्ता को ऐसी शैली प्रयुक्त करनी चाहिए जो उसके व्यक्तित्व की पूर्ण परिचायक हो, उसकी भाषा भी ऐसी हो जो उसकी ग्रन्तरात्मा से

म्राविभूत होती जान पड़े। श्रेष्ठ वक्ता को शब्द तथा उसकी ध्विन म्रोर म्रथं का पूर्ण ज्ञाता होना चाहिए क्योंकि शब्द का म्रथं ही उसकी म्राहमा है म्रोर चिना उसके पूर्ण विकास के शब्द मृतप्राय रहेंगे। शब्दों का म्रसाव-धान प्रयोग भी विषय प्रतिपादन की दृष्टि से घातक होता है। वक्ता को शैली में श्रेष्ठता लाने के लिए श्रेष्ठ लेखकों, श्रेष्ठ वागीशों की रचनाम्रों

तथा वक्तृताओं का श्रनुकरण हितकर होगा। सतत श्रभ्यास द्वारा ही इसमें सफलता मिल सकेगी। यह अभ्यास वाक्य विन्यास तथा श्रौचित्य की श्रात्मा को समक्तने में होना चाहिए। वाक्यों में उन्हीं शब्दों का प्रयोग श्रपेत्तित है जो प्रचलित हों ग्रौर जनसाधारण द्वारा प्रयुक्त होते हों, परन्तु इसमें भी सुबुद्धि की श्रावश्यकता पड़ेगी। शब्दों का प्रयोग वक्ता तथा विषय श्रौर लच्य की दृष्टि से होना चाहिए। देवालय, न्याथालय, सैनिक-जीवन चेत्र तथा जीवन के प्रतिदिन के प्रादान-प्रदान में विभिन्न शब्दावली प्रयुक्त होगी। इस सम्बन्ध में भी रूढ़ि तथा प्रचलित प्रयोग का समुचित ध्यान रखना पड़ेगा श्रौर यदि वक्ता श्रथवा लेखक नवीन तथा श्रवचित्त शब्द प्रयोग करना चाहें तो वह ऋत्यन्त न्यून मात्रा में होना चाहिए; परन्तु इन प्रयोगों में भी स्पष्टता ही प्रमुख गुण होना चाहिए। यद्यपि यह सही है कि प्राचीन काल के शब्द नवीन प्रयोगों में भव्यता प्रतिष्ठित करेंगे श्रौर रुचिकर भी होंगे, परन्तु श्रभ्यासहीन लेखकों को उनके प्रलोभन से वचना चाहिए। श्रभ्यस्त लेखक उनका प्रयोग वैसे ही कर सकते हैं जैसे माली एक ही प्रकार की पुष्पमाला में दो-एक सुन्दर पुष्प सुन्दरता के लिए इधर-उधर गृथ देता है। प्राचीन शब्दों के प्रयोग में स्वाभाविकता तथा नैसर्गिकता विशेष मात्रा में होनी चाहिए।

स्पष्टता तथाः सामंजस्य उपरोक्त गुणों के श्रपनाने पर भी लेखक को यह कभी न भूलना चाहिए कि स्पष्ट विचार-धारा तथा महत्त्वपूर्ण विषय दोनों ही श्रत्यावश्यक हैं। यह सदैव देखा गया है कि लेखक वर्ग यह साधारण नियम

बहुत सरलता से भूल जाते हैं थ्रौर उनकी शैली दूषित हो जाती है; इसलिए प्रत्येक लेखक के लिए यह थ्रावश्यक है कि वह विषय तथा शैली दोनों का ही श्राकार-प्रकार पहले से ही निश्चित कर ले। साहित्य-निर्माण में पूर्ण विचार थ्राव्यन्त श्रावश्यक होगा क्योंकि विना इस गुण के कोई भी विचार न तो कमवह हो सकेगा थ्रौर न ग्रन्त में श्रपने उद्देश्य को परिलक्षित कर सकेगा। सौडिव्यपूर्ण लेख के लिए विषय तथा शैली दोनों ही महत्त्वपूर्ण होंगे। जब तक लेखक का विषय-प्रतिपादन स्वाभाविक रूप में नहीं होता, जब तक उसका विचार-क्रम सहज रूप में प्रगति नहीं करता, जब तक वह श्रपने विचार-क्रम सहज रूप में प्रगति नहीं करता, जब तक वह श्रपने विचार-क्रम को समन्वित रूप नहीं देता, श्रादि, मध्य तथा श्रन्त में सहज सामंजस्य नहीं प्रस्तुत करता श्रीर जब तक वह बार बार श्रादि से मध्य, तथा मध्य से श्रन्त तक क्रमात नवीन विचार-शक्ति नहीं प्रदर्शित करता, तब तक लेखक श्रभीष्ट-सिद्धि नहीं कर सकता। यह जानने के लिए कि मध्य तथा

श्रन्त को किस प्रकार प्रभावोत्पादक बनाया जाय श्रेष्ठ लेखक श्रादि पर श्रपनी दृष्टि सदैव लगाए रहते हैं। विचार-क्रम स्पष्टता का मूलाधार है।

उचित शैली तथा क्रम-बद्ध विचार प्रतिपादन के अलंकार साथ-साथ लेखक को अलंकार-प्रयोग द्वारा अपने लेख को प्रभावपूर्ण बनाना चाहिए। कुछ रचनाएँ

तथा कुछ विषय ऐसे होते हैं जिनमें आनन्ददायी तत्त्वों की प्रधानता होती है तथा उनमें समुचित वैभिन्य भी रहता है। इस श्रेणी की रचनाओं में अलंकार अधिक उपयोगी होते हैं। उपमा तथा रूपक तथा अतिशयोक्ति इस दृष्टि से अधिक फलपद प्रमाणित होंगे और इनके द्वारा अभिन्यक्ति में नवजीवन या जायगा। परन्तु अलंकार प्रयोग में सतर्क रहना चाहिए और उनमें न दुरूहता आनी चाहिए और न उन्हें मिश्रित रूप से प्रयुक्त करना चाहिए। रूपकालंकार में इसका ध्यान विशेष रखना चाहिए। अतिशयोक्ति प्रयोग में भी औचित्य का पूर्ण ध्यान रखना पड़ेगा, क्योंकि सहज तथा स्वाभाविक प्रयोग ही प्रशस्त हैं।

शैली का वर्गीकरण शेली का वर्गीकरण रोमीय श्रालोचकों के सिद्धान्तों के श्राधार पर हुश्रा। भाव्य श्रथवा उन्नत, मध्यम तथा साधारण शैली के श्रन्तर्गत प्रायः सभी लेख विभा-जित हो सकते हैं। उन्नत शैली में सतर्कता श्रत्या-

वरयक है, क्योंकि उसके प्रयोग में शब्दाडम्बर का मय बना रहता है और साधारण वर्ग की शैं जी भी अनुचित प्रयोग द्वारा नीरस तथा निष्प्राण प्रतीत होने लगती है। वाक्यों के लम्बे-चौड़े होने से तथा घुमा-फिराकर विचाराभि-व्यक्ति द्वारा शैं ली में शैंथिल्य छा जायगा। शैं ली वही श्रेष्ठ होगी जो इतनी सुगठित हो कि न तो उसमें से कुछ घटाया जा सके और न कुछ जोड़ा ही जा सके। इस दृष्टि से भी शैं ली के तीन भेंद्र हो सकते हैं। पहली संचिष्त शैं ली जो थोड़े में बहुत अर्थ प्रदर्शित करती है; दूसरी सांकेतिक, जो पूर्ण अर्थ का प्रकाश न कर कुछ-न-कुछ कल्पना के लिए छोड़ देती है और तीसरी है असम्बद्ध शैं ली, जो न तो भाषा और न विचारों के क्रम की मर्यादा-रचा करती है। अभ्यासी लेखक को ऐसी शैं ली चुन लेनी चाहिए जो थोड़े-से-थोड़े शब्दों में सरल-से-सरल रीति से विचारों की अभिव्यक्ति कर दे। यदि शैं लो श्रद्धनत संचित्त हुई तो दुरूह हो जायगी और यदि विस्तृत हुई तो विचारों को याद रखना दूभर हो जायगा। इसलिए शैं ली न तो नीरस हो और न श्राडम्बरपूर्ण और न शिथिल।

त्र्यभ्यास की महत्ता श्रेष्ठ शैली में श्रभ्यस्तता श्राप्त कर सकने के लिए कुछ सरल परन्तु मौलिक नियम भी वने। केवल व्याकरणात्मक शुद्धता से ही शैली श्रेष्ठ न होगो परन्तु व्याकरण का ध्यान भुलाना भी न चाहिए।

कुछ नौसिखिए लेखक, जो शब्द पहले ध्यान में श्राए उसी को प्रयुक्त कर सन्तुष्ट हो जाते हैं जिसके फलस्वरूप ग्रभिन्यक्ति में सौष्ठव नहीं श्रा पाता। जो शब्द सरलता से सामने ग्रा जायँ उन पर सन्दिग्ध दृष्टि रखनी चाहिए, क्योंकि जिस सरलता से वे ध्यान में त्राए उससे यह प्रमाणित है कि वे सर्व-श्रेष्ठ शब्द नहीं। इसलिए लेखक को सतत श्रपनी निर्णयात्मक शक्ति को सतर्क रखना पड़ेगा। हां, इस नियम के पालन से लेख शीव्रता से न लिखे जा सकेंगे, परन्तु इसी अभ्यास द्वारा आगे चलकर दत्तता अवश्य आयगी। यही नियम प्राचीन काल के श्रेष्ठ लेखकों ने भी ग्रपनाया था श्रीर उसी को मानकर वे सफल भी हुए। जो लेखक शीब ही लेख प्रस्तुत कर देता है यह प्रमाणित नहीं करता कि उसकी रचना भी उत्कृष्ट है क्योंकि शीघ्र लेखन रचना की उत्कृष्टता का प्रमाण हो ही नहीं सकता। इसके विपरीत यह सही है कि सफल तथा फलपद लेख लिखते-लिखते शीघ्रता अपने-आप आ जाती है। उत्कृष्ट-रचना में निर्ण्यात्मक शक्ति. संयत ग्रभिन्यंजना तथा क्रमागत विचार-धारा के सहज ही दर्शन होंगे। हां, युवकों की रचना में स्वच्छन्दता ग्रौर श्राडम्बर चम्य हो सकते हैं, परन्तु उसी समय जब कि वे धीरे-धीरे उससे छुटकारा पाने की तैयारी करते रहें। लेखकों की प्राचीन काल के श्रेष्ठ कलाकारों से प्रेरणा लेने का पूर्ण अधिकार है, परनत उन्हें अपनी व्यक्तिगत प्रतिभा के अनुसार उस प्रेरणा को प्रयुक्त कर ग्रपनी निजी शैली निर्मित कर लेनी चाहिए। वे प्राचीन लेखकों की रचनात्रों से उद्धरण भी दे सकते हैं, परन्तु उनका प्रयोग बहुत अधिक नहीं होना चाहिए। श्रौचित्य की उसमें विशेष श्रावश्यकता पड़ेगी। लेख को प्रभावोत्पादक बनाने का सबसे सरल साधन यह है कि लेखक मध्य की अपेचा आदि पर विशेष ध्यान रखे और अन्त को प्रभावपूर्ण बनाने में अपनी सारी शक्ति लगा दे।

पत्र लिखने की कला पर कुछ महत्त्वपूर्ण नियम प्रस्तुत
पत्र रचना कला किये गए। श्रेष्ठ पत्र-लेखन में संचेप-कथन, स्पष्टता,
सजीवता तथा विवेक श्रत्यावश्यक होंगे। इन गुणों
में संचेप-कथन ही सबसे श्रश्विक महत्त्वपूर्ण है। पत्र-लेखन में लम्बे-चौड़े,
विस्तृत कथन से सदैव बचना चाहिए। हां, याद किसी श्रत्यन्त श्रेष्ठ विद्वान्

यथवा महात्मा को पत्र लिखना हो तो थोड़े-बहुत विस्तृत कथन की गुञ्जायश रह सकती है। पत्र-लेखन का दूसरा महत्त्वपूर्ण गुण है स्पष्टता; यौर स्पष्टता तभी याएगी जब विचारों में सहज कम हो और वाक्य स्वभावतः प्रगति करते हुए यपने लच्य की सिद्धि कर लें। साधारणतः यह देखा गया है कि गम्भीर विद्वान् तो य्यटक -यटककर लिखते थ्रौर बोलते हैं यौर बाचाल सरलता से तथा प्रभावपूर्ण रूप में यभीष्ट-सिद्धि कर लेते हैं। इसका कारण यह है कि य्रत्यधिक विचारों के बोम से विद्वानों की शैली बोमिल रहती है और उसमें सजीवता नहीं या पाती। जिस प्रकार सुरुचिपूर्ण स्त्रियां अपने थोड़े-बहुत अलंकारों तथा स्वच्छ पहनावे में यपने को बहुत याकर्षक बना लेती हैं उसी प्रकार लेखक को विवेकपूर्ण उपेचा व्यवहृत करके स्वाभाविकता का परिचय देना चाहिए। पत्र-लेखक को यौचित्य का भी यथेष्ट ध्यान रखना पड़ेगा। शब्द-प्रयोग, विचार, उद्धरण इत्यादि में थ्रौचित्य की यावश्यकता पड़ेगी। उपरोक्त सभी गुण केवल यभ्यास से ही प्राप्त हो सकेंगे। वास्तव में ये अनेक गुण नैतिक तथा ईश्वर-प्रदत्त ही हैं।

काव्य-विषयक आलोचनात्मक विचारों में यद्यपि कोई काञ्य की परिभाषा मौलिकता नहीं प्रस्तुत हुई, परन्तु कान्य की परिभाषा अत्यन्त सजीव रूप में बनाई गई। काव्य तथा चित्र-कला में अभूतपूर्व साम्य है -- काव्य मुखरित चित्र है और चित्र मूक काव्य। दोनों ही की कला अनुकरणात्मक तथा कल्पनात्मक है और दोनों ही आनन्द तथा शिचा-प्रदान करते हैं। दोनों में किव ही श्रेष्ठ है क्योंकि वह हमारी बुद्धि को प्रभावित करता है ऋौर चित्रकार केवल रसेन्द्रियों को ही छूता रहता है। काब्य-रचना केवल छन्दों का खिलवाड़ नहीं; उसके लिए उस श्रचय शक्ति का श्रावाहन त्रावश्यक है जो सतत श्रपनी प्रेरणा से ज्ञान का प्रसार करती हुई जीवन को परिष्कृत बनाने का प्रयत्न करती रहती है। काब्य का लच्य है भविष्य का रहस्योद्घाटन, शिचा तथा प्रेरणा देना तथा जीवन को उन्नत वनाना । उसका प्रमुख उद्देश्य है धर्माचरण की प्रवृत्ति का बीजारोपण, मान-सिक शान्ति-प्रदान तथा मनुष्य की विषम प्रवृत्तियों का परिष्कार तथा संशोधन। उसका महत् ध्येय है ई्श्वर का गुणानुवाद तथा सत्य का ग्रानन्ददायी प्रदर्शन। भाषण-शास्त्र की ऋषेचा काव्य-कला ऋधिक सहज रूप, रसपूर्ण तथा भावो-द्रेक उपस्थित करने वाली होती है जहाँ भाषण-शास्त्र में शाब्दिक चातुर्य ही रहता है वहाँ काव्य सौन्दर्यात्मक तथा श्रधिक रसोत्पादक होता है। श्रेष्ठ

काव्य श्रेष्ठ चरित्र से ही त्राविभूत होगा। कवि का जीवन भी श्रेष्ठ कविता

के अनुरूप चाहिए। इतना होते हुए भी कुछ आलोचकों ने वागीश को कवि से श्रधिक महत्त्वपूर्ण समका, क्योंकि उसमें प्रभावोत्पादक शक्ति श्रधिक रहती है। श्ररस्तु की प्राचीन परिभाषा के श्राधार पर कवि निर्माता श्रथवा श्रपनी कल्पनात्मक शक्ति के कारण ऐन्द्रजालिक समका गया। मानव-जीवन की उचित छन्दों में सामंजस्यपूर्ण ग्राभिव्यंजना ही उसकी श्रेष्ठ कला थी। उसकी ग्रभिन्यक्ति सत्य का ग्रावरण लिये रहती है। जीवन की कल्पनात्मक श्रभिव्यंजना ही उसका प्रमुख ध्येय है; मानव-जीवन के श्रन्य शाश्वत सत्यों से उसका कोई लगाव नहीं स्रोर न उसमें कोई कियात्मकता ही थी। यही विचार अरस्तू का था। कवि तथा काव्य-कला के अनेक गुणों की व्याख्या के पश्चात यह निश्चित हुआ कि कवि में नैसर्गिक प्रतिभा होनी चाहिए जिसका पालन-पोषर्ण, श्रभ्यास तथा विकास प्राचीन कवियों के श्रध्ययन तथा कला-ज्ञान द्वारा होना चाहिए। यही धारणा प्राचीन यूनानी आलोचक श्रफलातूं श्रौर श्ररस्त् की भी थो। त्रानुकरण तथा त्राभ्यास ही श्रेष्ठ रचना का मूल-मन्त्र है श्रीर इसके द्वारा ही श्रेष्ठ कलाकारों की कला हस्तगत हो सकती है। परन्तु श्रभ्यासी को 'मचिका स्थाने मचिका रूप' में श्रनुकरण नहीं करना चाहिए। जिस प्रकार मधु-मक्ली सुन्दर तथा सुरभित पुष्पों से पराग एकत्र करती है श्रीर उसे मधु में परिवर्तित कर देती है उसी प्रकार साधक को प्राचीन विषय-वस्तु अथवा विचार को नये साँचे में ढाल देना चाहिए। इस दृष्टि से अनुकरण-कला पुन-निर्माण की कला है जिसे रोमीय श्रालोचकों ने सराहा था। श्रभ्यासी को केवल विस्तृत तथा सुबुद्धिपूर्ण ग्रध्ययन ही श्रपेचित नहीं, उसमें कला-ज्ञान भी विशेष मात्रा में होना चाहिए। विना कला-ज्ञान के कोई भी ग्रभ्यासी न तो काच्य चेत्र में सफल होगा और न श्रेष्ठता ही पा सकेगा। बिना कला-ज्ञान के केवल नैसर्गिक गुण कभी भी फलप्रद नहीं होंगे श्रीर न कला-ज्ञान ही बिना नैसर्गिक गुर्णों के हितकर होगा । प्रत्येक साधक को श्रेष्ठातिश्रेष्ठ कलाकारों की शरण जाना चाहिए, क्योंकि श्रेष्ठ कलाकारों ने ही पहले-पहल श्रेष्ठ रचनाएँ कीं, तत्पश्चात् व्याकरणाचार्यों ने नियम बनाए। ग्रीर इस सम्बन्ध में यह कहा जा सकता है कि केवल नियमों तथा उपनियमों में पारंगत होने से ही श्रेष्ठ कला का त्राविर्भाव नहीं होगा: जिन श्रेष्ठ प्राचीन कलाकारों ने नियमों को जन्म दिया उनका अध्ययन ही फलपद होगा।

छन्द-प्रयोग

काव्य में छन्द-प्रयोग के सम्बन्ध में जो सिद्धान्त मान्य हुए उनका प्रभाव ग्रागामी युग के कवियों पर श्रिधिक पड़ा ग्रोर साहित्य-चेत्र में एक विवादमस्त प्रश्न उठ खड़ा हुआ जिसका उत्तर आज तक दिया जा रहा है। छुन्द विशेषतः विस्तृत काव्य-रचना में आवश्यक नहीं। तुकपूर्ण किवता केवल वर्बर जातियों का आविष्कार था जिसके बल पर निकृष्ट विषय-वस्तु की अभिव्यक्ति अबड़-खावड़ छुन्दों में होती थी। यद्यपि कुछ महान् किवयों ने तुकपूर्ण काव्य लिखे परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि उसके द्वारा भावों की सहज अभिव्यक्ति में अड़-चन पड़ती थी। उसमें संगीत के भी गुण नहीं और न उसका प्रभाव ही आनन्ददायी होगा। तुक तो केवल पंक्ति के अन्तिम शब्दों की स्वर-सिध थी और प्राचीन कलाकारों ने उसे दोष समभकर ही प्रयुक्त नहीं किया। महाकाव्य में तो मुक्तक छुन्द ही फलप्रद होगा क्योंकि मुक्तक छुन्द द्वारा ही गिति, लय तथा भावों का सहज-विस्तार सम्भव होगा।

नाटक-विषयक सिद्धान्तों के श्रन्तर्गत सुखान्तकी की सुखान्तकी व्याख्या करते हुए यह मत स्थिर किया गया कि सुखान्तकी-नाटककार की कला श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण

है श्रीर उसका महत्त्व कदाचित् वागीश की कला के समान ही है, क्योंकि सुखानतकी-नाटककार सौष्ठवपूर्ण भाषा तथा जीवन की प्रभावपूर्ण श्रभिव्यक्ति के कारण उच्च पद का अधिकारी है और उसकी कला-शक्ति चित्रकार तथा मूर्त कलाकार से कहीं श्रधिक है। रचनात्मक दृष्टि से सुखानतकी तथा दु:खानतकी दोनों का उद्देश्य आनन्द तथा शिवा-प्रदान है और दोनों के तत्त्वों में भी साम्य है। यूनानी त्रालोचकों ने सुखानतकी कलाकार को समाज का श्रेष्ठ शित्तक घोषित किया था श्रीर उनका विचार मान्य है। कुछ लोगों का विचार है कि सुखान्तकी में हास्य आवश्यक है परन्तु यह विचार आमक है, क्योंकि हास्य की सृष्टि त्रानिवार्य नहीं, हास्य तो केवल जनसाधारण को फुसलाने का साधन है और उसका प्रभाव जनता के मस्तिष्क पर विषम रूप में पड़ेगा भ्रौर उनका चरित्र दृषित होगा। सुखान्तकी में ब्रहसनात्मक हास्य कभी भी ग्रपेचणीय न होगा। साधारणतः मुखाकृति तथा स्त्रियों के वेश में पुरुषों के कार्यों द्वारा हास्य प्रस्तुत करने की चेष्टा की जाती है; जो किसी भी दशा में चम्य नहीं । सुखान्तकी रचना में नाटककार को विषय-वस्तु पर अत्यधिक ध्यान देना चाहिए । यों तो महाकाव्य, दु:खान्तकी तथा सुखान्तकी-रचना के तत्त्वों में साम्य है परन्तु महाकाच्य की विषय-वस्तु विस्तृत रहती है। सुखान्तकी एक ही सम्पूर्ण कार्य का अनुकरणात्मक प्रदर्शन करती है और उस कार्य के विभिन्न भागों में इतना सुगठित सामंजस्य रहता है कि किसी भाग से भी बिना उसे विकृत किये कुछ घटाया नहीं जा सकता। सुखानतकी के कार्य

भाग में भी पूर्ण समन्वय रहता है और उसमें किसी भी निरर्थक ग्रंश को स्थान नहीं मिलना चाहिए। उसके तीनों भागों — ग्रादि, मध्य तथा श्रन्त—में सहज समन्वय तथा उचित ग्रनुपात रहना चाहिए। यदि कोई भी भाग उचित ग्रनुपात में नहीं तो सुखान्तकी के सम्पूर्ण कार्य में वैपम्य ग्रा जायगा और न वह सरलता से समरण रह सकेगा श्रीर न सरलता से समक्त में ही श्रायगा। कार्य के उचित विस्तार के सम्बन्ध में कोई स्थायी नियम नहीं, विषय-वस्तु स्वयं ही कार्य का ग्रनुपात निश्चित कर देगी, परन्तु कोई भी कार्य चौबीस खंटे से श्रिधिक समय में सम्पन्न नहीं होना चाहिए।

दुःखान्तकी की परिभाषा भी श्ररस्त् की परिभाषा दुःखान्तकी के श्राधार पर बनाई गई। दुःखान्तकी सबसे श्रधिक गम्भीर. सबसे श्रधिक नैतिक श्रीर सबसे श्रधिक

शिचा-प्रसारात्मक काव्य है। जो धार्मिक सम्प्रदाय इन नाटकों के विरोधी थे उनसे ग्राग्रह किया गया कि वे ग्रपना विरोध हटा लें, क्यों कि नाटक नैतिकता-प्रसार के सर्वश्रेष्ठ साधन थे। दुःखान्तकी तो करुणा तथा भय के माध्यम से मनुष्य की विषम भावनात्रों का मानसिक परिष्कार कर उनका उचित ग्रनु-पात ग्रानन्ददायी रूप में प्रस्तुत करती है। यही किया चिकित्सा-शास्त्र के विवेचन-सिद्धान्त में भी निहित है जिसके द्वारा शरीर की शुद्धि होती है। यूनानी नाटककारों के दश्य तथा गर्भाङ्क-रहित नाटक, उनके नाटकीय तत्त्वों का सामंजस्य तथा ग्रीचित्य इत्यादि की प्रशंसा की गई।

इस युग के प्रायः सभी श्रालोचकों ने साहित्य तथा साहित्य-शक्ति की भूरि-भूरि प्रशंसा की। साहित्य में एक रहस्यपूर्ण शक्ति है, उसमें श्रचय जीवन तथा श्रचय चेतना है श्रोर यह प्रत्येक युग के प्राणियों को जीवन दान दे सकती है। पुस्तक रूप में लिखित साहित्य निष्प्राण श्रथवा सृत नहीं, उसमें प्राण्शक्ति निहित रहती है। श्रेष्ठ पुस्तकें श्रेष्ठ व्यक्तियों की जीवनानुभूति का कोषागार हैं जो लौकिक तथा पारलौकिक जीवन का सत्य निरूपण करती रहती हैं। ऐसी पुस्तकें भी जो बुरी श्रथवा श्रनैतिक होती हैं, उपयोगी रहेंगी। उन्हीं के द्वारा हम श्रपनी भूलें सुधार सकते हैं। इसके लिए पाठकों को श्रपना कल्पनात्मक सहयोग लेखकों को सहर्ष देना चाहिए।

पिछले प्रकरणों में सोलहवीं शती के पूर्वार्द्ध, मध्य उपसंहार तथा उत्तरार्द्ध के श्रन्तिम चरण में प्रचलित श्रालोचना-सिद्धान्तों की व्याख्या की गई। यद्यपि इस युग में प्राचीन यूनानी तथा रोमीय श्रालोचकों के सिद्धान्तों के श्रधिकांश को बार-बार दुहराया गया श्रोर उन्हों के साहित्य-सिद्धान्तों को मान्य प्रमाणित किया गया, फिर भी कुछ ऐसे महत्त्वपूर्ण विचारों के दर्शन होते हैं जिनमें मौलिकता विशेष रूप में रही। वास्तव में, इस युग में एक ऐसे श्रनुभवी श्रालोचक की श्राव-श्यकता थी जो साहित्यिक चेत्र में गद्य तथा पद्य की श्रिभव्यंजना की कला तथा काव्य-कला दोनों का स्पष्ट तथा गम्भीर विवेचन देता। जिन श्रालोचकों ने श्रपने-श्रपने साहित्य-सिद्धान्त प्रतिपादित किये उनमें श्रिषकतर प्राचीन साहित्य-शास्त्र में ही पारंगत थे, श्रोर उन्होंने उन्हीं प्राचीन सिद्धान्तों को श्राधार रूप मानकर स्वतन्त्र रूप में श्रपने विचार प्रकट किए। वस्तुतः न तो कोई प्राचीन श्रालोचकों के सिद्धान्त ही श्रादर्शवत माने गए श्रोर न कुछ नितान्त नवीन तथा मौलिक सिद्धान्तों को ही लेख बद्ध किया गया। हाँ, श्रालोचनात्मक-प्रेरणा के हर श्रोर दर्शन श्रवश्य होते हैं, क्योंकि सभी प्राचीन सिद्धान्त, इस युग के श्रालोचकों द्वारा प्रकृति तथा तर्क की कसौटी पर कसे गए श्रीर जहाँ तक सम्भव हो सका तत्कालीन देशीय परिस्थिति श्रीर व्यक्तिन गत प्रतिभा का पूर्ण ध्यान रखा गया।

इस युग के ज्ञालोचनात्मक चेत्र की किया तथा प्रतिक्रिया से प्रमाणित है कि काव्य की अनुकरणात्मकता सिद्धान्त रूप में ही नहीं वरन् क्रियात्मक रूप में हृद्यंगम की गई श्रीर यद्यपि श्ररस्तू के श्रन्य महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों की परख न हुई परन्तु उनके काव्य की परिभाषा के शुद्ध अर्थ समक्ते गए और कान्य की श्रात्मा में सर्वगत सत्यों का प्रदर्शन मान्य हुआ। श्रन्य चेत्रों में ऐसा कोई प्रमाण नहीं मिलता जिससे यह साबित हो कि अरस्त् के प्राचीन यूनानी सिद्धान्तों की स्पष्ट ब्याख्या हुई हो। परन्तु इसका प्रमाण अवश्य मिलता है कि कोई भी साहित्यिक-चेत्र श्रद्धतान रहा। श्रेष्ठ तथा प्रभावपूर्ण गद्य-रचना-सिद्धान्तों पर सम्यक् विचार हुन्ना न्नौर न्नाकर्षक तथा श्रेष्ठ-शैली के गुण गिनाये गए, श्रीर व्याकरणाचार्यों के नियमों तथा उपनियमों की उपेत्रा, साहित्य-सृष्टि के लिए वांछनीय बतलाई गई। शब्द-चातुर्य श्रथवा श्रलंकार-प्रयोग की अपेचा स्पष्टता को ही प्राधान्य दिया गया तथा विचारों का सहज-क्रम, विषयानुकूल शैली, पाठकों अथवा श्रोतात्रों के मानसिक स्तर तथा परिस्थिति के अनुकूल अभिव्यंजना, सुबुद्धिपूर्ण अलंकार-प्रयोग, कला का गुप्त प्रयोग इत्यादि जैसे विचार मान्य हुए। व्यक्तित्व का प्रदर्शन, शैली का प्रमुख गुण माना गया भीर कम, श्रनुपात, सरलता तथा स्पष्टता उसके प्रधान तत्त्व समभे गए। भाषण-शास्त्र-सम्बन्धी सिद्धान्तों के आधार-प्रकृति, तर्क तथा मनो-विज्ञान-प्रमाणित हुए श्रीर श्रलंकार-प्रयोग में भी मनोवैज्ञानिक नियमों को

महत्त्व दिया गया। श्रेष्ट शैलो के लिए कमागत विचारों की सहज प्रगति श्रौर श्रादि, मध्य तथा श्रन्त का श्रान्तिक तथा वाह्य समन्वय वार-वार इसलिए हुहराया गया कि यह नियम इतना साधारण था कि लेखक-वर्ग सरलता से इसे सुला सकता था। सिद्धान्त रूप में तो यह चिरकाल से मान्य है परन्तु साधारणतः इन्हीं की श्रवहेलना की जाती है। मानव-प्रकृति का यह साधारण नियम है कि वह सिद्धान्त रूप में तो बहुत-कुछ याद रखती है मगर जहाँ उन्हें कियात्मक रूप देने का समय श्राता है वे बहुत सरलता से सुला दिए जाते हैं।

इस युग में काव्य की महत्ता प्रमाणित करने तथा काव्य-सम्बन्धी आलोचना-सिद्धान्तों के निर्माण में अधिक उत्साह दिखाई देता है। एक और तो मध्ययुग के काव्य-सम्बन्धी सिद्धान्त बहुत उलके हुए थे और दूसरी और प्युरिटन सम्प्रदायवादी काव्य पर कुठाराघात कर रहे थे। मध्य-युग में काव्य के विषय में सबसे प्रचलित जो सिद्धान्त था वह यह था कि काव्य केवल रूपक रूप में दार्शनिक तत्त्वों का गुप्त विवेचन देता है। इस युग के आलोचकों ने काव्य में एक रहस्यपूर्ण शक्ति के दर्शन किये और पार्थिव जगत् के रहस्योद्घाटन में ही उसकी महत्ता समस्ती गई। अनेक आलोचकों ने काव्य की हृदयग्राही परिभाषा भी निर्मित की और किव की क्रियात्मक तथा कल्पनात्मक शक्ति की प्रशंसा की। अधिकतर आलोचकों ने काव्य के रूपक रूप को मान्य नहीं समस्ता और उसका मुख्य लच्य आनन्द-पद्मान माना; कुछ ने अपनी परिभाषा में आगामी युग के रोमांचक काव्य का आभास दिया और पलायनवाद की और संकेत किया। यद्यपि काव्य के सम्पूर्ण रहस्य हृद्यंगम न हो पाए थे और न उसके विवेचन के उपयुक्त शब्दावली ही बन पाई थी, फिर भी इस युग में बहुत-कुछ सम्भव हुआ।

काव्य-कला-सम्बन्धी नियमों में देवी प्रेरणा का प्राचीन नियम पुनः दुहराया गया, परन्तु इसके साथ-साथ काव्य की अनुकरणात्मकता का विवेचन देते हुए यह नियम मान्य हुआ कि प्राचीन शैलियों का अच्हरशः अनुकरण न तो फलप्रद होगा और न कलात्मक। देशीय प्रतिभा तथा रूढ़ि के अनुसार तथा प्रकृति और तर्क के नियमानुसार कल्पनात्मक अनुकरण ही अयस्कर होगा। काव्य के पद-विन्यास में शब्दों का विलच्चण प्रयोग तथा विदेशी और अप्रचलित शब्दों का प्रयोग हितकर नहीं समक्ता गया। हाँ, कभी-कभी आनन्द-प्रदान के लिए विलच्चण प्रयोग चम्य हो सकते थे। काव्य के लिए छन्द और लय की महत्ता उत्साहपूर्वक प्रमाणित की गई परन्तु दो-एक आलोचक इस

तस्व के विरोधी भी रहे। कुछ ग्रालोचकों ने काव्य के वर्गीकरण में प्राचीन शैली ही ग्रापनाई ग्रोर कुछ ने तत्कालीन साहित्य के ग्राधार पर समस्त साहित्य को सुखान्तक, दु:खान्तक तथा ऐतिहासिक वर्गों में बाँटा। समाज-सुधार तथा गुण। नुवाद के लिए सुखान्तकी, दु:खान्तकी तथा व्यंग्य-काव्य उपयोगी समसे गए; मनुष्य के भाव-संसार के प्रदर्शन के लिए वीर गीत, चतुर्दशी, शोक-गीत इत्यादि फलप्रद माने गए। महाकाव्य में वीर-कार्यों का वर्णन मान्य हुग्रा ग्रीर नाट्य-काव्य तथा रूपक में मानवी कार्यों का यथार्थ वर्णन ही रुचिकर समसा गया। इतना होते हुए भी काव्य का यह वर्गीकरण न तो मनोवैज्ञानिक था ग्रीर न श्रेष्ठ ग्राधारों पर ही किया गया।

नाटक-चेत्र में प्राचीन नियमों की श्रपेचा नवीन कला को प्रश्रय दिया गया। नाटक में काव्य की त्रात्मा का त्राभास देखा गया त्रौर नाटककार को दर्शकों के मनोनुकूल नाट्य-कला-प्रदर्शन तथा विषय-वस्तु-विवेचन का आदेश दिया गया; श्रौर दर्शकवर्ग से कल्पनात्मक सहयोग की माँग की गई, क्योंकि विना इसके उस काल का कोई भी नाटककार रोमांचक नाटक नहीं लिख सकता था। नाटक का उद्देश्य नैतिक शिचा-प्रसार न होकर आनन्द-प्रसार समसा गया श्रीर नाटककार पर मानुब-जीवन की श्रभिव्यंजना का दायित्व रखा गया। इसी काल में शेक्सिपियर द्वारा लिखित श्रनेक नाटकों के श्राधार पर श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त निर्मित हुए। "दुःखान्तकी में मनुष्य का चरित्र ही उसका भाग्य है", सिद्धान्त मान्य हुआ और उसके द्वारा मानव के अन्तरतम तथा ग्राह्मिक रहस्यों का उद्घाटन भी हुत्रा, जिसका प्रभाव श्रागामी काल के नाटक-कारों पर अत्यन्त गहरे रूप से पड़ा। इस युग के भाषण-शास्त्र, काव्य, गद्य-शैली-सम्बन्धी आलोचना-सिद्धान्तों से यह प्रमाणित है कि यह युग ग्रॅंभेज़ी त्र्यालोचना-साहित्य में विशेष महत्त्व का है। यद्यपि मध्य युग तथा प्राचीन युग के अनेक साहित्य-सिद्धान्त बार-बार दुहराए गए परन्तु सब पर स्वतन्त्र तथा मौलिक रूप में विचार हुआ। यह कहना अत्युक्ति न होगी कि इस युग के ब्रालोचकों ने कान्य-कला के गूढ़ रहस्यों को न तो समका चौर न उनके समक्तन की चेष्टा ही की, परन्तु साहित्य-सम्बन्धी वे सिद्धान्त जो प्रायः कविवर्ग तथा ग्रन्य कलाकार भुला देते हैं, श्रत्यन्त स्पष्ट रूप में रखे गए। प्राचीन नियमों को नया रूप दिया गया श्रौर इस कार्य में इस युग के श्रालोचकों की विद्वत्ता, साहित्यप्रियता, उत्साह तथा उनकी त्रात्मिक शक्ति भन्नी भाँति विदित है।

## 9:

सत्रहवीं शती का त्र्यालोचना-चेत्र : वीर-काव्य सत्रहवीं शती के पहले पचास वर्षों में ग्रंग्रेजी श्राको-चना-चेत्र में कुछ श्रधिक साहित्यिक कार्य न हो पाया। देश में गृह-युद्ध चल रहा था श्रोर धर्म-चेत्र में बहुत विषमता फैली हुई थी। ऐसी परिस्थिति में श्राकोचनात्मक साहित्य का निर्माण होता भी कैसे ?

जों-कुछ भी लेखकवर्ग में शक्ति तथा उत्साह था वह घरेलू कगड़ों के ही निपटाने में लगा हुआ था। दो-चार साहित्यिकों ने ही पुस्तकों की भूमिका के रुप में कुछ ग्रालोचनात्मक सिद्धान्तों की व्याख्या करनी चाही श्रीर वीर-काव्य, काच्य का वर्गीकरण, काच्य-कला, छन्द-प्रयोग, मुक्तक तथा तुकपूर्ण छन्द, करुपना-शक्ति इत्यादि पर ग्रापने विचार प्रस्तुत किये। वीर-काव्य की श्रेष्ठता इसी में थी कि उसमें महाकाव्य तथा रोमांचक काव्य दोनों के गुण समन्वित रहते और यह तभी सम्भव था कि जब कथा-वस्तु का चयन धार्मिक चेत्र अथवा इतिहास के विशाल कोषागार से होता। धर्म तथा इतिहास चेत्र से संकितत विषयों में एक नैसर्गिक भव्यता होगी ग्रौर उसके द्वारा नैतिक शिचा-प्रसार भी सरलता से होगा। वीर-काव्य के लेखक को समस्त नाटकीय तत्त्वों का भी पर्याप्त ज्ञान होना चाहिए, क्योंकि नाटक रचना के श्रनेक साधारण तत्त्व उसमें भी प्रयुक्त होते हैं। नाटक ही के समान उसमें परिस्थिति, प्रगति, त्रापद्-काल , उतार इत्यादि के तत्त्व रहते हैं। व्यापक रूप में वीर-काव्य में प्राय: सात तत्त्वों के दर्शन होते हैं। पहला तत्त्व है शैली, जिसमें शब्दों के विलच्चण श्योग द्वारा वीरता तथा प्रेम के समान उन्नत भावनात्रों का प्रसार होता है; दूसरा तत्त्व है स्पष्टता तथा रचना-विधान में स्वाभाविकता; तीसरा है कथा-नक का ऐसे यंश से यारम्भ, जिसमें याकर्षण विशेष हो; चौथा तत्त्व है कल्पना-त्मक भन्यता; पाँचवाँ चरित्र-प्रदर्शन में निष्पत्तता; छठा है वर्णनात्मक दत्तता, जो अलंकार-प्रयोग द्वारा पुष्ट होगी: श्रीर सातवाँ तत्त्व है विभिन्नता, जिसके

१. देखिए — 'नाटक की परख'

द्वारा विशेष श्रानन्द का प्रसार होगा।

कान्य के वर्गीकरण में विशेष मौतिकता के दर्शन होते कान्य का हैं। जिस प्रकार समस्त विश्व —पार्थिव तथा स्वर्गीय— वर्गीकरण दो खणडों में विभाजित है उसी प्रकार सभ्य संसार के भी तीन विभाग हैं —पहला श्रेष्ठ श्रथवा दरवारी जीवन,

दूसरा नागरिक श्रौर तीसरा माम्य जीवन । श्रेष्ठ श्रथवा दरबारी जीवन द्वारा वीर-काव्य, महाकाव्य तथा दुःखान्तकी का श्राविर्भाव हुश्रा, नागरिक जीवन ने सुखानतकी तथा व्यंग्य काव्य को जनम दिया तथा याम्य जीवन द्वारा ब्राम्य-गीत इत्यादि की श्रेगी के काव्य को जीवन-दान मिला। इस विवेचन में न तो गीत-काव्य पर कोई ध्यान दिया गया श्रीर न उस पर कोई श्रालीचनात्मक विचार ही प्रस्तुत किया गया । परन्तु काब्य-कला-सम्बन्धी ब्याख्या श्रधिक महत्त्वपूर्ण है । इस विषय पर विचार करते हुए अरस्त् ने कान्य-कला के अन्त-र्गत विषय को त्रादर्शात्मक रूप देने का त्रादेश दिया था, परन्तु उन्हने यह नहीं स्पष्ट किया था कि यह कार्य सम्भव कैसे होगा श्रीर उसके साधन क्या-क्या होंगे। पिछली शती के कुछ आलोचकों ने यह प्रयत्न किया तो अवश्य श्रौर इस कार्य को कल्पना द्वारा सम्भव माना, परन्तु श्रधिकतर श्रालोचकों ने कला के बाह्य रूप को ही महत्त्व दिया और उसी में उलके रहे! वातावरण ग्रथवा परिस्थिति की किया तथा प्रतिक्रिया को ही उन्होंने महत्त्व दिया श्रीर काव्य की श्रन्तरात्मा को भेद न सके। सत्रहवीं शती के दर्शनवेत्ताश्रों तथा त्रालोचकों ने काव्य-कला का त्रान्तरिक विवेचन दिया त्रौर शब्दों को विचारों का प्रतीक माना। दार्शनिक रूप में यह सिद्धान्त प्रस्तुत किया गया कि संसार श्रपने श्राप ही मनुष्य के मानसिक चेत्र को प्रभावित करता हुश्रा तथा श्रपनी छाप डालता हुश्रा प्रगति करता चल रहा है श्रीर भविष्य में भी करता जायगा। काव्य के दो उद्गम-स्थान हैं-पहला परिकल्पना, दूसरा निर्णयात्मक सुबुद्धि । परिकल्पना द्वारा वह श्राभूषित होता है श्रौर निर्णया-त्मक सुबुद्धि द्वारा उसमें शक्ति की प्रतिष्ठा होती है।

छन्द्∙सम्बन्धी विचार कान्य-कला के अन्तर्गत छुन्द तथा तुक-विषयक प्रश्नों पर जिस उत्साह तथा सूक्त के साथ विचार किया गया वह इस काल की सबसे बड़ी विशेषता है। आलोचकों ने रूढ़ि, इतिहास, मनोविज्ञान इत्यादि का सहारा

लेकर छन्द तथा तुक की उपयोगिता पर अपने विचार विशद रूप में प्रस्तुत किये। छन्द-प्रयोग के समर्थन में सबसे सबल प्रमाण यह था कि सभी देशों के कवियों, विशेषतः फ्रांस के कवियों, ने इसको प्रयुक्त किया श्रौर उनकी प्रशं<mark>सा</mark> हुई । इस सर्वदेशीय तथा सर्वमान्य प्रयोग से यह प्रमाणित है कि काव्य के लिए छन्द ग्रत्यन्त उपयोगी सिद्ध हुन्त्रा है। कुछ कलाकारों का यह कहना कि मुक्तक छन्दों में भी काव्य की आत्मा प्रकाश पा सकती है, आमक है। मुक्तक छन्द वास्तव में गद्य के ही स्तर पर रहेगा खौर उसके साथ-साथ दूसरी श्रृड्चन किया-प्रयोग में होगी जैसे 'में रहा वहाँ पर जाता'। यह कहा जा सकता है कि छन्द में भी तो यही कठिनाई कभी-कभी प्रस्तुत होगी, परन्तु उसका उत्तर यह होगा कि जब कवि इस प्रकार के दोष अपनी रचना में प्रकट करता है तो उसमें प्रतिभाकी न्यूनता है। श्रेष्ठ कवि का छन्द श्रौर छन्द का अन्तिम शब्द इस सहज रीति से प्रयुक्त होता है कि उसमें किंचित् मा<mark>त्र</mark> भी अस्वाभाविकता नहीं दिखाई देती। छन्द के पदों के शब्दों का चुनाव इस सुबुद्धिपूर्ण रूप से होता है कि पंक्ति का पहला शब्द दूसरे सब्द को जन्म देता है, दूसरा तीसरे को, तीसरा चौथे को श्रौर क्रमशः समस्त पद सहज रूप में विरचित हो जाता है। छन्दयुक्त काच्य में गद्य के सभी गुर्णों की ब्यवस्था रहती है और छन्द के अपने निजी गुरण उसकी शोभा द्विगुर्णित कर देते हैं। परन्तु सबसे महत्त्वपूर्ण बात तो यह है कि छन्द तथा तुकयुक्त काव्य शीघ्र ही कर्ण्डस्थ हो जाता है श्रीर हम समयानुसार तथा मनोनुकुल उसका श्रानन्द लूट सकते हैं। छुन्द ग्रीर तुक में निद्दित संगीत हमारी स्मरण-शक्ति को श्रत्यन्त रुचिकर रहता है; इसी कारण वह हमें सरलतापूर्वक याद हो जाता है श्रौर हम उसे बहुत काल तक नहीं भूलते। नाटकों में भी तुकपूर्ण छन्द फल-पद होंगे। विशेषतः संवाद में तो उसके द्वारा नवजीवन तथा नवशक्ति का संचार हो जायगा। जब कोई पात्र तुकपूर्ण पद में संवाद श्रारम्भ करता है श्रीर जब उसका उत्तर भी उसे उन्हीं तुकपूर्ण पदों में यकायक मिल जाता है जो श्रोतावर्ग चमस्कृत हो उठता है श्रीर उसे श्रानन्द का श्रनुभव होने लगता है। छुन्द तथा तुक का चमत्कार ग्रत्यन्त श्राकर्षक होता है। कुछ कलाकार यह तो मानते हैं कि छन्द तथा तुक का चमत्कार आनन्ददायी होता है परन्तु उनका विचार वस्तुतः यह रहा करता है कि छन्द श्रीर तुक दोनों हमारी कल्पना और परिकल्पना को सीमित कर देते हैं और इस संकुचित चेत्र में ही उन्हें काव्याकर्षण लाना पड़ता है। यह विचार भी असंगत है। हमारी सहज कल्पना उच्छ ङ्खल रहती है ख्रीर वह ख्रपनी स्वतन्त्र काव्य-यात्रा द्वारा इतने प्रचुर प्रलंकार लाकर प्रस्तुत कर देती है कि कवि कठिनाई में पड़ जाता है। उसे कल्पना द्वारा प्रस्तुत किये हुए श्रलंकार-कोष से सर्वश्रेष्ठ रत्न चुनने में परिश्रम करना पड़ता है, परन्तु छन्द तथा तुक दोनों ही इस कठिनाई को हल कर देते हैं और किव को श्रपनी सुबुद्धि-प्रयोग पर बाधित करते हैं। छन्द तथा तुक की माँग कल्पना-चेत्र को सीमित करके उसकी उच्छृङ्खलता को दूर कर देती है और सुबुद्धि को प्रेरणा देती है जिसके फलस्वरूप काव्य श्रीर भी श्राकर्षक हो उठता है। काव्याकर्षण के लिए छन्द तथा तुक दोनों का महत्त्व ऐतिहासिक तथा प्रायोगिक रूप में प्रमाणित है।

ऐतिहासिक, प्रायोगिक तथा मनोवैज्ञानिक श्राधार पर छन्द-प्रयोग के समर्थन के फलस्वरूप इस प्रश्न पर लम्बा विवाद उठ खड़ा हुआ। कुछ श्रालोचकों ने इन्हीं उपरोक्त श्राधारों का सहारा लेकर छन्द तथा तुकपूर्ण दृश्य-काव्य का विरोध आरम्भ किया। ऐतिहासिक प्रमाणों का आधार लेते हुए विपिचयों ने यह प्रप्राण प्रस्तुत किया कि पन्द्रहवीं शती के उत्तरार्द्ध तथा सोलहवीं के पूर्वार्द्ध में श्रेष्ठ नाटककारों ने केवल मुक्तक छन्द-प्रयोग किया श्रीर तुकपूर्णं छन्दों तथा तुकपूर्ण पदों को नहीं अपनाया। यदि फ्रांसोसी नाटक-कारों ने इस प्रणाली को नहीं अपनाया तो केवल इसी उपेचा के बल पर वे श्रादर्शवत् नहीं हो सकते । इतिहास के प्रमाण तो दोनों पत्तों में हैं । विपत्तियों की दूसरी दलील तो श्रीर भी तर्कपूर्ण रही। उन्होंने नाटक में तुक श्रथवा छुन्दयुक्त संवाद को ऋत्यन्त ग्रस्वाभाविक घोषित किया, क्योंकि यह कभी नहीं देखा गया है कि कोई भी व्यक्ति तुकपूर्ण भाषा में बातचीत करता हो; सभी व्यक्ति दिन-प्रतिदिन के कार्यों में गद्य का ही प्रयोग करते हैं ख्रौर भावावेश में तो वे मुक्तक का प्रयोग तक कर डालते हैं; परन्तु छुन्दबद्ध कथोपकथन तो अत्यन्त कृत्रिम साधन है। इसके प्रयोग से यह प्रतीत होने लगता है कि समस्त कथोपकथन पहले से ही प्रस्तुत है और पात्र केवल उसे दुहरा रहे हैं। जिस प्रकार कुछ जादूगर अपने करठ से इस प्रकार की बोली बोलते हैं जैसे मालूम होता है कि कोई दूसरा व्यक्ति बोल रहा है; उसी प्रकार का दृश्य पात्रों द्वारा छुन्द-प्रयोग से प्रस्तुत हो जाता है। पात्र भी, जादूगर के ही समान एक ही कएठ से दो प्रकार को भाषा—छन्दबद्ध तथा छन्दहोन—प्रयुक्त करते दिखाई. देते हैं। यह प्रयोग अत्यन्त अस्वाभाविक है। इस प्रमाण के विरोध में छन्द के समर्थकों ने यह विचार रखा कि छन्द-प्रयोग से विशेषतः वे दृश्य, जहाँ श्रावेषपूर्ण वादविवाद रहता है, श्रिधिक प्रभावपूर्ण हो जाते हैं श्रीर दर्शकवर्ग पर उसका प्रभाव स्थायी रूप में पड़ता है। परन्तु श्रस्वाभाविकता का प्रमाण दुहराते हुए विपत्तियों ने यह कहा कि यह संम्भव कैसे हैं कि पात्र यकायक छुन्द अथवा तुक का निर्माण करता जाय श्रौर उसके प्रत्येक वाक्य में तुक

प्रस्तुत होता जाय । इसके लिए तो पूर्व-प्रयास त्रावश्यक है, जिससे इसकी श्रस्वाभाविकता श्रौर भी श्रधिक गहरे रूप में प्रमाणित होगी। श्रस्वाभाविकता के प्रमाण का सरलता से प्रतिकार न कर सकने के उपरान्त छन्द के समर्थकों ने विवाद का दूसरा श्राधार चुना श्रीर मनोवैज्ञानिक श्राधार पर यह प्रमाणित करना चाहा कि श्रेष्ठ काव्य में कल्पना की सहज उच्छू ह्वलता को सीमित तथा परिमाजित करने की स्रावश्यकता पड़ेगी स्रोर इस कार्य के लिए छन्द तथा तुक अत्यन्त उपयोगी साथित होंगे। प्रायः यह देखा जाता है कि कल्पना अपने प्रचुर कोष से इतने अधिक अलंकृत भाव एकत्र कर देती है कि उनका उपयोग र्काठन हो जाता है ग्रौर ऐसे ग्रवसर पर छन्द तथा तुक कवि की सहायता करते हैं श्रौर छुन्द तथा तुक के माध्यम से नियन्त्रित कलपना सुस्थिर तथा सुच्यवस्थित हो जाती है। विपित्तियों ने इस तर्क से यह निष्कर्ष निकाला कि छन्द-प्रयोग से दश्य-काव्य सुन्दर तो हो जायगा परन्तु स्वाभाविक नहीं रहेगा। परन्तु दृश्य-काब्य का प्रमुख गुण तो स्वाभाविकता है; यथार्थ जीवन का चित्रण है। इस लच्य-सिद्धि में तो तुक थ्रौर छन्द उपयोगी नहीं जान पड़ते। इसके साथ-साथ क्या श्रेष्ठ तथा उत्कृष्ट विचार, छन्द में सहज रूप में श्रभिव्यंजित हो सकते हैं ? क्या साधारण विचार भी सौष्ठवपूर्ण रूप में विकास पा सकेंगे ? कदाचित् नहीं । स्वाभाविकता तथा मनोविज्ञान का ख्राधार छोड़कर खब छुन्द के समर्थकों ने श्रन्य साहित्यिक ग्राधार हूँ है। उन्होंने यह तर्क प्रस्तुत किया कि यदि कवि छन्द ग्रथवा तर्कपूर्ण भाषा का प्रयोग स्वाभाविक रीति से नहीं कर सकता तो इसमें छुन्द ग्रथवा तुक का क्या दोष ? दोष तो है कवि का; उसकी श्रनुभवहीनता का; उसकी प्रतिभा का । श्रनुभवी कवि श्रनेक ज्याकरणात्मक तथा शाब्दिक साधनों से छन्द तथा तुक को सहज रूप में प्रयुक्त कर सकते हैं ग्रौर दश्य-काव्य विशेषत: दुःखानतकी की ग्रात्मा के विकास के उपयुक्त वातावरण भी प्रस्तुत कर सकते हैं । दुःखान्तक रचनात्रों में वातावरण का महत्त्व अधिक रहता है और इस आदर्श वातावरण को प्रस्तुत करने में छन्द तथा तुक श्रत्यन्त उपयोगी सिद्ध होंगे। रही दोषों की बात। दोष तो दोनों— छन्द तथा मुक्तक — में हैं और श्रेष्ठ लेखक अपने प्रयोग द्वारा ही उन दोषों को दूर कर सकता है। छन्द तथा तुक में दोष तभी ख्राता है जब कवि पहले से ही तुक वाले शब्द एकत्र कर लेता है थ्रौर फिर पंक्तियाँ ख्रौर पद-निर्माण करने लगता है, जो अधिकांशतः अस्वाभाविक तथा अप्राह्म हो जाते हैं। देश की साहित्यिक उन्नति करने के विचार से यह तर्क भी रखा गया कि पूर्वजों ने मुक्तक-छुन्द-प्रयोग की मर्यादा स्थापित की ग्रौर उसमें नैपुरव प्राप्त किया;

इस युग के लेखकों को छन्द तथा तुक की मर्यादा स्थापित करनी चाहिए। अनुभव के आधार पर बाद में यह सिद्धान्त मान्य रहा कि दुःखानतकी के लिए छन्द तथा तुकपूर्ण भाषा की अपेचा मुक्तक छन्द अधिक उपयोगी तथा फलप्रद होगा।

कल्पना-तत्त्व

काव्य में कल्पना-शक्ति को अन्य गुर्णों की अपेता अधिक महत्त्व प्रदान किया गया। कल्पना उस चालक के समान है जो आकाश में उड़ता हुआ सभी स्थलों

की सूचना चित्र रूप में उपस्थित करता है श्रथवा वह उस माली के समान है जो दुत गति से पुष्पों की त्राकर्षक माला बना दे अथवा वह उस सन्देशवाहक द्रुतगामी हंस के समान है जो हमारे स्मरण शक्ति के कोष से, चित्र रूप में, नीर-चीर-विच्छेद करके हमारे विचार प्रस्तुत कर देता है। वीर-काव्य में व्यक्तियों के कार्यों तथा उनकी भावनात्रों के स्रानन्ददायी चित्र कल्पना-शक्ति प्रस्तुत करती है। उसकी थ्रात्मा न तो शब्द-चातुर्य में है न विरोधाभास में श्रीर न गम्भीर वाक्य-विन्यास में, वरन् आनन्ददायी तथा सजीव भाव-निरूपण में ही उसकी श्रात्मा निहित है। उसका लच्य रुचिकर भाषा द्वारा भावों को साकार बनाना है, वह प्रकृतिस्थ वस्तुस्रों को नवीन रूप देती है स्रौर उनका त्राकर्षण द्विगुणित करती है, श्रौर जिस उत्कृष्ट रूप में वह प्राकृतिक वस्तुश्रों का चित्र प्रस्तुत करती है, उसकी समताश्रन्य कोई भी कला नहीं कर सकती । साधारणतः कल्पना के प्रमुख कार्य तीन हैं । पहला कार्य है भाव ग्रथवा विचार-संक्रलन; दूसरा है भावों का वैभिन्य निर्देशन तथा उनकी रूप-रेखा का निर्माण; श्रौर तीसरा कार्य है भावों की रूप-रेखा निश्चित करने के पश्चात् उन्हें सुसिन्जित करके आकर्षक रूप में प्रस्तुत करना। ये तीनों कार्य कल्पना सहज ही सम्पादित कर देती है, क्योंकि इस कार्य के लिए जिन महत् गुर्णों की त्रावश्यकता होतो है वह उसमें प्रचुर मात्रा में रहते हैं। कल्पना की गति, उसे प्रत्येक चेत्र में चण-भर में ही पहुँचा देती है श्रौर जिस विद्युत् गति से वह हर चेत्र में विचरण करती है, वह बुद्धि के परे है। इस गुण के कारण उसमें देवी प्रभाव रहता है। दूसरे उसके कोष में इतनी प्रचुरता रहती है कि वह कभी रिक्त नहीं होता ख्रीर वह मंनीनुकूल उस कोष का प्रयोग कर सकती है। उसका तीसरा गुग्ग है प्रदर्शन की सत्यता। उसके द्वारा प्रदर्शित भावों तथा विचारों में जितनी स्पष्टता, जितना यथार्थ तथा जितनी सत्यता रहेगी उतनी श्रौर कहीं नहीं दृष्टिगत होगी।

पिछले युग के नाटककारों की रोमांचक रचनात्रों में प्राचीन यूनानी

निर्ण्यात्मक त्र्यालोचना की प्रगति : प्राचीन तथा नवीन नाटक-रचना-रौली नाटक-रचना-सिद्धान्तों की जो उपेचा हुई उसके फलस्वरूप निर्णयात्मक श्रालोचना-चेत्र में नवीन स्फूर्ति श्राई श्रोर प्राचीन तथा नवीन सिद्धान्तों की तुलनात्मक मीमांसा श्रारम्भ हुई। कुछ साहित्य-कारों का विचार था कि प्राचीन नाटककारों ने प्रकृति का श्रनुकरण श्रत्यन्त उत्कृष्ट रूप में किया था श्रोर

इस कला में उनकी सप्तता कठिन थी । ग्ररस्तू तथा हारेस के बनाए हुए नाटक-सिद्धान्तों-विशेषतः देश, काल तथा कार्य का समन्वय - की महत्ता श्रचुएए थी और उनका श्रनुसरण ही साहित्य के लिए कल्याणकारी था। यूनानी नाटक-कारों की रचना-शैली तथा वस्तु के निर्वाह का छंग भी ऋद्वितीय था। इसी कारण उनकी समस्त रचनात्रों में श्राकर्षण सतत रूप में प्रस्तुत है। पिछ्जी शती के कलाविदों तथा विज्ञ लेखकों का भी यही आदेश था कि उन्हीं का अनुसरण श्रेयस्कर होगा। इस एकांगी विचार का खराडन अनेक विद्वानों ने श्रत्यन्त तर्कपूर्ण रीति से किया। प्राचीन नाटककारों की रचनाएँ श्रनेक दृष्टि-कोणों से दूषित थीं। यूनानी नाटककार, नाटकों के ग्रंकों में विभाजन की शैली से श्रनभिज्ञ थे जिसके कारण उनके नाटक विस्मयविद्दीन तथा श्रनाकर्षक होते थे। उनकी रचनार्थों की विषय-वस्तु बहुत-कुछ प्राचीन कथानकों तक ही सीमित थी और एक ही कथानक बार-बार दुहराया जाता था। उनमें न तो नवीनता थी, न भौतिकता। देश-काल के सामंजस्य का निर्वाह भी वे पूर्ण-तया नहीं करते थे। उनको विषय-वस्तु के समान ही उनका विचार-चेत्र भी बहुत संकुचित था श्रीर वे करता, उच्चाकांचा तथा देहिक लालसा इत्यादि की भावनाएँ ही प्रदर्शित करते थे। प्रेम तथा स्नेह नामक भावनाएँ उनके नाटकों में स्थान न पाती थीं। इसके विपरीत तत्कालीन तथा पिछली शती के नाटक-कारों का भावना-चेत्र अत्यन्त विस्तृत था; उनमें नवीनता तथा मौलिकता थी; वस्तु तथा उपवस्तु के म्रानन्ददायी तथा सफल प्रयोग का उन्हें पूर्ण ज्ञान था श्रौर वे विचारों तथा भावों के श्राधार पर नाटक का विभाजन श्रंकों तथा गर्भांकों के रूप में करते थे। ग्रपनी मनोवैज्ञानिक सूक्त के फलस्वरूप वे मिश्रि-तांकी का निर्माण कर चुके थे श्रीर कर रहे थे, क्योंकि दुःख-सुख, हास्य-रोदन, श्रानन्द-शोक इत्यादि विपरीत भावों के एक साथ प्रदर्शन में ही जीवन का यथार्थ तथा जीवन की सत्यता निहित थी। यूनानी कलाकार इस तथ्य को नहीं समभते थे श्रौर वे जीवन का एकांगी चित्र प्रस्तुत करके ही सन्तुष्ट हो जाते थे। उनका विचार था कि दो विरोधी भावों के साथ-साथ निरूपण से, दोनों

भाव विरोधाभास के कारण निष्प्राण हो जाते हैं श्रौर किसी एक का भी प्रभाव स्थायी रूप में नहीं पड़ता। वास्तव में यह प्राचीन सिद्धान्त श्रामक था, क्योंकि दो विरोधी भावों के साथ-साथ रहने से तो दोनों भाव श्रौर भी तीव रूप में प्रदर्शित होंगे। विरोधाभास द्वारा दोनों का श्रमुभव भी श्रत्यन्त तीव रूप में होने लगेगा। मनोविज्ञान, श्रमुभव तथा जीवन के श्रादर्श मिश्रितांकी के पच में थे श्रतः पिछली शती तथा तत्कालीन नाटककारों की श्रेष्ठता प्रमाणित है। नाटक-रचना तथा श्रमुवाद-विषयक सिद्धान्तों के

दु:खान्तकी की आत्मा विश्लेषण में इस युग के आलोचकों की साहित्यिक सूक्त का और भी विशद प्रमाण मिलता है। दु:खा-

नतकी, सुखान्तकी तथा प्रइसन के तस्वों एवं शैली के विवेचन में अनेक प्राचीन नियमों की भलक दिखाई दे जाती है; तथापि उनमें युग की आलोचनात्मक सूभ तथा ऐतिहासिक और तुलनात्मक आलोचना-प्रणाली का प्रसार प्रदर्शित है। क्रमों के अनुपात में सफलता तथा विफलता, हर्ष तथा शोक का अनुभव दुःखान्तकी का मुख्य आधार है। पात्र जैसा कार्य करता है उसी अनुपात में उसे सुख अथवा दुःख मिलता है। यह भावना जगन्नियन्ता के प्रति असीम अद्धा का प्रसार करती है। (परन्तु संसार में ऐसा देखने को तो मिलता नहीं, अधिकतर तो पुण्यात्मा तथा सुकर्म करने वाले ही अनेक कष्ट भोगते हैं और दुष्ट तथा छल-प्रपंच में रहने वाले सांसारिक सुख भोगते दिखाई देते हैं। इस विचार को पिछली शती के आलोचकों ने भली भाँति हदयंगम करके ही अपने रोमांचक नाटकों की रचना की थी और पात्रों को कर्मानुसार फल-प्रदान न करके जीवन का यथार्थ चित्र प्रस्तुत करने की चेष्टा की थी।)

सुखानतकी तथा प्रहसन के तत्त्वों की विभिन्नता पर
सुखानतकी मौलिक रूप में विचार हुन्ना श्रौर सुखानतकी की
परिभाषा में यह स्पष्ट किया गया कि सुखानतकी के

पात्र निम्न श्रेणी के न्यक्ति रहेंगे श्रीर उनके उन साधारण विचारों तथा कार्यों, प्रवृत्तियों तथा प्रपंचों का प्रदर्शन रहेगा, जिनका श्रनुभव हमें जीवन में प्रतिच्छा होता रहता है। प्रहसन में श्रस्वाभाविक प्रवृत्तियों तथा कार्यों का ही प्रदर्शन रहता है, उसमें प्रदर्शित हास्य भी श्रस्वाभाविक तथा श्रस्थिर रहता है। कार्य रूप में, सुखानतकी मानव-चिरत्र की त्रुटियों को प्रदर्शित करके श्रानन्द प्रदान करती है श्रीर प्रहसन केवल श्रमानुषिक तथा श्रन्यवस्थित कार्य-प्रदर्शन से दर्शकवर्ग का जी बहलाता है। सुखानतकी मानव-चिरत्र के दोषों का सजीव विवरण देकर ऐसे व्यक्तियों को प्रभावित करती है जिनमें सुरुचि तथा

सुबुद्धि दोनों की विशेष मात्रा रहती है, परन्तु प्रहसन का प्रभाव उन्हीं व्यक्तियों पर सफल रूप में पहता है जिनमें न तो सुबुद्धि होती है छौर न जो जीवन को सम्यक् रूप में समक्षते ही हैं। ऐसे व्यक्ति प्रहसन के छितशयोक्तिपूर्ण भावों तथा उसकी विच्छुङ्खलता पर सुम्ध हो जाते हैं। वास्तव में सुखानतकी का प्रभाव मनुष्य की सुबुद्धि तथा निर्ण्यात्मक शक्ति पर पहता है छौर प्रहसन केवल उसकी परिकल्पना को ही प्रभावित करता है। इसी कारण सुखानतकी द्वारा प्रस्तुत हास्य हमें मानसिक सन्तोष तथा छानन्द देता है छौर प्रहसनात्मक हास्य हमारी छुणा की भावना की ही तृप्ति करता है। हास्य का सफल प्रदर्शन दो विभिन्न रोतियों से होता है। पहली रीति शाव्दिक छथवा श्लेपात्मक कही जा सकती है छौर दूसरी परिहासात्मक। शाव्दिक छथवा श्लेपात्मक कही जा सकती है छौर दूसरी परिहासात्मक। शाव्दिक छथवा विषम विचारों में समानता की छोर संकेत करने के फलस्वरूप छभीष्ट-सिद्धि करेगा।

श्रनुवाद के सिद्धान्तों पर भी महत्वपूर्ण रीति से श्रनुवाद-शैली विचार हुआ श्रीर प्रचलित श्रनुवाद की शैली का विवेचन साहित्यिक सुबुद्धि द्वारा किया गया। श्रनुवाद-

शैलों के तीन विभिन्न ग्राधार हैं— शब्दानुवाद, भावानुवाद तथा श्रनुकरण। शब्दानुवाद-प्रणाली को प्रपनाने वाला लेखक मूल कृति के प्रत्येक शब्द का पर्याय हूँ इकर प्रत्येक वाक्य का श्रनुवाद करता है। भावानुवाद में शब्दों पर ध्यान नहीं दिया जाता, ग्रर्थ का ही ग्रधिक ध्यान रखा जाता है श्रीर लेखक मनोनुकूल सफल श्रभिव्यक्ति के हेतु भावों को घटा-वढ़ा सकता है, परन्तु उन्हें परिवर्तित नहीं कर सकता। परन्तु श्रनुकरण-प्रणाली में तो उसे श्रीर भी स्वतन्त्रता रहेगी। वह मूल लेखक की रचना का श्राधार लेकर, उसी रूप रेखा को श्रपनाकर, दूसरी रचना प्रस्तुत करेगा; वह मूल कृति के शब्दों श्रीर उसके श्र्य की रचा न करके एक नवीन रचना प्रस्तुत करेगा। वह इस प्रकार रचना करेगा मानो उसने किय का स्थान ले लिया हो श्रीर श्रपने दृष्टिकोण श्रीर श्रपनी रुचि के श्रनुसार समस्त रचना को देख रहा हो।

साहित्यिक दृष्टि से भावानुवाद करना ही लेखकों के लिए फलप्रद् होगा। शब्दानुवाद करना तो ऐसे नृत्य करने वाले के समान है जिसके हाथ-पैर बाँध दिये गए हों; और अनुकरण-प्रणाली में तो अनुवाद की कहीं छाया भी नहीं मिलेगी। केवल भावानुवाद में वाञ्छित स्वतन्त्रता मिलेगी तथा मूल की आत्मा सुरचित रह सकेगी। सफल भावानुवाद के लिए दोनों भाषाओं— मूल तथा अनुवाद—में लेखक की गित होनी चाहिए। बिना दोनों भाषाओं के पूर्ण ज्ञान के न तो वे मूल का ठीक-ठीक अर्थ ही लगा पायँगे और न उसका सफल अनुवाद ही कर सकेंगे। प्रत्येक भाषा के मुहावरे तथा प्रत्येक भाषा के शब्द अलग-अलग होते हैं और अनुवाद में मुहावरों तथा भावों की सफल अभिव्यक्ति तभी होगी जब उसके पर्याय से लेखक परिचित हो अथवा ऐसे सुरुचिपूर्ण पर्याय चुन ले जो मूल के अत्यन्त निकट हों।

कला के आलोचनात्मक लच्य की व्याख्या करते हुए कला की आहमा यह सिद्धान्त मान्य हुआ कि कला का प्रधान गुण प्रकृति में निहित आदर्शों का अनुसन्धान तथा प्रका-

शन है। कला श्रादर्शवत् तभी होगी जब वह प्रकृति का सत्य रूप में श्रनुसरण करती हुई तथा श्रनुभव के श्रनेक निरर्थक श्रथवा श्रसंबद्ध चेत्रों से श्रपने
को सुरित्तत रखती हुई श्रादर्श तत्त्वों के श्रनुसन्धान में संलग्न रहे। चित्र-कला
तथा काव्य-कला के चेत्र में इस सिद्धान्त को मर्यादा श्रथ्यन्त स्पष्ट रूप में विदित
है। चित्रकार श्रपने विचारों को ऐसे व्यापक रूप में प्रस्तुत करता है कि उनमें
निहित सत्य सर्वगत तथा सर्वव्यापी हो जाता है। प्रकृति का एकांगी चित्रण
प्रकृति की श्रात्मा के साथ श्रन्याय है, यह चित्रण व्यापक न होकर किसी
एक परिस्थिति का चित्रण-मात्र होगा। जब कलाकार श्रपने कल्पना-जगत्
में, श्रादर्श सौन्दर्य की रूप-रेखा स्थिर करके उसके व्यापक रूप की श्रभिव्यंजना
श्रारम्भ करेगा तभी वह श्रेष्ठ कलाकार के नाम से प्रतिष्ठित होगा। श्रादर्श
कलाकार वही है जो सौन्दर्य किरण के श्रनन्त स्रोत का श्रनुसन्धान करता
हुश्रा मानव के सम्मुख देवो ज्योति प्रज्वित करे।

निर्णयात्मक श्रालोचना-प्रणाली के प्राचीन श्राधारों की निर्णयात्मक श्रालोचना कोई विशेष व्याख्या न हुई। केवल श्ररस्त् का ही की प्रगति सिद्धान्त दुहराया गया। श्ररस्त् के श्रनुसार श्रालोचना का ध्येय निर्णय करने की समुचित रीति का ज्ञान कराना था श्रीर सर्वशेष्टर शालोचनात्मक रीति वही थी जो साहित्य की

कराना था श्रीर सर्वश्रेष्ठ श्रालोचनात्मक रीति वही थी जो साहित्य की उत्कृष्टता का श्रनुसन्धान करती श्रीर साधारण सुबुद्धि के व्यक्तियों को श्रानन्द- प्रदान करती। इस विचार को इस युग के श्रालोचकों ने भली भाँति सममकर साहित्य को स्वतन्त्र रूप से परखने का श्रादेश दिया। इस दृष्टि से यूनानी श्रालोचक लोंजाइनस के विचारों की छाया इस युग पर विशेष रूप में है। साहित्य की परख के प्राचीन मान्य सिद्धान्तों में नियमों तथा उपनियमों की धूम थी; नियम ही प्रमुख थे, रचना गौंण। इस शती के प्रमुख श्रालोचक

१. जान ड्राइडेन

ने अत्यन्त मौतिक रूप में साहित्य की आलोचना-प्रणाली बनाई। उनके विचाशों के श्रनुसार प्रत्येक साहित्यिक कृति की श्रेष्टता का माप उसके प्रभाव के श्रनुपात में निहित है। कौनसी रचना पाठक पर कैसा प्रभाव डालती है ? प्रभाव बुरा अथवा अच्छा है ? यही प्रत्येक रचना की उत्कृष्टता का प्रमाग प्रस्तुत करेगी। कोरे नियमों के बल पर साहित्यिक कृति की श्रेष्ठता की जाँच भ्रामक ही नहीं, ऋपूर्ण भी होगी। पाठकवर्ग के ऊपर जैसा तथा जितना प्रभाव पड़े वैसे ही तथा उसी श्रनुपात में रचना श्रेष्ठ श्रथवा हीन होगी, शैली की श्रेष्टताका निर्णय भी प्रभाव के श्राधार पर ही होना चाहिए। प्राचीन युग के श्रालोचक शब्द, ब्यंजना, श्रलंकार इत्यादि की छानबीन में लगे रहते थे। वे साहित्यिक शैली के रहस्यों का उद्वाटन नियमों के बल पर करना चाहते थे श्रौर उन्हें शायद ही सकलता मिली हो। श्रानन्द-प्रदान ही श्रेष्ठ शैली का मुलाधार है। यदि साहित्य हमें इस जगत् से उठाकर एक ऐसे थ्रानन्द-दायी जगत् में ले जाकर विठा दे जहाँ हम ग्रानी सुध-बुध भूलकर श्रानन्दा-तिरेक में ड्वने-तिराने लगें तो वह साहित्य निश्चित रूप में उत्कृष्ट है, इसमें कोई भी सन्देह नहीं। श्रेष्ठ साहित्य का यही प्रमुख लच्य है। यों तो सभी साहित्य का साधारण उद्देश्य शिचा-प्रदान होता है। परनतु उसका महत् उद्देश्य-विशेषतः काव्य का--ग्रानन्द-प्रदान है। साहित्यालोचन की यह मौलिक ग्रौर स्वतन्त्र प्रणाली इस युग की विशेष निधि है।

सत्रहवीं शती के पहले के पचास वर्षों में जहाँ कोई तुलनात्मक त्रालोचना- श्रालोचनात्मक प्रगति नहीं हुई वहाँ एक ही लेखक के शैली का जन्म कुछ साहित्यिक कार्यों ने इस युग को महत्त्वपूर्ण

वना दिया। अब तक के आलोचक, केवल अपना ही साहित्य पढ़कर, प्राचीन नियमों के आधार पर आलोचना आरम्भ करते थे। इस काल में, अनेक देशों के साहित्य का अध्ययन सम्यक् रूप में हुआ और तुलनात्मक रूप में साहित्य की आलोचना का श्रीगर्णेश हुआ। अब आलोचना-चेत्र नियमों के परे रखा गया और वैयक्तिक रुचि के अनुसार साहित्य का मूल्यांकन होने लगा। अब तक तो प्राचीन आलोचनात्मक नियम यह बतलाते थे कि आलोचक को किसकी प्रशंसा करनी चाहिए और किसकी भत्सेना; परन्तु इसी काल से आलोचना-साहित्य में नवीन शब्दावली का प्रयोग हुआ, नियमानुगत सिद्धान्तों की अपूर्णता सिद्ध की गई और पाठकवर्ग की रुचि ही साहित्यक श्रेष्ठता की प्रमुख निर्णायक मानी गई। अब से साहित्यक रचना का दृष्टिकोण मूल रूप में परिवर्तित हो गया। नियमों के सहारे साहित्य-रचना

निकृष्ट सममी जाने लगी। वही साहित्य श्रेष्ठ होगा जो श्रानन्ददायी हो, सत्य का निरूपण करे, प्रकृति का श्रनुकरण करे, न्याय का पत्त ले श्रोर प्राचीन सिद्धान्तों की वेडियाँ काटकर श्रलग कर दे। साहित्यिक रचना को व्यापक रूप से परखने का श्रादर्श भी इसी काल में प्रस्तुत हुश्रा। श्रव तक की श्रालोचना का श्रिषकांश एकांगी होता था; एक ही विशेष पत्त पर केन्द्रित रहता था। श्रालोचक को श्रव यह श्रादेश मिला कि वह श्रपने श्राप को नियमों के बन्धन से मुक्त करके कुछ साधारण प्रश्न श्रपने से पूछे श्रोर उत्तर के श्रनुरूप ही श्रालोचना लिखे। 'क्या यह रचना मुक्ते श्रानन्द देती है?' 'यह रचना मुक्ते क्यों श्रानन्दित करती है?' 'क्या कोई ऐसा विशेष कारण भी है जो यह रचना मुक्ते श्रव्हित करती है ?' 'क्या कोई ऐसा विशेष कारण भी है जो यह रचना मुक्ते श्रक्तिकर है ?' इन्हीं प्रश्नों के उत्तर में श्रेष्ठ श्रालोचना की श्रात्मा छिपी हुई है। वस्तुतः श्रालोचक को प्रयेक रचना श्रथवा लेखक को परखने का श्रादेश मिला श्रीर एकांगी दृष्टिकोण की न्यूनता सिद्ध की गई। श्रेष्ठ श्रालोचक श्रपनी रुचि का विवेचन सरल, स्पष्ट तथा प्रभावपूर्ण भाषा में ज्यों ही करता है त्यों ही श्रेष्ठ श्रालोचना की श्रात्मा उसमें जगमगाने लगती है।

रूढ़िगत तथा नवीन त्र्यालोचना का द्वन्द्व सत्रहवीं शती के उतराई तथा श्रन्तिम चरण में यद्यपि दो-चार श्रालोचकों के दर्शन होते तो श्रवश्य हैं परन्तु उनकी श्रालोचना तत्कालीन तथा पूर्ववर्ती कवियों तथा नाटककारों की कृतियों में छिद्रान्वेषण-मात्र है। उनमें न तो साहित्य के मूल्यांकन की तत्परता

है छौर न उसकी छात्मा को समभने की चमता। यद्यपि उनमें विद्वत्ता की मात्रा कम नहीं फिर भी कोई छालोचनात्मक स्भा नहीं। श्रिधिकतर वे प्राचीन नियमों के प्रसार में ही दत्तिचत्त हैं छौर जो भी रचना उन नियमों का उछ्ञङ्घन करती छौर जीवन को नवीन दृष्टिकोण से देखने का प्रयत्न करती उनके व्यंग्यवाण का शिकार बन जाती। रोमांचक रचनाएँ इस छेणी के छालोचकों को पूटी छाँख भी नहीं सुहातीं छौर वे उस पर छनेक प्रकार के छसाहित्यिक छाजेप कर बैठते हैं। उनका यह विश्वास-सा है कि यदि छालोचक सतर्क नहीं रहेंगे छौर नियमों की मर्यादा भंग होते देखते रहेंगे तो साहित्य-जगत में छत्यन्त गड़बड़ी फैल जायगी छौर उसमें इतनी छस्त-व्यस्तता छा जायगी जो छालोचकों के सँभाले न सँभलेगी; छौर लेखकवर्ग छपनी निष्प्राण तथा विकृत रचनाछों से साहित्य-चेत्र को भर देगा। छालोचकवर्ग को इस चेतावनी के साथ-साथ यह छादेश भी मिला कि उन्हें श्रेष्ठ कलाकारों की उचित प्रशंसा भी करनी चाहिए छौर ऐसे लेखकों की भर्त्सना जो साहित्य को दूषित कर रहे हैं। इस काल में, यह सही है कि कभी-कभी श्रेष्ठ कवियों की थोड़ी-बहुत प्रशंसा

की भलक मिल जाती है जहाँ उनकी व्यापक ग्राह्मा तथा निर्णयात्मक शक्ति का प्रभाव श्रवश्य मिलता है।

पिछ्जो शती के श्रेष्ठ रोमांचक दुःखान्तकियों की ऋत्यन्त कटु ग्राजो-चना इस युग के उत्तरार्द्ध में प्रस्तुत की गई, क्योंकि ग्रालोचक न तो कल्पना-जगत् की सौन्दर्यात्मक श्रनुभूति से ही परिचित थे श्रौर न उसमें निहित काव्य की ग्रात्मा की ही परख कर सकते थे। जहाँ-जहाँ कल्पना तथा परिकल्पना, यथार्थ की परिधि छोड़कर, सीमाहीन काव्य-संसार में विचरण करती दिखाई दे जाती ग्रालोचकवर्गकोधित हो उठता। वे तर्ककी सर्यादा का उछङ्घन सहन नहीं कर सकते थे ग्रौर उसी की कसौटी पर कल्पनापूर्ण रोमांचक रच-नान्त्रों को कसते थे। त्रौर जब उन्हें इस सीमित परिधि के बाहर के जगत् को समभने की चुनौती मिलती तो वे क्रोधवश यही कहते कि घोड़ों की हिनहिनाहट तथा कुत्तों की गुर्राहट इन रचनात्रों से कहीं अधिक अर्थपूर्ण होगी। इन श्रालोचकों ने साहित्य-चेत्र में, मनोविज्ञान के सिद्धानतों की रचा की दुहाई दी, परन्तु वे स्वयं मनौवैज्ञानिक सत्यों के ग्रन्तःस्वरों को नहीं पहचान सके।

हाँ, गद्य-चेत्र में कुछ यालोचकों ने पिछली शती की गद्य-शैली की त्रलंकारियता, शब्दाडम्बर, विस्तृत कथन इत्यादि की **त्रालोचना करते** हुए सरल तथा स्वाभाविक शैली को श्रेयस्कर घोषित किया। यही उनकी विशेष देन है।

श्रंग्रेज़ी श्रालोचना-साहित्य के इतिहास में सत्रहवीं उपसंहार शती का विशेष महत्त्व है। इसी शती में कुछ ऐसे श्रालोचनात्मक तथ्यों का स्पष्टीकरण हुन्रा जो त्राज तक त्रालोचना-जगत् को प्रेरित किये हुए हैं। त्रालोचना की ग्रात्मा की इतनी व्यापक श्रनुभूति कदाचित् पिछले किसी श्रौर युग में नहीं हुई थी। प्राचीन, मध्य तथा पुनर्जीवन युग में यद्यपि आलोचना का विकास तथा उसकी प्रगति हुई परन्तु जिस कियात्मक रूप से साहित्य-चेत्र में त्रालोचना का प्रयोग इस युग में श्रारम्भ हुत्रा वैसा किसी श्रन्य युग में नहीं हुश्रा। इसी शती की ब्रालोचना-धारा कुछ अंशों में ब्रठारहवीं शती में भी प्रवाहित रही ब्रौर उन्हीं के प्रवाह के श्रन्तर्गत उन्नीसवीं तथा बीसवीं शती की रूप-रेखा का निर्माण हुन्रा। वास्तव में सत्रहवीं शती में ही कुछ बिखरे हुए साहित्य-सिद्धान्तों की रूप-रेखा स्थिर की गई, उनको सुन्यवस्थित रूप मिला तथा उनकी सूची तैयार की गई श्रौर मान्य नियमों के उदाहरण हूँ इ निकाले गए।

टामस राइमर ٤.

नाटक-रचना-चेत्र में श्रत्यन्त क्रान्तिकारी नव-सिद्धान्त बने । प्राचीन युग की नाटक-रचना-परम्परा नाटकों को न तो ग्रंकों में विभाजित करती थी ग्रौर न उसके गर्भोक ही स्थिर करती थी। जो-कुछ भी कथावस्तु का विभाजन या संकेत होता था सहगायकों की उपस्थिति अथवा अनुपस्थिति के कारण होता था। इस काल के नाटककारों तथा आलोचकों ने देश-काल-कार्य के सामंजस्य के नियम को मनोवैज्ञानिक आधार पर थोड़ा-बहुत परिवर्तित किया और खंकों तथा गर्भोकों की विशद व्यवस्था बनाई । वीर-काव्य-रचना में कथानक, अनेक स्थलों का (महाकान्य के अनुरूप) संगठन इत्यादि का महत्त्व घोषित किया। नाटक-रचना के महत्त्व तथा उसके कल्पनात्मक सौन्दर्य की प्रशंसा की गई श्रौर वीर-काव्य की भव्यता तथा उसकी महत्ता सर्वमान्य ठहराई गई। परनतु साहित्य का वर्गीकरण इस रूढ़िवादी रूप में हुआ कि उसमें परिवर्तन स्रनावश्यक समका गया, क्योंकि जो भी त्रालोचक त्रालोचना लिखता वर्ग का ध्यान पहले रखता, साहित्यिक गुर्णों का बाद में। जो साहित्य किसी वर्ग के ग्रन्तर्गत नहीं त्राता उसकी त्रालोचना ही न होती त्रौर यदि होती भी तो केवल उसकी दुर्दशा होती। साहित्य के इस रूढ़िगत वर्गीकरण के कारण अनेक मौलिक तथा कल्पनात्मक रचनात्रों की परख न हो सकी श्रीर जो भी लेखक इस प्रकार की रोमांचक रचनात्रों के रचियता थे उन्हें सम्मान नहीं मिला।

काव्य के उद्देश्य तथा किव-धर्म की व्याख्या करते हुए यह आदर्श सर्वमान्य रहा कि काव्य को शिचा-प्रदान करने के साथ-साथ आनन्ददायी भी होना चाहिए। नियमों के अनुसार लिखे हुए काव्य में भी आनन्द-प्रदान की मात्रा अवश्य होनी चाहिए। यद्यपि दो-चार आलोचकों ने ही काव्य में आनन्द-प्रदान प्रमुख माना था परन्तु दृष्टिकोण बदल रहा था। प्राचीन युग में निर्मित नियमों की मान्यता एक प्रकार से इस युग में स्थायी-सी हो गई थी। जिन व्यक्तियों ने प्राचीन तथा नवीन साहित्य की तुखनात्मक महत्ता का प्रतिपादन करना चाहा वे वास्तव में रूढ़िग्रस्त थे और प्राचीन नियमों की परिधि में ही घूम रहे थे। परन्तु इसी युग में ही ऐतिहासिक, तुखनात्मक तथा निर्णयात्मक आलोचना का स्पष्ट और स्वस्थ रूप दिखाई देगा; इसी युग में अनेक देशों के साहित्य की तुखनात्मक समीचा भी हुई; साहित्याबोचन में आनन्द के तत्व को प्राधान्य मिला और साहित्य द्वारा किसी को आनन्द की अनुमूति क्योंकर होती है और अमुक प्रकार का साहित्य अमुक व्यक्ति को क्यों रुचिकर होता है, इसके अनुसन्धान का सफल प्रयत्न पहले-पहल हुआ।

देखिए—'नाटक की परख'

श्रालोचना-चेत्र में एक ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण साहित्यिक तत्त्व का श्रनु-सन्धान मौलिक रूप में हुआ। यह था साहित्यिक प्रभाव का विवेचन। प्रत्येक साहित्य में सुरुचि तथा सुप्रवृत्ति का प्राधान्य होना चाहिए श्रौर विना इस गुण के कोई भी साहित्य न तो हितकर होगा श्रौर न महत्त्वपूर्ण। परन्तु इस युग की सबसे बड़ी कठिनाई यह थी कि प्रत्येक आलोचक सुरुचि तथा सुप्रवृत्ति की मनमानी परिभाषा बना लेता था। कुछ केवल वर्गीकरण में ही इसका प्रकाश पाते, कुछ दो-चार गुलों के अनुसन्धान में इसकी पृति देखते और कुछ को श्रौचित्य की मर्यादा में ही सुरुचि का विकास मिलता। साधारणतः श्रालो-चक ऐसे थे जो प्राचीन युनानी तथा रोमीय कवियों द्वारा ब्यबहृत कुछ-एक नियमों को सूत्र रूप में मानकर उन्हें समस्त साहित्य पर लागू किया करते; कभी वे शाचीन कवियों द्वारा ही उन नियमों की श्रवहेलना से चुभित होकर दूसरे नियम हूँ इने लग जाते और उनको भी समस्त साहित्य पर लागू करने की चेष्टा करते । ऐसे अनुसन्धान और वैषम्य के कारण इस युग की बहुत-कुछ श्रालोचना विकृत हो गई। केवल एक श्रालोचक को छोड़कर कोई यह जान ही न पाया कि सत्-समालोचना का महत् उद्देश्य सौन्दर्य का श्रनुसन्धान तथा उसका त्राकर्षक निरूपए है। इतना होते हुए भी यह मानना पड़ेगा कि इसी युग से रोमांचक श्रालोचना-प्रणाली का बीजारोपण हुत्रा श्रौर प्राचीन यूनानी तथा रोमीय साहित्य-शास्त्र की परिधि में ही, विचार-स्वातन्त्र्य की मान्यता स्थापित हुई।

यदि व्यापक रूप से इस युग की आलोचनात्मक समीता की जाय तो यह सरलता से स्पष्ट हो जायगा कि अधिकतर आलोचनात्मक नियम जो बने वे केवल निर्पेधात्मक ही थे; परन्तु उनमें श्रेष्ठ आलोचना के बीज अवश्य थे। मध्य-युग में कुछ आलोचना थी ही नहीं और सोलहवीं शती में केवल साहित्य-निर्माण की ही धुन थी और आलोचना-निर्माण की ओर ध्यान कम था। इसी युग से आलोचना-त्रेत्र में स्थायित्व आना आरम्भ हुआ; साहित्यक इतिहास लिखने की परम्परा चली; मान्य आलोचनात्मक नियमों के आधार पर साहित्य की आत्मा का विश्लेषण आरम्भ हुआ। परन्तु साहित्य-निर्माण की दृष्ट से यह युग अधिक महत्त्वपूर्ण नहीं; काव्य-रचना में न तो मौलिकता थी और न व्यापकता। और यह स्वाभाविक ही था, क्योंकि पिछली शतो में जिस प्रचुर मात्रा में लथा जिस श्रेष्ठ कोटि की काव्य-रचना हुई थी उसके परचात् कुछ दिनों के लिए कोई लिखता भी क्या। काव्य को तरंगित

१. ड्राइडेन

तथा उद्देशित करने वाले मानवी भाव कुछ काल के लिए सुप्त हो गए थे; परन्तु नियमों के स्रोत सूखे न थे ग्रौर इसीलिए नियम तो बनते गए मगर काव्य निष्प्राण ही रहा। हाँ, गद्य-शैली में विशेष परिवर्तन हुन्ना। पिछले युग का गद्य काव्य के समान पराकाष्टा पर न था; उसमें श्रनेक गुणों की कमी थी ग्रौर जो-जो नियम गद्य के विषय में बने वे इतने उपयोगी तथा श्राव-श्यक थे कि बिना उनके श्रेष्ट गद्य-रचना श्रसम्भव होती। यह साधारणतः कहा जाता है कि इस युग की श्रालोचना-प्रणाली ने काव्य-स्रोत सुखा दिया; परन्तु यह भी सही है कि यदि यह श्रालोचना-प्रणाली इसी रूप में न होती तो न तो उसके विरुद्ध श्रागामी युग में प्रतिक्रिया श्रारम्भ हो सकती थी श्रौर न रोमांचक काव्य की प्रगति ही सम्भव होती। यह एक सर्वगत साहित्यिक सत्य है कि प्रत्येक युग को उसी प्रकार की श्रालोचना-प्रणाली का भार उठाना पड़ता है जिसका वह पात्र होता है।

: ?:

अठारहवीं शती की आलोचना : उपहास-महाकाव्य य्रठारहवीं शती के प्रथम चरण में त्रालोचकों ने काव्य-छुन्दों तथा उनके नियमों पर प्रकाश डालने का विशेष प्रयत्न किया; लय-सम्बन्धी एक कोष भी बनाया श्रीर पूर्ववर्ती कवियों की रचनाश्रों पर श्रपने एकांगी विचार प्रकट करके यह सिद्ध कर दिया कि वे

यूनानी तथा रोमीय साहित्य-सिद्धान्तों की परिधि के बाहर साहित्य का मूल्यांकन नहीं कर सकते थे। उन्होंने साहित्य के अनेक अंगों पर प्रकाश नहीं ढाला और केवल उपहास-महाकाव्य में प्रयुक्त साधनों की मीमांसा की और काव्य के कुछ प्रमुख तत्त्वों की ओर संकेत किया। उपहास महाकाव्य-रचना में विषय का चुनाव धार्मिक चेत्र से होना चाहिए और विषय का प्रतिपादन रूपक रूप में ही मान्य होगा। विषय-वस्तु के अनेक भागों में सन्तुलन, सुव्यवस्था तथा विरोधाभास की रुचिकर मात्रा होनी चाहिए।

कान्य में धर्म-सम्बन्धी विषयों का प्रतिपादन ही श्रेष्ठ कान्य-विषय समक्ता गया श्रोर उसका हेतु मानसिक परिष्कार। कान्य की मर्यादा इसी में समक्ती गई कि उसमें ईश्वर

का गुणानुवाद श्रौर नैतिकता का प्रसार हो। नाटकों में कार्य के श्रनुरूप फलादेश—श्रथीत् बुरे कार्य का बुरा फल श्रौर श्रच्छे का श्रच्छा—का नियम मान्य हुश्रा। धर्माचरण तथा पापाचरण के श्रनुकूल तथा उसी श्रनुपात में फलप्रदान यूनानी नाटककारों ने भी मान्य समक्ता था। इन दोनों नियमों की मान्यता ने काव्य को निष्प्राण कर दिया थ्रोर नाटक को श्रस्वाभाविक। काव्य की सीमा निर्धारित कर देने से उसमें श्रनेक श्रेष्ट मानवी भावों के लिए स्थान न रह गया। केवल धर्म-सिद्धान्तों थ्रोर नैतिक नियमों के प्रतिपादन में जब काव्य संलग्न हो गया तो उसकी श्रात्मा यों ही कुण्टित हो गई। न तो उसके हारा श्रानन्द की ही श्रनुभृति मिल सकती श्रोर न श्रनेक रसों का प्रतिपादन हो सकता। इस नियमों के द्वारा काव्य की बहुत हानि हुई।

श्रठारहवीं शती के मध्य भाग में श्रंश्रेज़ी साहित्य-चेत्र पत्रकारिता का में एक महत्त्वपूर्ण कार्य हुआ। यह महत्त्वपूर्ण कार्य जन्म : विषय था पत्रकारिता का श्रीगर्णेश । इसी समय से पत्रों का प्रकाशन आरम्भ हुआ और उनके अनेक आदर्श गिनाये गए। वास्तव में यह काल भी पत्रकारों की प्रतिभा के उपयुक्त ही था। साहित्यिक वाद्विवाद, सामाजिक विच्छृृङ्खलताएँ तथा राजनीतिक वैम<mark>नस्य</mark> काफी बढ़ चला था श्रौर एक ऐसे साहित्यिक माध्यम की श्रावश्यकता थी जो इन सब चेत्रों पर प्रकाश डालता श्रीर जनता की रुचि का परिष्कार करता। यों तो श्रागे चलकर इन पत्रों में श्रनेक प्रकार के विषयों पर जन-रुचि के परिष्कार-हेतु वाद्विवाद चला, परन्तु पहले पहल दो-एक साहित्यिक श्रालो-चकों ने हास्य का विवेचन, महाकान्य का विश्लेषण तथा कान्य में कल्पना का स्थान-निर्देश किया तथा दो-एक पुराने कवियों की साहित्यिक छालोचना प्रस्तुत की, तरपश्चात् अनेक प्रसिद्ध कवियों की जीवनी लिखी गई तथा उनकी कृतियों की समीचा की गई। नाटक चेत्र में दुःखानतकी, सुखानतकी तथा मिश्रितांकी पर भी कुछ स्फुट रूप में विचार हुआ और प्राचीन यूनानी परम्परागत आलो-चनात्मक सिद्धान्तों की उपयोगिता प्रतिपादित की गई।

मानव-जीवन में, हमें पग-पग पर हास्य के दर्शन हास्य का विश्लेपण होते हैं छौर जगिन्नयन्ता द्वारा निर्मित संसार के सभी प्राणी हँसते हैं। यही क्यों, समस्त प्रकृति के फल-फूल इत्यादि का हास्य भी किव रूपक रूप में प्रस्तुत करते छाए हैं। प्रायः सभी भाषाओं तथा अन्यान्य देशों के साहित्य में हरे-भरे खेत, लहलहाते लता-छुज्ज, विकसित पुष्पावली तथा तरु-लताएँ हास्य की भावना से प्रेरित, प्रदृशित किये गए हैं। नैसर्गिक रूप में हास्य हमारे आनन्द तथा सौन्दर्यानुभूति का परिचायक है। परन्तु मनुष्य का हास्य एक विशेष चित्तवृत्ति का भी परिचायक है। जब-जब मनुष्य हँसेगा तब-तब उसमें अपने प्रति गर्व की मात्रा १. देखिए—'नाटक की परख'

विशेष रूप से प्रस्तुत होती रहेगी। उदाहरण के लिए जब किसी स्थूलकाय व्यक्ति को सड़क पर केले के छिलके पर फिसलकर गिरते हुए हम देखते हैं तो उसी चल हम में यह भावना उत्पन्न होती है कि हम उस विशालकाय व्यक्ति से कहीं श्रिधक बुद्धिमान, श्रेष्ठ तथा उच हैं और गिरा हुआ व्यक्ति होन, निकृष्ट तथा मूर्ख है। यही भावना हास्य-रूप में परिवर्तित हो जाती है। यह सिद्धान्त वास्तव में एक श्रंप्रेज़ी दर्शनवेत्ता ने प्रमाणित किया था और उसे इस काल के श्रालोचकों ने श्रव्तरशः श्रपना लिया। इन्ह लोग यह सममते हैं कि किसी भी मूर्ख व्यक्ति की उपस्थिति हास्य का कारण बन सकती है, परन्तु यह धारणा श्रममूलक है; मूर्ख व्यक्ति की उपस्थिति केवल साधारण वर्ग के व्यक्तियों के समाज में ही हास्य प्रस्तुत करेगी। परन्तु यह भी सही है कि वक्रोक्ति न्ययोग में, पटु व्यक्तियों को हास्य प्रस्तुत करने के लिए ऐसे व्यक्तियों की श्रावश्यकता पड़ती है जो सहज ही श्रपने हास्यास्पद कार्य प्रदर्शित करने लग जाते हैं।

हास्य का प्रकाश वस्तुतः सुखान्तकी तथा व्यंग्य-हास्य का प्रयोग काव्य अथवा व्यंग्यात्मक नाटकों तथा प्रहसनों में होगा। सुखान्तकी का हास्य व्यक्तियों के सामाजिक

तथा सहज चिरत्र-चित्रण द्वारा प्रस्तुत होता है छौर व्यंग्यात्मक नाटक तथा प्रहसन उन्हीं व्यक्तियों को श्रसाधारण रूप में चित्रित करके हास्य प्रस्तुत करता है। साधारणतः हास्य के दो व्यापक श्राधार साहित्य में दिखाई देते हैं। पहला है वकोक्ति, जो तीन वर्गों में विभाजित की गई है—विचारात्मक, शाब्दिक तथा मिश्रित। श्रीर दूसरा श्राधार परिहास है। विचारात्मक वकोक्ति, विषम विचारों में निहित साम्य की श्रोर संकेत करती है; शाब्दिक केवल शब्दों की समानता में प्रस्तुत रहती है; श्रीर मिश्रित में विचार तथा शब्द दोनों का सहयोग रहेगा। साधारण रूप में वकोक्ति श्रसमान वस्तुश्रों से निहित साम्य की श्रोर ध्यानाकर्षण करती है।

परिहास का मूल स्रोत, मध्य-युग में मान्य, उस चिकित्सा-सिद्धान्त में था जो मानव-शरीर को चार तत्त्वों से निर्मित समस्ता था। 'चिति, जल, पावक, गगन, समीरा' तत्त्वों द्वारा ही शरीर निर्मित था और उन्हीं के द्वारा मनुष्य का स्वभाव भी बनता था। वायु का स्त्राधिक्य रक्त को प्रभावित करके श्रत्यधिक स्त्राशावादी बनाता है, पावक पित्त को प्रभावित करके क्रोध की मात्रा बढ़ाता

१. हॉब्स

२. 'विद'

है; चिति द्वारा उदासीनता तथा विषाद उत्पन्न होता है; ग्रीर जल द्वारा कफ़ मभावित होता है ग्रौर स्थूलता बढ़ती है। सुखान्तक नाटककार इन्हीं तत्त्वों की उपस्थिति तथा उनका विकास मानव-चरित्र में देखता है। कभी-कभी ये नैसर्गिक रूप में विद्यमान् रहते हैं; कभी सामाजिक जीवन की विषमता के फलस्वरूप मनुष्य के चरित्र में प्रवेश पा जाते हैं। मनुष्य ग्रयने स्वभाव के इतना वश में हो जाता है कि उसे कुछ भी सुक्त नहीं पड़ता श्रौर वह श्राँखें मूँदकर श्रपने स्वभाव से प्रेरित हो जीवन-मार्ग पर चल पड़ता है। मूल चित्त-वृत्ति की शक्ति के सम्मुख उसकी अन्य चित्त-वृत्तियाँ हताश हो जाती हैं और व्यक्ति अपने स्वभाव के एकांगी निर्देशन को मानकर हास्यास्पद होता जाता है। उसे मर्यादा का ध्यान नहीं रहता श्रौर उसके चरित्र का स्वाभाविक तत्त्व इतना शक्तिशाली हो जाता है कि वह समाज के लिए हानिकारक वन जाता है। सुखान्तक नाटक-कार अन्यान्य व्यक्तियों में इन्हीं उपयु क तत्त्वों के आधिक्य को प्रदर्शित करेगा श्रौर श्रनेक वर्गों में संवर्ष-प्रदर्शन द्वारा हास्य की सृष्टि करेगा । यह हास्य व्यक्ति के स्वभाव को परिष्कृत करके उसे समाज के उपयुक्त बनाएगा। उदाहरणार्थ एक लोभी स्यक्ति को लीजिए। लोभ उसके चरित्र का प्रधान तत्त्व है श्रौर वह उसी के फेर में रहता है छौर जीवन के प्रत्येक कार्य में लोभ ही को वह प्रश्रय देता है श्रौर दूसरे गुणों की परवाह नहीं करता। कोई गुण उसके चरित्र में पनपने भी नहीं पाता। ऐसे समय वह श्रपने लालच का दास है श्रौर नाटक-कार इसी श्रवगुण को लेकर सुखान्तको की रचना कर सकता है। एक बात श्रौर हो सकती है; लालची तो वह है ही, परन्तु दूसरी छोर छपने छवगुण को छिपाने में लगा है। छौर ऐसी विषमावस्था हास्य का पूर्ण प्रकाश करेगी।

सुखान्तक नाटककार को इस प्रकार के ग्रस्त व्यक्तियों को नायक रूप में रखने में श्रनेक कठिनाइयाँ श्रा पड़ती हैं। कभी-कभी ऐसा होता है कि इस प्रकार का स्वभाव नैसर्गिक न होकर केवल पाखराड रूप में प्रस्तुत रह सकता है। व्यक्ति लालची तो नहीं, मगर वह कुछ श्रन्य कारणों से लालची का भेष बनाए है; श्रीर श्रगर सच पूछा जाय तो इसी प्रकार का पात्र सुखान्तकी में फलप्रद होगा। नैसर्गिक श्रवगुण में व्यक्ति का क्या दोष ? दोष तो वहीं माना जायगा जहाँ पाखराड हो; श्रीर सफल हास्य भी वहीं प्रस्तुत होगा।

उपरोक्त सिद्धान्त के अनुरूप विरचित सुखान्तिकयों में जो सबसे बड़ी कमी दिखाई देगी वह यह है कि उसके पात्र सजीव नहीं रह सकेंगे। वे केवल अवगुर्णों के प्रतीक-मात्र रह जायँगे और उनके जीवन में गति न होगी; वे कठपुतली-मात्र रहेंगे। उनमें यथार्थ जीवन का संकेत नहीं मिलेगा और वे केवल लाचिशिक रह जायँगे। दूसरी कठिनाई यह है कि इस प्रकार के लाचिशिक पात्रों का नाटकीय विकास न तो सम्भव है और न रुचिकर। ये पात्र केवल नाटकों में ही रह सकेंगे; उनका कोई व्यक्तित्व न होगा और जीवन से उनका कोई सम्बन्ध भी नहीं स्थापित हो सकेगा।

हास्य का विवेचन करते हुए उसका वंश-वृत्त बनाने हास्य का वंश-वृत्त की भी चेष्टा की गई। हास्य-परिवार का पूर्वज है सत्य तथा सुबुद्धि । सुबुद्धि का पुत्र है वकोक्ति, जिसका विवाह उसी वर्ग की एक कुमारी श्रामोद से हुश्रा, जिसका ज्येष्ठ पुत्र था परिहास । परिहास में उसके पूर्वजों के श्रनेक गुण प्रस्तुत थे। उसमें सत्य श्रोर सुबुद्धि, वकोक्ति तथा श्रामोद के सभी तत्त्व कुछ, न-कुछ मात्रा में प्रस्तुत थे। कभी वह गम्भीर था कभी चंचल, कभी वक्र कभी सहज, परन्तु उसमें श्रपनी माता श्रामोद के गुण श्रधिक थे श्रोर वह जहाँ कहीं भी जाता श्रथवा जिस किसी समाज में वह उपस्थित होता हास्य द्वारा सबको श्रानन्दित तथा प्रमुदित रखता।

महाकान्य की रचना के लिए अरस्त् तथा हारेस द्वारा महाकान्य-रचना- निर्मित सिद्धान्त ही श्रेष्ठ समभे गए और वस्तु, सिद्धान्त : घटनाएँ पात्र, भाव तथा भाषा की मीमांसा करते हुए शाचीन महाकान्यों में प्रयुक्त नियमों की प्रशंसा की

गई। महाकाव्य का प्रधान गुण ऐसी उन्नत भावना का प्रसार है जो हमारे समस्त व्यक्तित्व को श्रेष्ठ स्तर पर रखे। पात्रों द्वारा भी ऐसे सुन्दरतम तथा भव्य भावनात्रों का प्रसार होना चाहिए जो उन्नत तथा रुचिकर हों। महा-काव्य में कार्य-सम्पादन भी श्रेष्ठ रूप में होना चाहिए—उसमें श्रद्भुत तथा सम्भाव्य घटनात्रों का ऐसा रुचिकर समन्वय होना चाहिए जो श्राक्षक हो। यों तो श्रद्भुत घटनात्रों के चुनने का स्थल रोमांचक रचनाएँ होंगी श्रोर सम्भाव्य का चेत्र ऐतिहासिक रचनाएँ हैं परन्तु दोनों का हृद्यप्राही समन्वय महाकाव्य में ही सम्भव होगा। साधारणतः लेखक महाकाव्य लिखने में सफल नहीं होते। इसके श्रनेक कारण हैं; या तो उनमें प्रतिभा नहीं श्रोर यदि प्रतिभा है तो उसका वह दुरुपयोग कर चलते हैं।

महाकाव्य का नायक अनत में सफलता अवश्य प्राप्त नायक करता है, यदि नायक विफल रहता है तो रचना महाकाव्य के स्तर से गिर जायगी। उसमें इतनी चमता ख्रौर इतनी शक्ति होनो चाहिए जिसके सम्मुख उसका प्रतिद्वन्द्वी टिक न सके। कार्य-चेत्र में तो वह सर्वोपिर रहेगा। मूल कार्य से सम्वन्धित अनेक स्थल महाकान्य में रह सकते हैं, परन्तु उन स्थलों में नाटकीय गुए होने चाहिएँ, यिद उनमें नाटकीय गुए नहीं होंगे तो वे स्थल नीरस, अप्राद्य तथा अरुचिकर हो जायँगे। कुछ लेखक अपनी विद्वत्ता प्रदर्शित करने के लिए जबरदस्ती कोई-न-कोई अवसर गढ़ लेते हैं। ऐसा नहीं होना चाहिए। यिद ये अवसर स्वाभाविक रूप से महाकान्य के कार्य स्थल में न आ सकें तो उन्हें प्रयुक्त नहीं करना चाहिए। इसके द्वारा महाकान्य की श्रेष्ठ तथा उन्नत भावना को चोट पहुँचेगी।

महाकाव्य की शैली के विषय में महत्त्वपूर्ण नियमों शैली की ख्रौर निर्देश किया गया। महाकाव्य की शैली श्रत्यन्त स्पष्ट, परन्तु साथ-ही-साथ श्रत्यन्त उन्नत

होनी चाहिए और शैली को उन्नत बनाये रखने के लिए कुछ सरल साधनों की त्रोर संकेत किया जा सकता है। इन साधनों में ग्रलंकार-प्रयोग, विदेशी भाषात्रों के मुहावरों का प्रयोग, विशेषणों का विरोधाभासयुक्त प्रयोग, विशेष रूप में हितकर होंगे। भाषा के प्रयोग में भी सावधानी की ग्रावश्यकता पड़ेगी। ग्रत्यन्त दुरूह शैली, जिसमें ग्रप्रचलित शब्दों का बाहुल्य हो और पारिभाषिक शब्दों का ग्राधिक्य हो, कभी भी फलप्रद न होगी।

यों तो प्राचीन यूनानी साहित्यकारों ने कान्य में कल्पना की ज्याख्या कल्पना की उपयोगिता, उसकी आवश्यकता तथा उसके महत्त्व पर समुचित प्रकाश डाला था, परन्तु उसके सहज स्वरूप की न्याख्या में अभी करीब एक शती की देर थी। अफल्लात् ने क्रियात्मक साहित्य-रचना में नैतिकता को प्रधानत्व दिया था और बाद्य उपकरणों को भी महत्त्वपूर्ण समक्ता था। परन्तु अरस्त् ने बाद्य उपकरणों को गीण उहराया और यह घोषित किया कि किसी भी घटना अथवा भावना का कल्पनात्मक प्रदर्शन मूल से कहीं अधिक सत्य, प्राद्य तथा सुन्दर होगा क्योंकि कल्पना, यथार्थ के मूल में छिपे हुए सत्य को हूँ इ निकालती है। प्रसिद्ध दार्शनिक लॉक ने क्रियात्मक साहित्य-रचना में विचारों तथा भावों के संघटित संसर्ग को महत्त्वपूर्ण समक्तकर उसे ही प्रधानत्व दिया। उनके विचारों के अनुसार किसी भी वस्तु अथवा घटना का प्रभाव जब हमारे मस्तिष्क पर पड़ता है तो हमारा मानसिक चेत्र स्फूर्तिमान हो उठता है और वह चित्रपट के समान बरबस, चित्र-पर-चित्र अत्यन्त विशद रूप में प्रस्तुत करने लगता है और यही क्रियात्मक साहित्य का मुख्याधार बन जाता है। अपने मस्तिष्क

के एक कार्य-विशेष को हम कल्पना के हाथों सौंप देते हैं या यों कहिए कि अपने मानसिक कार्य-च्यापार के किसी एक तत्त्व को कल्पना के नाम से सम्बोधित करने लगते हैं। वस्तुतः हमारी समस्त आत्मा सोचती-समक्षती रहती है, इच्छा-शक्ति को प्रेरित और उत्तेजित करती है। इस कार्य में हमारी आँखें और हमारे देखने की शक्ति अपना सहयोग प्रदान करती है।

वाह्य जरात् का कोई चित्र जब हमारी श्राँखों श्रथवा श्रन्य इन्द्रियों द्वारा हमारे मानस में प्रवेश पाता है तो हमारी कल्पना-शक्ति तरंगित हो उठती है। वह उस चित्र को उजटती-पजटती है, उसको नया रूप देना चाहती है, उसको मनोनुक् परिवर्तित करती रहती है श्रीर उसको श्राकर्षक से-श्राकर्षक रूप में शहण करती है। श्रपने इस कार्य से कल्पना दो प्रकार का श्रानन्द प्रस्तुत करती है। पहला श्रानन्द तब प्रस्तुत होता है जब कोई वस्तु हमारे सामने प्रत्यच रहती है श्रीर हम उसे देख-देखकर प्रसन्न होते हैं। दूसरा श्रानन्द हमें तब मिलता है जब वह वस्तु हमारे सम्मुख रहती तो नहीं, परन्तु उसकी छाप हमारी समरण-शक्ति शहण कर लेती है। समयानुसार हमारी समरण-शक्ति मूल वस्तु का विभिन्न स्वरूप हमारे मानस-पटल पर श्रंकित करती हुई हमें श्रानन्दित करती रहती है। यह दूसरे प्रकार का श्रानन्द ही समस्त कला का प्राणस्वरूप है। कला दृश्यों, वस्तुश्रों श्रीर भावों का प्रतिरूप प्रस्तुत करने में संज्ञान हो जाती है श्रीर कल्पना उसको प्ररेणा दिया करती है। कला श्रीर कल्पना दोनों ही श्रपनी श्रभीष्ट-सिद्धि शब्दों द्वारा करती है श्रीर शब्दों का सबसे महत्त्वपूर्ण कार्य विचार-निर्माण है।

कला के मूल स्रोत की समीचा करते हुए यह विचार कला का मूल स्रोत मान्य हुन्ना कि साधारण वस्तुएँ कलाकार को सन्तुष्ट नहीं करतीं। कलाकार त्रपने हृदय में अनेक वस्तुओं

का श्रादर्श-रूप छिपाए रहता है श्रोर चाहता है कि बाह्य जगत् उसके श्रन्तर-तम में छिपे हुए श्रादर्शों का प्रतिरूप देता रहे। परन्तु बाह्य जगत् के लिए यह सम्भव कहाँ! इसलिए कलाकार इस कमी की पूर्ति कला द्वारा करता है। श्रापनी रुचि, श्रपनी कल्पना तथा श्रपनी प्रेरणा से वह प्रकृतिस्थ वस्तुश्रों को श्रादर्शवत् चित्रित करता रहता है। प्रकृति में जहाँ कहीं उसे न्यूनता का श्रनुभव होता है वह श्रपनी कल्पना-शक्ति से उसे पूर्ण करने की चेष्टा किया करता है। जहाँ कहीं उसे कुरूपता मिलती है वहाँ वह सौन्दर्य की सृष्टि में लग जाता है; जहाँ कहीं उसे सौन्दर्य दिखाई दे जाता है वहाँ वह उसे श्रोर भी श्रलंकृत करने में दत्तचित्त हो जाता है। कवि प्रकृति का सुधार तथा परिष्कार करत। है। इस सुधार श्रौर परिष्कार का भी प्रमुख साधन शब्द-शक्ति है।

किव शब्द-शक्ति द्वारा क्रियात्मक साहित्य की सृष्टि करता है। वह ऐसे शब्दों को जुनता है जो स्वतः ग्रानन्ददायी तथा सौष्ठवपूर्ण होते हुए विचारों श्रौर भावनाश्रों के प्रेरक होते हैं श्रौर उन्हीं के कलापूर्ण प्रयोग से वह प्रकृति के दश्यों को रंगीन बनाता है, भाव-संसार को श्रनुरंजित करता है श्रौर सौन्दर्य की सीमाएँ विस्तृत करता है। किव वही है जो प्रेरणा तथा उत्तेजना के फलस्वरूप काव्य-रचना करता है; श्रथवा जो व्यक्ति श्रोता-वर्ग श्रथवा पाठक-वर्ग को स्फूर्तिमय बनाए तथा उत्तेजित करे, श्रेष्ठ किव होगा। काव्य तथा कला श्रादर्शवत् तभी होगी जब उसमें कल्पना को जाग्रत करने की शक्ति पूर्णरूप से रहेगी। काव्य श्रौर कल्पना-विषयक इन विचारों का श्रादि संकेत हमें यूनानी श्रालोचकों की रचनाश्रों में पूर्ण रूप से मिलेगा।

जैसा कि हम पहले निर्देश दे चुके हैं कल्पना के वास्तविक स्वरूप को परखने में अभी अनेक वर्षों की देर थी। इस काल के आलोचकों ने केवल रसेन्द्रियों में से एक—देखने की शक्ति—को ही ब्राह्य मानकर उसे कला का निर्माणकर्ता ठहराया श्रीर श्रन्य रसेन्द्रियों को श्रपनी संकुचित धार्मिकता के कारण दूर ही रखा; इसी कारण कला के श्रन्य माध्यमों का विस्तार न हो पाया । इसके साथ-हो-साथ इस वात पर भी जोर दिया गया कि कल्पना द्वारा प्राप्त श्रानन्द केवल रसेन्द्रियों—विशेषतः चन्नु—द्वारा प्राप्त श्रानन्द के समान है—दोनों में कोई ग्रन्तर नहीं। ग्रौर फिर कल्पना का प्रधान कार्य केवल चित्र-चयन ही माना गया; इसके सिवाय उसका कोई अन्य कार्य ही नथा। कलाकार के मानस-पटल पर सहज ही उपमा ग्रौर उपमेयों की श्रङ्खला सी वैंघ जाय, यही कल्पना का मुख्य धर्म समका गया। इतना होते हुए भी, इसमें सन्देह नहीं कि इस काल में प्राचीन काल की श्रालोचनात्मक प्रवृत्तियों का परिष्कार हुआ। परम्परागत श्रालोचना-प्रणाली में जिस सुबुद्धिपूर्ण परिवर्तन के दर्शन होते हैं, वह इस युग को महत्त्वपूर्ण बनाता है। प्राचीन ग्रालोचना-सिद्धान्तों की संकुचित सीमात्रों के भीतर जो थोड़ा-बहुत परिवर्तन हुत्रा उससे साहित्य को काफी प्रोत्साहन मिला। यद्यपि कोई मौलिक नियम नहीं बने श्रीर न मौजिक रूप में साहिस्यिक प्रश्नों पर विचार ही हुन्ना, परन्तु यह निर्विवाद है कि इस काल में सौन्दर्यानुमृतिसूचक श्रालोचना-प्रणाली का प्रथम संकेत मिलता है। जो लोग केवल रूप ग्रौर ग्राकार पर ही साहित्य का मुल्यांकन कर रहे थे उन्हें नवीन दृष्टिकोण मिला; सुबुद्धि श्रीर सुरुचि का वातावरण प्रस्तुत हुश्रा त्र्यौर थोड़ी-बहुत मात्रा में कल्पना के स्वरूप को हृदयंगम करने का प्रयास

किया गया। कुछ-एक त्रालोचकों ने त्रनेक लिलत-कलाओं—विशेषतः चित्र-कला तथा कान्य-कला—की तुलनात्मक समीचा करते हुए यह विचार प्रस्तुत किया कि कान्य उन वस्तुत्रों तथा भावों को प्रकाशित करता है जो स्थायित्व पा चुके हैं ग्रीर चित्र-कला केवल उनका जो साथ-साथ तथा निकट संसर्ग में रहते हैं। चित्र-कला, जीवन के चलते-फिरते चित्र जो त्रपनी पूर्ण व्यंजना के साथ उपस्थित हो जाते हैं, चित्रित कर लेती है। कान्य-कला समस्त स्थायित्व पाए हुए भावों त्रथवा दश्यों को शब्द-बद्ध करेगी। लिलत कलात्रों की सबसे बड़ी कठिनाई यह है कि वे कुरूपता, हास्यास्पद स्थलों तथा भयावह अनुभवों को व्यक्त करने में श्रसमर्थ रहती हैं।

लितित कलात्रों का त्रानुभव हमें चार प्रकार से हो सकता है। पहला है हमारा व्यक्तिगत अनुभव—जो हम अपनी इन्द्रियों द्वारा प्राप्त करते हैं। हमारी इन्द्रियाँ हमारे सम्मुख ब्राह्म श्रनुभव प्रस्तुत करती रहती हैं—वे कभी-कभी कुरूप ग्रथवा ग्रयाह्य भी हो सकती है। दूसरा स्रोत है तर्क। तर्क द्वारा हम इन्द्रियों के माध्यम से प्रस्तुत किये हुए श्रनुभवों की सत्यता की जाँच करते हैं। इन्द्रियों द्वारा प्रस्तुत स्रनुभव, वास्तव में स्रनेक मनोवैज्ञानिक कारणों से श्रविश्वसनीय होते हैं श्रौर तर्क द्वारा ही उनके मूल्य को श्राँका जा सकता है। तीसरा माध्यम है भावना तथा रुचि—जो श्राकर्षक तथा सुन्दर वस्तुत्र्यों की त्र्योर ध्यानाकर्षण करती है; इसके द्वारा श्रनन्त का श्रनुभव तथा भन्य भावनात्रों का प्रसार होता है। चौथा साधन है कल्पना; जो तर्क, भावना इत्यादि को सजीव तथा उन्नत बनाता है। इन चार साधनों के श्रतिरिक्त सुरुचि भी त्रावश्यक है जिसके द्वारा ललित-कला-चेत्र में चारुता, सामंजस्य, संतुलन तथा सौन्दर्भकी ब्यापक सृष्टि होगी। कला वास्तव में सौन्दर्भका प्रतिरूप प्रस्तुत करती है। परन्तु यह प्रतिरूप विस्तृत नहीं होता। जीवन-चेत्र से कुछ ग्रंग-विशेष चुनकर ही, कला उनका श्रादर्शस्वरूप प्रस्तुत करने का प्रयत्न करती है।

नाटक-चेत्र में जो श्रालोचनात्मक विचार प्रस्तुत हुए नाटक-रचना उन पर प्राचीन यूनानी सिद्धान्तों की पूरी छाप थी। दुःखान्तकी में नैतिकता-प्रसार का ध्येय पुष्ट किया गया; श्रोर यद्यपि तत्कालीन दुःखान्तकीयों की प्रशंसा, कार्य-सम्पादन तथा विषय-वस्तु-निरूपण की दृष्टि से की गई उनमें नैतिकता की न्यूनता की भत्सीना की गई। रोमांचक शैली तथा रोमांचक मिश्रितांकी को श्रत्यन्त श्रस्वा-

भाविक समका गया। मिश्रितांकी की ग्रसंगति की बहुत कड़े शब्दों में त्राली-

चना हुई—'ग्रॅंग्रेजी रंगमच के इतिहास में मिश्रितांकी से बढ़कर कोई भयानक रचना नहीं।' दुःखानतकीयों में एक कथावस्तु को छोड़कर दूसरी ग्रन्य उप-कथावस्तु नहीं होनी चाहिए, क्योंकि इससे मूल वस्तु के विकास में बहुत ग्रड्चन पड़ेगी ग्रोर नाटक प्रभावहीन हो जायगा। सोलहवीं शती के जिन श्रेष्ठ नाटक-कारों ने ग्रपनी रोमांचक प्ररेखा द्वारा श्रनेक नवीन प्रयोग किये थे वे सब ग्रग्राह्य ठहराये गए। ग्रॅंधेरे रंगमंच पर कार्य, भूतों का दर्शन, प्रकृति के प्रकोप, बादलों की कड़क, विद्युत् छटा इत्यादि का प्रदर्शन ग्रव्यन्त ग्रवाञ्छित समक्ता गया। जिन-जिन साधनों से रोमांचक दुःखानतकी भय तथा करुणा का संचार करते थे उनमें प्रमुख साधन था नायक के साथ ग्रनेक व्यक्तियों की हत्या ग्रथवा मृत्यु; श्रीर इस साधन का घोर विरोध किया गया।

उपर्यु क्त विवेचन से स्पष्ट है कि इस काल की यालोचना केवल श्रस्त् तथा हारेस की श्रालोचना-प्रणाली का अनुसरण कर रही थी। हाँ, कहीं-कहीं सुबुद्धि तथा सुरुचि के दर्शन श्रवश्य हो जाते हैं। रोमांचक नाटकों का विरोध इस काल की सबसे बड़ी कमजोरी थी ग्रौर ग्रालोचकों में जीवन के सभी पह-लुश्रों को व्यापक रूप में समक्तने की जमता नहीं थी। प्राचीन ग्रालोचनात्मक नियमावली ही उनका मार्ग-निर्देशन कर रही थी। यदा-कदा कुछ ऐसे स्थल श्रवश्य दिखाई दे जाते हैं जहाँ ग्रालोचक स्वतन्त्र रूप से साहित्य को परखने का प्रयत्न कर रहे हैं; परन्तु यह स्वतन्त्रता सर्वत्र विदित नहीं। नवीन प्रयासों पर प्राचीनता की छाप बरी तरह पड़ी हुई है।

नाटक-चेत्र की इस रूढ़िवादी श्रालोचना की मान्यता जीवन का चित्रण स्वीकार करते हुए इस युग के मध्य भाग के कुछ श्रालोचकों ने सोलहवीं शती के रोमांचक नाटककार विलियम शेक्सिपियर की कुछ एक रचनाश्रों की प्रशंसा की जिसके श्राधार पर दो-चार श्रव्यक्त नियमों की श्रोर संकेत किया जा सकता है। नाटककारों द्वारा रचित उन नाटकों की प्रशंसा हुई जिनमें मानव-चिरत्र की गहराई तथा उसके भावना-संसार का पूर्ण प्रदर्शन था। नाटककार की सफलता का श्रव यह महत्त्व-पूर्ण श्रंग बन गया था; श्रोर जब-जब नाटककार श्रपने नाटकों में मानव-इदय का श्रनुसन्धान तथा विश्लेषण मनोवैज्ञानिक स्तर पर करते प्रशंसा के पात्र बन जाते। सफल नाटकों में पात्र-वैभिन्न्य तथा पात्र-वैचित्र्य भी श्रव्यन्त श्रावश्यक समम्ता जा रहा था, क्योंकि जब तक पात्रवर्ग एक-दूसरे से सहज रूप में विभिन्न न रहता उनमें न तो जीवन रहता श्रोर न वे श्राह्म हो पाते। परन्तु जिस गुण १. देखिए—'नाटक की परख'

की प्रशंसा मुक्त कराठ से की गई वह गुण था नाटककारों की सहज प्रतिभा, जिसके द्वारा वे मानव-जीवन तथा प्रकृति के रहस्यों को सुलक्षाने का प्रयत्न करते थे। जीवन की समस्यायों को नैसर्गिक रूप में हदयंगम करना; मानव-हदय का सूचम विश्लेषण देना इत्यादि गुणों की प्रशंसा दबे स्वरों में होने लगी थी।

प्राचीन नाटक रचना का एक विशिष्ट नियम यह भी था कि रंगमंच पर एक साथ तीन से अधिक पात्रों की उपस्थिति असंगत है, क्योंकि संवाद अधिक से-अधिक तीन ही व्यक्तियों के बीच सहज रूप में हो सकता है। इस नियम में परिवर्तन आवश्यक जान पड़ा और अनेक व्यक्तियों की एक साथ उपस्थित चम्य ही नहीं वरन् कभी-कभी अत्यन्त आवश्यक समभी गई। जैसा कि हम अपने दिन-प्रतिदिन के अनुभव से जानते हैं कि रंगमंच पर उप-स्थित सभी व्यक्ति संवाद करें। कुछ की उपस्थिति केवल वातावरण को गम्भीर बनाने के लिए भी हो सकती है।

नाटक-रचना के सम्बन्ध में, नाटकों को खंकों में विभाजित करने की प्रथा का ख्रकारण विरोध हुआ। प्राचीन नाटकों के खरडों का ख्रस्पष्ट विभाजिन सहगायक के ख्राने-जाने के ख्राधार पर हुआ करता था ख्रीर सहगायकों को जब रोमांचक नाटकों ने निकाल फेंका तो कुछ-न-कुछ विभाजन का ख्राधार तो होना ही चाहिए था। परन्तु प्राचीन परम्परा के ख्रनुयायी ख्रालोचकों ने नाटकों का विभाजन ख्रावश्यक न सममा ख्रीर विभाजन को नाटकों के ख्रन्तिम प्रभाव का घातक तथा उनकी प्रगति में बाधक सममा।

कदाचित् गद्य-चेत्र में ही इस युग का सबसे मौलिक जीवनी कार्य-सम्पादन हुआ। श्रालीचनात्मक जीवनी लिखने की प्रथा पहले-पहल इसी काल में शुरू हुई। इन

जीवनियों में किवयों के निजी जीवन से सम्बन्धित उपाख्यानों की भरमार है श्रीर कदाचित उन्हें श्राक्ष के बनाने का यह एक सरत साधन-सा प्रतीत होता है। जीवनी श्रीर साहित्यिक श्रालोचना का यह सहज समागम साहित्य-चेत्र में इतना लोकप्रिय हुश्रा कि उन्नीसवीं तथा बीसवीं शती के श्रन्यान्य गद्य- लेखकों ने इसे श्रपनाया। यद्यपि इस काल में लिखी हुई जीवनियों में पच-पात तथा श्रसाहित्यिक श्रालोचनात्मक विचारों का बोलबाला-सा है परन्तु उनकी मौलिकता, सुपात्रप्रियता तथा लोकप्रियता में सन्देह नहीं।

साधारणतः नाटकों की कथा वस्तु का आधार केवल प्रेम ही रहा

१. देखिए-'नाटक की परख' (प्राचीन युग)

नवीन विषय करता था श्रौर उसी के उलट-फेर में नाटककार लगे रहते थे। श्रटारहवीं शती के श्रन्तिम चरण

में जिन नाटकों ने प्रेम के श्राधार के श्रांतरिक्त श्रन्य श्राधार श्रपनाए उन्हें भी श्रालोचकों द्वारा प्रश्रय मिला श्रौर ऐसे मौलिक परिवर्तन करने वालों की प्रशंसा भी की गई। यद्यपि इस युग के प्रथम चरण के कुछ त्रालोचकों ने प्रेत-संसार, प्रकृति के निर्जन तथा भयावह स्थानों श्रौर भयानक दश्यों का प्रयोग नाटकों में श्रनुपयुक्त श्रौर श्रवाञ्छनीय घोषित किया था तथापि बाद में दो-एक त्रालोचक ऐसे भी हुए जो ऐसे प्रयोगों को चम्य समकते थे। प्रेत-संसार त्रथवा प्रकृति के श्रद्धुत तथा रोमांचकारी दृश्य तभी वाञ्छित समभे जाते थे जय उनका सहज मानवी-सम्बन्ध भी प्रदर्शित होता जाय।° जब तक ये श्रलौकिक दृश्य त्रपने मानवी सन्दर्भ में प्रस्तुत रहते श्रीर उनका ग्रन्योन्याश्रित सम्बन्ध प्रकाश पाता रहता उनका विरोध न होता । इसके साथ-ही-साथ जिन श्रालोचकों की दृष्टि व्यापक थी ग्रौर जो जीवन के यथार्थ को समस्रते थे श्रौर रूढ़िवादी यूनानी नाटक-सिद्धान्तों को केवल तर्क रूप में ही श्रपनाने को प्रस्तुत थे, मिश्रितांकी को ही रुचिकर मानने लगे थे। उनका विचार यह था कि जीवन में विशाल तथा निकृष्ट अनुभव दोनों ही होते रहते हैं ग्रौर व्यापक रूप से जीवन को प्रदर्शित करने के लिए सुख-दुःख, विशाल-निकृष्ट, हास्य-रोदन, विरोधी तस्वों का सम्यक् निरूपण होना चाहिए। इसी में नाटक की सार्थकता है। यह कहना कि दो विरोधी भावों के एक साथ प्रदर्शन से दोनों निष्प्राण हो जाते हैं गलत है; दोनों का विरोधात्मक प्रदर्शन दोनों की तीव अनुभूति देगा। नाटक की त्रालोचना-प्रणाली में इन संकेतों का प्रकट होना यह सिद्ध कर रहा है कि युग बदलने वाला है। रूढ़िगत श्रालोचना-प्रणाली की न्यूनता धोरे-धीरे त्रालोचकवर्ग समक रहा था और समय त्रागामी काल के नव-प्रकाश को ब्रह्म करने के लिए उत्सुक हो रहा था।

निर्णयात्मक ऋालोचना की प्रगति निर्णयात्मक थ्रालोचना-प्रणाली के चेत्र में कदाचित् इस् युग के प्रसिद्ध श्रालोचकों के विचार श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं। यद्यपि ये साहित्यिक सिद्धान्त रूढ़िगत तथा प्राचीन यूनानी श्रौर विशेषतः रोमीय श्रालोचकों के विचारों के संचित्त परन्तु सुसंस्कृत संस्करण-मात्र

थे परन्तु जिस दत्तता तथा जिस साहित्यिक पटुता से वे व्यंजित किये गए,

१. देखिए — 'नाटक की परख' ( दुःखान्तकी खगड )

२. देखिए—'नाटक की परख' (मिश्रितांकी खरड)

प्रशंसनीय हैं। अनेक छन्दबद्ध रचनाओं में आलोचनात्मक तथ्य प्रकाशित किये गए, आलोचकों को शिचा दी गई, आलोचना-चेत्र की कठिनाइयाँ स्पष्ट की गई, आदर्श आलोचक के गुण गिनाये गए और आदर्श आलोचना की परि-भाषा बनाने का प्रयत्न किया गया।

लेखक तथा स्त्रालोचक साहित्य की प्रगति के लिए यह आवश्यक है कि बुरे आलोचकों को आश्रय न दिया जाय, क्योंकि उनका लच्य केवल पथश्रष्ट करना रहता है; और यदि उन्हें इस कार्य में सफल होने दिया जायगा तो साहित्य की

चित इतनी अधिक होगी कि उसकी पूर्ति असम्भव हो जायगी। इसके विपरित बुरे लेखकों द्वारा साहित्य को इतनी अधिक चित नहीं हो सकेगी जितनी बुरे आलोचकों से, इसिलए बुरा लेखक तो चम्य होगा, बुरा आलोचक कदापि नहीं। इसका कारण यह है कि बुरा लेखक तो केवल साहित्य के किसी अंगिविशेष को दूषित करने का प्रयत्न करता है परन्तु आलोचक तो समस्त पाठक वर्ग को पथ-अष्ट करेगा। इसके साथ-साथ यह भी मानना पड़ेगा कि जिस प्रकार प्रतिभावान कि विरले ही होते हैं उसी प्रकार सुरुचिपूर्ण आलोचक भी कम ही होंगे। यों तो साधारणत्या जिन आलोचकों में सुबुद्धि होती है उनमें भी कुछ-न-कुछ नैसिर्गिक दोष आ जाते हैं। वस्तुतः इस वर्ग के आलोचक अपनी विद्वत्ता के शिकार बन जाते हैं और काव्य में केवल वक्रोक्ति इत्यादि की खोज में लगे रहते हैं और इस अनुसन्धान में काव्य की आत्मा को भूल जाते हैं।

श्रेष्ठ श्रालोचकों के लिए सबसे श्रिष्ठक श्रावश्यक बात यह है कि वे श्रपनी शक्ति श्रोर श्रपनी समता को पूर्ण रूप से तोलकर समक्त लें, क्योंकि बिना इसके वे सन्तुलित विचार प्रस्तुत न कर पायँगे श्रोर यिद उनकी चेष्टा श्रनिधकारी होगी तो वे न तो साहित्य की श्रात्मा को प्रकाशित कर पायँगे श्रोर न उनके विचार ही उपयोगी हो सकेंगे। श्रपनी व्यक्तिगत समता, श्रध्ययन तथा विद्वत्ता की जाँच किये बिना श्रालोचक या कवि बन बैठना स्तुत्य नहीं। ऐसे व्यक्तियों की कविता श्रथवा श्रालोचक या कवि बन बैठना स्तुत्य नहीं। ऐसे व्यक्तियों की कविता श्रथवा श्रालोचन निरर्थक होगी। सफल श्रालोचक वही होगा जो श्रपनी समता को पहचाने श्रोर साथ-साथ यह भी माने कि कला प्रकृति से श्राविभूत है श्रोर काव्य में प्रयुक्त वक्रोक्ति का नियन्त्रण श्रोर प्रभावपूर्ण प्रयोग श्रपेस्णीय है। उन्हें यह सिद्धान्त रूप में मानना पड़ेगा कि निर्णयात्मक शक्ति तथा सुबुद्धि द्वारा ही वक्रोक्ति का सफल प्रयोग हो सकेगा श्रन्थण नहीं। कुछ श्रालोचक ऐसे भी होते हैं जो श्रध्ययन को महत्त्व नहीं देते। यह उनकी मूल है, क्योंकि

<mark>श्रध्ययनहीन श्रालोचक साहित्य का घोर शत्रु है। उसे प्राचीन कवि-परम्परा</mark> तथा कान्य-परम्परा, नियम तथा सिद्धान्त, साहित्यिक मत तथा मान्य विचारों का पूर्ण ज्ञान होना चाहिए। वही उसकी कसौटी होगी: उसी के बल पर वह साहित्य को परख सकेगा। परनतु नियमों तथा सिद्धान्तों की मान्यता के यह श्चर्य कदापि नहीं कि कोई प्रतिभावान कलाकार दो-एक नियमों का उल्लंघन न करें। यदि नियमोल्लंबन के फलस्वरूप वह भाव-वैचित्र्य अथवा अनुभव वैचित्र्य प्रस्तुत कर लेता है तो उसका कार्य चस्य ही नहीं वरन् स्तुत्य भी होगा। श्रालोचकों का एक श्रन्य शत्रु भी है जो श्रालोचना को विकृत किया करता है; वह है गर्व। जो त्रालोचक गर्वके वशीभृत होकर साहित्य का मूल्यांकन करता है कभी भी सफल नहीं हो सकता। गर्व दृष्टिकोण को एकांगी तथा विचार को दूषित बनाता है; निर्णयात्मक शक्ति को भी निष्प्राण कर देता है। श्रौर सहानुभृति—जो साहित्य की श्रात्मा को परखने के लिए श्रत्यावश्यक है— विदा हो जाती है। प्रायः सभी साहित्यिक ग्रालोचकों का यह दोष है कि वे श्रपने गर्व के फलस्वरूप साहित्य के ब्यापक रूप को समक्तने में श्रसमर्थ रहते हैं श्रीर दो-ही-चार स्थलों को चुनकर छिद्रान्वेषण में लग जाते हैं श्रीर सम्पूर्ण रचना को नहीं परखते।

साहित्य- हित्र में आलोचनात्मक अनुसन्धान द्वारा यह जात होता है कि आलोचक प्रायः साहित्यिक विलक्षणता की खोज में ही व्यस्त रहते हैं और जहाँ उन्हें यह गुण नहीं दिखाई देता वे जुभित हो उठते हैं और अपनी समस्त सहाजुभूति खोकर विपम रूप से आलोचना करने पर तत्पर हो जाते हैं। इस कार्य से उनकी सुबुद्धि को बहुत गहरी चित पहुँचेगी और आलोचना तो अविश्वसनीय होगी ही। कुछ आलोचक साहित्यिक विलक्षणता के साथ-साथ भाषा पर ही अपना सारा ध्यान केन्द्रित कर देते हैं और भाषा-विषयक बुटि उन्हें फूटी आँखों नहीं सुहाती। कुछ केवल छन्द को महत्त्व देने लगते हैं और उसी के आधार पर आलोचना कर चलते हैं और कुछ अपनी निजी रुचि और पत्तपात के इतने वशीभूत हो जाते हैं कि वे अतिशयोक्ति के पुल बाँध देते हैं। ऐसे व्यक्तियों की आलोचना दृषित ही नहीं वरन् साहित्य के लिए धातक सिद्ध होगी। उपर्युक्त आलोचनात्मक सिद्धानतों की तालिका संचेप में निम्नलिखित रूप में प्रस्तुत की जा सकती है—

- बुरे त्रालोचकों की क्रपेना बुरे लेखक त्रम्य हैं।
- २. श्रेष्ठ कलाकार तथा श्रेष्ठ श्रालोचक विरले ही जन्मते हैं।
- ३. श्रालोचकों की सुबुद्धि का सबसे बड़ा शत्रु है विद्या-गर्व तथा वकोक्ति

की खोज।

- ४. त्रालोचकों में त्रपनी शक्ति तथा साहित्यिक चमता की पहचान होनी चाहिए।
- ४. प्रकृति कला की जननी है; सुबुद्धि का निर्णय श्रौर नियन्त्रण स्तुत्य है।
- ६. प्राचीन साहित्यकारों के नियमों का पालन श्रेयस्कर है।
- ७. साहित्यिक विल ज्ञाता के लिए नियमोछङ्घन चम्य है।
- मर्व तथा श्रहंकार सहानुभूति तथा सुवृद्धि के घातक शत्रु हैं।
- विलच्या ग्रिभव्यंजना के श्राधार पर की गई श्रालोचना दूषित होगी।
- १०. केवल भाषा के आधार पर आलोचना एकांगी होगी।
- ११. केवल छन्द पर आधारित आलोचना श्रेष्ठ नहीं।
- १२. स्वार्थपूर्ण, पच्चपातपूर्ण तथा उपेचापूर्ण त्रालोचना ऋत्यन्त दूषित होगी।
- १३. ग्रतिशयोक्तिपूर्णं प्रशंसा ग्रथवा छिद्रान्वेषण श्रेष्ठ श्रालोचना नहीं।
- १४. राष्ट्रीय भावना से प्रेरित ग्रालीचना दूषित होगी।
- १४. सफल श्रालोचना, तर्क-दीप की ज्योति से साहित्य को परखती हैं।

उपयु क तालिका के गम्भीर विवेचन से यह पता चलता है कि इनमें जिन श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों को महत्त्व दिया गया उनमें कोई मौलिकता नहीं। ये सिद्धान्त रोमीय श्रालोचकों के श्रंग्रेज़ी संस्करण-मात्र थे; ये रूढ़िगत, स्वेच्छित तथा संकुचित श्रीर संकीर्ण दृष्टिकोण के परिचायक हैं।

इस युग की निर्णयात्मक आलोचना-प्रणाली के अन्तर्गत एक ऐसे साहित्यिक आदर्श की मान्यता स्वीकार की गई जिस पर इस युग में तो कम परन्तु आगामी युग में बहुत गहरा विवाद चल पड़ा। वह आदर्श था कला- चेत्र में प्रकृति का सर्वगत अनुसरण। 'प्रकृति के अनुसरण' वाक्यांश के वास्तविक अर्थ क्या थे और इस युग के आलोचक उसे किस अर्थ में प्रयुक्त करते थे इस पर मतभेद है। इस युग के हिमायतियों का कथन है कि इस समय के आलोचक इसका वही अर्थ लगाते थे जो आजकल हम सममते हैं; परन्तु विरोधी दल का कथन है कि इस वाक्यांश का अर्थ उस समय के आलोचकों की दृष्ट में बिलकुल विभिन्न था। उस समय की काव्य-रचना, साहित्यिक सचि तथा स्फुट वक्तव्यों में प्रकाशित विचारों से पता चलता है कि 'प्रकृति- अनुसरण' से तात्पर्य यह था कि लेखकवर्ग को चाहिए था कि वे साधारण, सामान्य तथा व्यावहारिक गुणों पर पूरा ध्यान दें और असाधारण, असामान्य गुणों से दूर रहें; जो कुछ भी वे दिन-प्रतिदिन देखें सुनें उसी को हृद्यंगम करके साहित्य-रचना करें। तात्पर्य यह कि जो वस्तुएँ विलच्चण हों उनको फलपद न

सममें । साधारणतः यह कहा जा सकता है कि लेखकों को इस बात की चेता-वनी मिली कि वे अनुचित अतिशयोक्ति से बचें तथा वेहंगे तथा हास्यास्पद स्थलों को परिष्कृत करने के बाद ही अपनाएँ। कदाचित यह सिद्धान्त इस अर्थ में आज तक मान्य है। परन्तु एक छोर तो प्राचीन नियमों की मान्यता घोषित की गई और साथ ही आकर्षक तथा हृद्यग्राही व्यंजना हेतु नियमो-छङ्घन चम्य समका गया। ऐसी विषम परिस्थिति ने पाठकों के सम्मुख बहुत कठिनाई प्रस्तुत कर दी।

यदि व्यापक रूप से देखा जाय तो यह ज्ञात होगा कि इस काल के श्रालोचकों की दृष्टि में प्रकृति का श्रनुसर्ग, प्राचीन यूमानी तथा रोमीय साहि-त्यिक श्रालोचकों के सिद्धान्तों का प्रतिपालन-मात्र था। तर्क रूप में यह कहा गया कि प्राचीन साहित्यकारों ने प्रकृति का अनुसरण किया और कुछ नियम-विशेष निर्मित किये, इसलिए उनके निर्मित नियमों का प्रतिपालन प्रकृति का श्रनुसरण होगा। गणित के नियम से यह सिद्धान्त ठीक हो सकता है, परन्तु साहित्य की दृष्टि से नहीं। प्रायः सभी त्रालोचकों ने सुबुद्धि तथा तर्क की मर्यादा की रचा का आदेश दिया और प्रायोगिक रूप में इस युग के आलो-चनात्मक सिद्धान्तों का श्राकर्षण तथा उनको श्रांशिक मान्यता श्राज तक विदित है। उनके द्वारा बुरे कवियों थ्रौर बुरे काव्य का विरोध हुया थ्रौर काव्य-चेत्र में जो-कुछ भी श्रालोचना प्रकाशित हो सकी उससे काव्य का हित ही हुश्रा। इसके साथ-साथ यह भी मानना पड़ेगा कि अंग्रेज़ी काव्य-चेत्र में दूर देश के (रोम तथा यूनान) सिद्धान्तों को आरोपित करने से काव्य-कला पूर्ण रूप से प्रस्फुटित न हो पाई । रोमीय तथा यूनानी साहित्य-सिद्धान्त किसी विशेष वातावरगा, किसी विशेष सामाजिक तथा साहित्यिक ग्रावश्यकता की पूर्ति के लिए बने थे श्रौर श्रंग्रेज़ी काव्य-चेत्र में उनकी मान्यता श्रचरशः स्वीकार कर लेना साहित्यिक दृष्टि से संगत न था।

'प्रकृति के अनुसरण' के आदर्श में, जिसकी समीचा हम पहले कर चुके हैं, विशेष हानि हुई। उस काल के आलोचकों ने यद्यपि प्रकृति का आधार किसी विशेष अर्थ में ही लिया, उनके लिए प्रकृति का यही स्वरूप ग्राह्म था जो नागरिक वर्ग की दृष्टि में मान्य था। प्रकृति का यह स्वरूप अस्वामाविक तथा प्राण्हीन था; वह नियमानुगत दृश्यों का संकलन मात्र था और उसके अनुसरण का यह अर्थ था कि किसी भी विलच्चला, अद्भुतता तथा चमत्कार का प्रकाश काव्य द्वारा नहीं होना चाहिए। सामान्य और साधारण दृश्य तथा भावनाएँ ही प्रकृति अनुसरण के अन्तर्गत आर्थंगी और उन्हीं का प्रदर्शन-मात्र काब्य का मुख्य ध्येय है। त्रागामी युग में इस नियम का घोर विरोध हुत्रा ग्रीर धोरे-धोरे रोमांचक त्राजोचना-प्रणाली का बीजारोपण त्रारम्भ हुत्रा।

## : ३ :

## **उपसं**हार

श्रठारहवीं शती के श्रादि, मध्य तथा श्रन्तिम चरण साहित्यिक वातावरण के श्रालोचनात्मक साहित्य की समीचा के उपरान्त यह निष्कर्ष निकल सकता है कि इस शती का श्रालो-चनात्मक साहित्य श्रनेक कारणों से सोलहवीं तथा सत्रहवीं शती की श्रपेचा कहीं श्रीधक महत्त्वपूर्ण है। सोलहवीं तथा सत्रहवीं शती में श्रालोचना लिखी तो गई श्रोर कुछ लेखक भी जन्मे मगर इन दोनों युगों की श्रालोचना श्रोर उसके लेखक ऐसे नहीं जिनके सम्बन्ध में यह कहा जा सके कि श्रमुक लेखक साहित्य-चेत्र में श्रमर रहेगा। ऐसे प्रतिभाशाली श्रालोचकों की कमी श्रवश्य है जिनके सम्बन्ध में बहुत-कुछ कहा जा सके। श्रालोचना-चेत्र बिना किसी महा-रथी के स्ना-सा पड़ा हुश्रा है। परन्तु श्रठारहवीं शती में यह बात नहीं। यह युग महारथियों के लिए विख्यात है। एक, दो, तीन कई नाम गिनाए जा सकते हैं, श्रीर ये नाम ऐसे हैं जो किसी भी श्रागामी युग के महारथियों से टक्कर ले सकेंगे।

महारथी श्रालोचकों के दर्शन के साथ-साथ इस काल के श्रालोचना-चेत्र में विभिन्नता और रुचि-वैचिन्न्य के भी दर्शन होते हैं। कारण यह है कि श्रव श्रालोचना लोकित्रयता प्राप्त कर रही है श्रीर इसका सबसे सफल साधन पाचिक पत्रों का प्रकाशन था जो जनता को रुचिकर होते गए श्रीर धीरे-धीरे उनकी साहित्यिक प्रवृत्तियाँ भी परिष्कृत होती गईं। पहले तो पाठकवर्ग यह समभता था कि श्रालोचक केवल दम्भपूर्ण पाणिडत्य का प्रतीक है जो मनोजु-कृल प्राचीन निष्मों की दुन्दुभि बजाया करता है श्रीर छिद्रान्वेषण में व्यस्त रहता है; परन्तु श्रव उसे विश्वास-सा होने लगा कि श्रालोचक इस प्रकार का जन्तु नहीं; उसमें सुरुचि है, सुबुद्धि है तथा सुधार-भावना है। श्रालोचक श्रव लेखक के नाम से सम्बोधित होने लगा।

प्राचीन सिद्धान्तों का प्रतिपादन श्रालोचक-लेखक ने इस काल में श्रनेक पुराने किवयों की काव्य-कला की श्रेष्ठता घोषित करके यह सिद्ध कर दिया कि उनमें सत्-साहित्य को परखने की चमता है। यद्यपि इस युग में प्राचीन रोमीय तथा यूनानी

१. जॉन ड्राइडेन, जानसन, पोप

साहित्य-सिद्धान्तों का बोलवाला रहा फिर भी यदा-कदा नवीन भावनाओं तथा नवीन श्रालोचनात्मक विचारों की भाँकी मिल ही जाती है। वे श्रालोचक भी जो प्राचीन सिद्धानतों के पोषक थे, अपनी छिपी हुई आनतरिक सहानुभूति के कारण अनेक रोमांचक तथा गीत-काव्य-लेखकों को समयानुसार सराहा करते थे। परन्तु इससे यह निष्कर्ष नहीं निकालना चाहिए कि प्राचीन साहित्यिक सिद्धान्तों की मान्यता कम हो रही थी; कदाचित बिलकुल नहीं। ग्रभी भी ग्रालोचकवर्ग नियमों और सिद्धान्तों की कसौटी पर साहित्य के वर्गीकरण और उसके विभिन्न तत्वों को परख रहा था। काव्य का प्रमुख कार्य सर्वगत सिद्धानतों का प्रति-पादन था और उसे न तो विस्तृत कथन की स्वतन्त्रता थी और न उसे किलयों की मुस्कान, श्राकाश के श्रस्त-व्यस्त मेघ-पुञ्जों के हृदय में छिपी हुई सूर्यास्त की लालिमा तथा हरियाली की गोद में सोई हुई कींगुरों की टोली को देखने-सुनने की श्राज्ञा थी। प्रकृति-प्रांगग्र के विशाल दश्य ही परिचित थे श्रौर वे भी बैठक की खोट से देखे हुए; खौर उसके खान्तरिक सौन्दर्य खौर बाह्य त्राकर्षण के हजारों उदाहरणों की ग्रोर वे उपेचा की दृष्टि से देखते थे। उनका यह ऋटल विश्वास-साथा कि प्राचीन कवियों ने काव्य के सभी मान्य चेत्रों में जो-कुछ भी कहने योग्य था कह डाला था; उन के काव्य की पराकाष्ठा पहुँच गई थी ग्रौर उन्हीं का भ्रनुसरण हितकर था। यद्यपि गद्य-चेत्र में वे त्राजोचनात्मक लेखों की प्रथा का श्रीगर्सेश कर चुके थे परन्तु उसका पूर्स उपभोग वे न कर सके। परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि इस युग में य्रालो-चनात्मक रुचि हर श्रोर प्रकट हो रही थी। साहित्य के पठन-पाठन में रुचि हर श्रोर दिखाई देगी श्रौर इसी ब्यापक रुचि के फलस्वरूप इस युग में विस्तार-पूर्ण साहित्यिक इतिहास से लेकर छोटे-छोटे समालोचनात्मक लेख तक देखने को मिलेंगे।

वास्तव में यह युग द्विविधा में पड़ा हुआ है; इसमें मानसिक द्वन्द्व इतना साहस नहीं कि वह साहित्य के नवीन संकेतों को पूर्णंतया श्रेयस्कर प्रमाणित करें और इसमें इतनी अधिक विद्वत्ता है कि सरलता से वह प्राचीन रूढ़ियों का बोक्त उतारकर फेंक भी नहीं सकता। जो-कुछ भी आलोचनात्मक सिद्धान्त प्राचीन रूप में दुहराए गए अथवा नवीन रूप में निर्मित किये गए उनमें तथ्य था, विद्वत्ता थी और विश्वास था; परन्तु साथ-ही-साथ औदार्यं तथा सहानुभूति और साहित्य को स्वतन्त्र रूप में परखने की शक्ति की कमी भी थी। वे यह नहीं कह सकते थे कि अमुक रचना उन्हें प्रिय है इसलिए वह उनके लिए अच्छो है। नियमों

श्रीर सिद्धान्तों का सहारा उनके लिए श्रावश्यक-सा था श्रीर जब तक नियमों की कसौटी पर वे खरे न उतरते उनकी सुन्दरता श्रथवा उपयोगिता प्रमाणित न हो पाती।

साहित्य के लिए यह मानसिक प्रवृत्ति एक प्रकार से नियमों की हितकर भी कही जा सकती है। इस नियमावलम्बन उपयोगिता की प्रवृत्ति से सबसे बड़ा लाभ यह हुआ कि कोई भी लेखक सरलता से वाक्-चातुर्य श्रथवा बुद्धि-चातुर्य

से लेखक का पद नहीं प्राप्त कर सकता था; उसे लेखक के पद पर श्रासीन होने के लिए नियमों के सम्मुख सिर मुकाकर साहित्य-मिन्दर में प्रवेश करना होता था। इस बन्धन के फलस्वरूप साहित्यिक श्रस्त-व्यस्तता न फैलने पाई, जिसकी सम्भावना ऐसे बदलते हुए युग में श्रत्यधिक रहती है। दूसरे इस युग के श्रालोचकों के मानसिक विचार इतने सुस्थिर, विश्वासपूर्ण तथा ठोस थे कि उन्हें हिलाना-डुलाना सरल न था श्रीर यह एक प्रकार का वरदान-स्वरूप प्रमाणित हुश्रा। विश्वास के बल पर ही श्रविश्वास की नींव रखी जा सकती है श्रीर यदि इस युग के श्रालोचकों में यह श्रविचल विश्वास न होता तो श्रागमी युग में उसके विरुद्ध सरलता से प्रतिक्रिया न हो पाती।

इस सम्बन्ध में सच तो यह है कि कोई भी भविष्यवाणी नहीं की जा सकती। जीवन के समान साहित्य, साहित्यिक प्रगति तथा आलोचनात्मक नियम अपना-अपना मार्ग स्वतः हुँ ह लेते हैं और समय से होड़ लेते हुए अनेक अपिरिचित मार्गों में चलते हुए नवीन रूप में आविभूत होते रहते हैं। इस विषय में कोई भी मान्य नियम नहीं। आलोचना का भाग्य संसार भी कुछ रहस्यपूर्ण शक्तियों द्वारा परिचालित रहता है। यह रहस्यपूर्ण शक्ति अनेक अनुभवों, अनेक परिस्थितियों तथा अनेक प्रवृत्तियों को एकत्र करके नवीन साहित्य की कल्पना और उसकी सृष्टि किया करती है, जो समयानुकूल नवीन आलोचनात्मक तथ्यों के विकास में कार्य-रत हो जाती है। सोलहवीं, सत्रहवीं तथा अठारहवीं शती के समन्वित सिद्धान्तों के विरुद्ध जो प्रतिक्रिया आरम्भ हुई उसी में रोमांचक आलोचना का बीज निहित था।

जैसा कि हम पिछुले पृष्ठों में परिलचित कर चुके हैं,

श्रालोचना-चेत्र में श्रटारहवीं शती के मध्य तथा श्रन्तिम चरण में छुछ नव प्रकाश ऐसे श्रालोचकों तथा श्रालोचना-प्रणाली के दर्शन होते हैं, जिसमें रूहिवादिता तथा संकीर्ण दृष्टि के

साथ-साथ कुछ नवीनता तथा विचार-वैभिन्य भी प्रस्तुत हैं। आलोचना-चेत्र

में नवीन सिद्धान्तों का श्रालोक फैलने ही वाला है। इसका प्रमाण यह है कि इन्छ ऐसे श्रालोचकों का जनम हो रहा है जो साहित्य को परखने में वैयक्तिक रुचि श्रोर काव्य को परखने में विशेषतः नवीन दृष्टिकोण श्रपना रहे हैं। यद्यपि यह श्रालोचकवर्ग श्रपने नवीन दृष्टिकोण पूर्ण विकास तथा श्रपने सिद्धान्तों की पूर्ण मान्यता श्रपने जीवन-काल में नहीं देख पाया, परन्तु इसमें किंचित्मात्र भी सन्देह नहीं कि साहित्याकाश में नवप्रभात की प्रथम किरण फूट चुकी थी।

इस नव-प्रभात के ज्ञागमन के ज्ञनेक साहित्यिक कारण भी थे। पहले तो साहित्य चेत्र में एक ऐसी अनुकरणात्मक प्रथा-सी चल पड़ी जिसके कारण अनेक रोमांचक लेखकों, विशेषतः पन्द्रहवीं तथा सोलहवीं शती के किव तथा नाटककारों की रचनाग्रों का अनुकरण होने लगा और तत्कालीन लेखक उसमें अपना गौरव समक्षने लगे। जिस उत्साह से यह अनुकरणात्मक काव्य-रचना हो रही थी उससे युग के रुचि-परिवर्तन का प्रमाण मिल रहा था और नवीन संकेत भी स्पष्ट हो रहे थे। अनुसरण तथा अनुकरण की धूम-सी मची हुई थी और हर और साहित्य-चेत्र में—विशेषतः काव्य में—नवीन सिद्धान्तों की छाया दिखाई देने लगी थी। काव्य के कुछ ऐसे पदों की व्याख्या तथा प्रशंसा हो रही थी जिनमें रोमांचक भावनाएँ निहित थीं; भाषा में निहित नैसर्गिक संगीतात्मक तत्त्वों का अनुसन्धान हो रहा था और आलोचना-चेत्र में यह सिद्धान्त विश्वस्त रूप में मान्य हो रहा था कि प्रत्येक अष्ट किव में अष्ट आलोचक की आत्मा निहित है। परन्तु प्रत्येक अष्ट आलोचक अष्ट किव नहीं। आलोचक की इस नवीन परिभाषा तथा इस नवीन तथ्य के अनुसन्धान के फलस्वरूप आलोचना-चेत्र में कान्ति मचने वाली थी।

साहित्यिक क्रान्ति का दूसरा महत्त्वपूर्ण कारण लेखकों मध्य-युग के का मध्ययुग के प्रति श्रनुराग तथा श्राक्ष्मण था। साहित्य की प्रेरणा लेखकों को मध्ययुग में ऐसी विचार-शैली, ऐसी साहित्य की प्रेरणा लेखकों को मध्ययुग में ऐसी विचार-शैली, ऐसी साहित्यिक प्रणाली तथा ऐसी काव्यात्मक भावनाओं श्रीर जीवन के रहस्यों के दर्शन होने लगे कि उनको सोचने-समम्भने तथा उसके कल्पनात्मक रहस्यों को प्रदर्शित करने में वे तन-मन से लग गए। मध्ययुग के विशाल तथा रहस्यमय चेत्र में श्रव किववर्ग विचरण करने लगा। प्रायः दो सौ वर्षों से श्रालोचकों ने मध्ययुग के जीवन को हीन, निरर्थक तथा श्रसाहित्यिक घोषित कर रखा था। इस मध्ययुग के मार्ग पर मानो एक प्रकार का ऐसा निषेधात्मक संकेत लगा था कि साहित्य-पथ का पथिक उस श्रोर

प्रस्थान करने का साहस ही न कर सके। परन्तु इस परिवर्तित रुचि के श्रनु-सार मध्ययुग के साहित्य का श्रध्ययन नवीन उत्साह से होने लगा। लेखकवर्ग उस काल के लेखकों की प्रशंसा तथा उनका श्रनुकरण करने लगा। श्रनेक लेखकों ने मध्ययुग के नृत्य-गीतों की श्रोर विशेष रुचि दिखलाई श्रोर उनका संकलन किया। मध्य युग की विचार-शैली श्रीर काव्य के श्रनुकरण के फलस्वरूप भी समस्त साहित्य-चेत्र में एक नवीन स्फूर्ति श्रा गई।

मध्ययुग के प्रति इस नवोत्साह का दूसरा महत्त्वपूर्ण प्राचीन त्र्यालोचना कारण यह था कि इस समय प्राचीन त्र्यालोचना-की पराकाष्ठा प्रणाली त्रपनी पराकाष्ठा पर थी त्रौर उसमें प्रगति की गुञ्जाइश न थी। स्रब यह स्वाभाविक ही था कि

साहित्य नवीन मार्ग हूँ इता और लेखकवर्ग नवोत्साह पाने का प्रयत्न करता। प्राचीन यूनानी तथा रोमीय साहित्य में अब यह चमता नहीं थी; उनके आलो-चनात्मक सिद्धान्तों की मान्यता इतनी बढ़ी-चढ़ी होने पर भी कोई विशिष्ट साहित्य-रचना न हो सकी। अब यह आवश्यक हो गया कि लेखकवर्ग प्रतिक्रिया आरम्भ करके नवीन चेत्रों में विचरण करते और नवीन आलोचनात्मक सिद्धान्तों का निर्माण करते। यह एक ऐतिहासिक तथा नैसर्गिक सत्य है कि जब कोई सिद्धान्त अथवा विचार-शैली पराकाष्ठा पर पहुँच जाती है तो समय उसके विरुद्ध प्रतिक्रिया आरम्भ कर देता है और धीरे-धीरे नवीन विचार-धाराएँ तथा नवीन सिद्धान्तों का जन्म होने लगता है। यही परिस्थिति अठारहवीं शती के अन्तिम चरण में आ गई। नवीन सिद्धान्तों तथा नवीन विचार-विचार-शैली का जन्म अनिवार्य-सा हो गया।

कान्य-चेत्र में—विशेषतः गीत-कान्य तथा महाकान्य गीत-कान्य की की तुलनात्मक समीचा में—श्रालोचना का नवीन समीचा श्रालोक स्पष्टतः दिखाई देता है। गीत-कान्य की शैली की महत्ता तथा श्रेष्ठता श्रौर उसके सहज श्राक-

र्थण का प्रमाण देते हुए यह विचार प्रस्तुत हुआ कि गीत-काव्य-शैली सर्व-श्रेष्ठ इसिलए है कि उसमें श्रिभव्यंजना श्रपनी पराकाष्ठा पर रहती है तथा ध्वनियों का समन्वय चित्ताकर्षक होता है। यद्यपि परिकल्पना के प्रयोग द्वारा उसमें बाह्य रूप से श्रमेक श्रालंकारिक गुण श्रा जाते हैं तथापि उसकी वास्त-विक श्रात्मा का जब-जब विकास होता है वह काव्य के श्रन्य रूपों की श्रपेना कहीं श्रिधिक सुन्दर होती है। महाकाव्य का विस्तार इतना श्रिधक होता है

१ देखिए—'काव्य की परख'

कि उसमें काव्य की वास्तविक श्रात्मा श्रपना पूर्ण प्रकाश नहीं पा सकती; विस्तार एक प्रकार से उसके लिए घातक होता है। श्रातशय संचेप-कथन, विशुद्ध श्रोर स्पष्ट श्रमिव्यक्ति तथा संगीतात्मकता गीत-काव्य के विशिष्ट तस्व रहेंगे। इन्हीं गुणों के श्राधार पर गीत-काव्य की श्रेष्टता प्रमाणित होगी। काव्य तभी सार्थक है जब उसकी वेश-भूषा तथा उसका रूप हृद्य-प्राही हो। केवल श्र्यं की सार्थकता के वल पर विशुद्ध काव्य-रचना नहीं हो सकती। कदाचित् इस शुग में गीत-काव्य की नवीन परिभाषा इसीलिए सम्भव हो सकी कि प्राचीन रूढ़िगत काव्य की परिभाषा पर से विश्वास उठसा चला था।

काव्य की भाषा के सम्बन्ध में यह विचार मान्य हुन्ना भाषा, भाव तथा कि साधारण जन-वाणी काव्य में प्रयुक्त नहीं हो छन्द सकती; काव्य की भाषा उससे कहीं ग्रधिक विभिन्न होगी। इसके साथ-ही-साथ कवियों को प्राचीन प्रयोगों

तथा शब्दों के प्राचीन रूपों को प्रयोग करने की पूर्ण स्वतन्त्रता मिलनी चाहिए। यह पद्धति भाषा के सभी श्रेष्ठ कवियों ने ग्रपनाई है श्रीर उसकी सहायता से श्रपने काव्य को ग्रर्थपूर्ण तथा श्राकर्षक बनाया है। इस सिद्धानत को सार्थक सिद्ध करने के लिए कवियों ने श्रपनी कविता में इन प्रयोगों को श्राश्रय दिया श्रीर उनकी सफलता घोषित की। साहित्य के कुछ इतिहासकारों ने कवियों के वर्गीकरण में नवीन प्राधार प्रयुक्त किये, कविवर्ग को चार श्रेणियों में विभाजित किया और श्रेष्ठ कवि में कल्पना-तत्त्व का प्राधान्य ग्रानिवार्य प्रमा-िणत किया। प्रथम श्रेणी के कवि वे होंगे जो उन्नत भावना, कल्पना तथा कारुएय को प्रश्रय देकर श्रेष्ठ काव्य रचते हैं; दूसरी श्रेणी उन कवियों की है जो काव्यानुभव तो कम करते हैं परन्तु भाषण-शास्त्र के तत्त्वों तथा शिज्ञा-प्रदान को प्रशंसनीय समक्तते हैं; तीसरे वर्ग के किव वक्रोक्ति के बल पर ही काव्य-रचना करते हैं **छौर चौथी श्रे**खी के कवि कवि नहीं, वे केवल तुकबन्दी करने वाले कहे जा सकते है। इस वर्गीकरण में जिस प्रकार कंहपनात्मक तत्त्व तथा उन्नत भावना को श्रेष्ठ कान्य का मूलाधार समका जा रहा है उससे त्रागामी काल का संकेत स्पष्ट होता जा रहा है। युग-देवता, धीरे-धीरे कवि तथा श्रालोचकवृन्द को नवीन प्रेरणा देकर एक नवीन काव्य-मन्दिर की श्रोर ले जा रहे हैं। जहां कहीं भी काव्य का मूल्यांकन हो रहा है वहां श्रालोचकवर्ग केवल नियमों की मान्यता के आगे सिर नहीं सुकाता। जब-जब उन्हें उदाहरण हुँ इने होते हैं प्रथवा प्रेरणा लेनी होती है तब-तब वे प्राचीन यूनान

तथा रोम की दुहाई न देकर पिछले युगों के किवयों तथा नाटककारों का ख्रादर्श प्रस्तुत करने का प्रयत्न करते हैं। काव्य में ख्रानन्द के तस्व को भी तर्क-रूप में प्राधान्य दिया जाने लगा ख्रौर छन्द की उपयोगिता पर विचार-विमर्श होने लगा। काव्य का प्रधान लच्य है ख्रानन्द-प्रदान ख्रौर छन्द ख्रानन्द-प्रदान में सहायता देता है; फलतः काव्य में छन्द का प्रयोग फलप्रद है। गद्य-शैली के संगीतात्मक तन्त्रों का भी ख्रनुसन्धान हो रहा था ख्रौर श्रेष्ठ गद्य में लय की ख्रावश्यकता लेखकवर्ग द्यनिवार्य समम्भने लगा था।

निर्णयात्मक त्र्यालोचना की प्रगति निर्ण्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली की प्रगति में सहयोग देते हुए कवियों के कान्य की जो-कुछ भी श्रालोचना लिखी गई उससे स्पष्ट है कि एक मौलिक दृष्टिकोण तथा एक नवीन श्रालोचनात्मक शब्दावली, जिसमें सौन्दर्यात्मकता को श्रधिक प्रश्रय दिया जाता है,

प्रयुक्त हो रही है। जो भी श्रालोचनात्मक विचार प्रदर्शित तथा प्रकाशित हो रहे हैं उनमें मौलिकता का ही श्राधिक्य है। काव्य की परख ऐतिहासिक दृष्टि-कोण से होने लगी है श्रीर जहाँ कहीं भी नवीन स्थल दिखाई दे जाते हैं उनकी प्रशंसा होने लगती है। पहले तो इन नवीन स्थलों की कटु श्रालोचना हु ग्रा करती थी; नवीनता पर प्रतिबन्ध लगे थे; मौलिकता पर श्रविश्वास था। परन्तु अब उसके प्रति प्रेम है; उसको समझने श्रीर हृदयङ्गम करने में एक प्रकार की ललक सी दिखाई देती है, चाहे यह नवीनता समय श्रथवा युग की दृष्टि से हो अथवा अर्थ की दृष्टि से सभी रूपों में ग्राह्य है। इस सम्बन्ध में एक ग्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण नियम बना। लेखकों तथा त्रालोचकों को समय ग्रौर साहित्य का सम्बन्ध स्थापित करने का श्रादेश मिला, क्योंकि साहित्य श्रपने निर्माण-काल की दृष्टि से ही श्रेष्ठ अथवा हीन होगा। युग साहित्य की सीमाएँ निर्धारित करता रहता है श्रौर श्रालोचक जब तक युग की भूमिका को ध्यान में रखकर त्रालोचना न तिखे तब तक त्रालोचना श्रेष्ट न होगी। इसका कारण यह है कि साहित्य ग्रपने युग की विचार-धारा, विश्वास तथा रूढ़ि को ही पहले प्रतिबिम्बित करता है, वह युग की मूक भावना को वाणी देता है, स्वरित करता है; उसी के द्वारा उसमें गति त्राती है श्रीर यह महत्त्वपूर्ण तत्त्व भुला देना त्रालोचना के प्रति श्रन्याय करना है। ऐतिहासिक दृष्टिकोण की रचा के बिना श्रालोचना की रत्ता नहीं हो सकेगी। कारण यही है कि समय श्रीर साहित्य में चोली-दामन का सम्बन्ध है। प्राचीन युग के साहित्य को नवीन युग के दृष्टिकोण से ग्रौर श्राधुनिक काल के साहित्य को प्राचीन काल के सिद्धान्तों के श्राधार पर परखना भूल होगी। श्रालोचना-चेत्र का यह श्रकाट्य तथा श्रमर सिद्धान्त है।

नियमों की ऋवहेलना नियमों तथा सिद्धान्तों के ग्राधार पर लिखी हुई श्रालोचना ग्रव सन्तोपप्रद नहीं समक्ती जा रही थी श्रौर श्रठारहवीं शती के महत् सिद्धान्त—'प्रकृति का श्रनुसरण करो'—की न्यूनता श्रनेक तत्कालीन लेखक

समभने लगे थे। उनका विचार था कि 'प्रकृति का श्रनुसरण्'-सिद्धान्त हेय नहीं; प्रकृति के ग्रर्थं को सीमित करने में हो उसकी न्यूनता है। कवि प्रकृति का श्रनुसरण तो सदैव ही करता है, परन्तु जिस प्रकृति का वह श्रनुसरण करता है वह विज्ञान-चेत्र से सम्बन्धित प्रकृति नहीं; वह काव्य-चेत्र से सम्बन्धित प्रकृति है जिसमें काव्य का प्राण निहित रहता है। साधारण प्रकृति का प्रयोग प्रवोधक काव्य, व्यंग्य काव्य, रलेषयुक्त काव्य इत्यादि में तो फलप्रद होगा परन्तु विशुद्ध काव्य में नहीं । साधारण प्रकृति के नियमों के निर्वाह के फलस्वरूप काव्य की श्रात्मा को कितनी गहरी चति पहुँचेगी इसका श्रनुमान करना कठिन न होगा। नियमों के निर्वाह द्वारा तर्क, सुवुद्धि तथा सुरुचि की रचा तो अवश्य होगी परन्तु कल्पना, परिकल्पना, दूर-देश अथवा परी-देश के आध्यात्मिक आकर्षण ेतथा देवी स्वप्नों को, जिनमें हमारी ख्राकांचाएँ तथा हमारी ख्रात्मिक अनुभूति हिषी है, निर्वासन-दग्ड मिल जायगा। सुबुद्धि द्वारा प्रसूत काव्य से हमारे तर्क की तुष्टि होगी, परन्तु हमारी खात्मा खलूती रहेगी। जो काव्य खात्मा को तरंगित नहीं करता, वह काव्य नहीं । इस विवेचन के यह त्रर्थ नहीं कि नियमों का काव्य में कोई स्थान ही नहीं। नियमों का स्थान तो प्रमाणित है, परन्तु जिस युग में जो नियम बनते हैं उसी युग के काव्य के लिए वे हितकर होते हैं, श्रौर दूसरे युगों की काव्य-धारा को प्राचीन नियमों के श्राधार पर श्रवगाहना फलप्रद न होगा। नवीन साहित्यिक प्रयास नवीन नियमों द्वारा ही परखे जा सकेंगे और पाचीन नियमों के संकीर्ण दृष्टिकोण से उनकी आलोचना करना काव्य को निष्पाण कर देना है। प्राचीन ख्रालोचना के ख्राधार नवीन साहित्य का बोक्स वहन नहीं कर सकेंगे। ग्रब तो ग्रालोचना-चेत्र का सबसे महत्वपूर्ण प्रश्न यह है कि 'काच्य हमें थ्रानन्ददायी क्यों है ?' मगर पहले प्रश्न था कि 'काव्य को किन नियमों द्वारा श्रानन्ददायी बनाया जा सकता है;' श्रथवा 'प्राचोन नियमों के आधार पर विरचित काव्य में आनन्द का प्रसार हुआ है; क्या श्रव उन नियमों की मान्यता से श्रानन्द नहीं मिल सकता ?' काब्य-जगत् का त्रादर्श त्रव तो यह है कि यदि काव्य ष्टानन्ददायी है तो उसमें दोष

होंगे ही नहीं और यह भ्रानन्द जितना ही रहस्यपूर्ण तथा श्राकिस्मिक होगा उतना हो काव्य हृद्यम्राही तथा दोषरिहत होगा। 'काव्य हमें क्यों श्रीर कैसे श्रानन्द देता है', यही श्रनुसन्धान श्रालोचना-जगत् का प्रमुख लच्य होना चाहिए। 'क्यों' श्रीर 'कैसे' का श्रनुसन्धान ही हमें काव्य की श्रात्मा तक पहुँचा सकता है। प्राचीन श्रालोचना-प्रणाली का लच्य था—'क्या कि नियमानुसार काव्य-रचना करके श्रानन्द प्रस्तुत करता है ?' श्रव नवीन श्रालोचना-प्रणाली का लच्य होगा, 'क्या कि श्रानन्द-प्रदान करता है ?' यही नवीन दृष्टिकोण रोमांचक श्रालोचना-प्रणाली का मूलाधार है।

साहित्यिक वातावरण

प्राचीन, मध्यकालीन तथा श्राधुनिक साहित्य-चेत्र में उन्नीसर्वी शती का सबसे महत्त्वपूर्ण विभिन्नता यह है कि प्राचीन तथा मध्यकालीन युग का कवि (जिसमें, युग के काव्यादर्श के अनुसार आलोचक की आत्मा निहित होनी चाहिए थी ) केवल कविता लिखता था श्रीर उसे श्रालोचक

का श्रासन प्रहण करने की स्वतन्त्रता न थी। हाँ, यदि उसकी इच्छा होती तो वह मनोनुकूल कुछ थालोचना-सिद्धान्तों को छन्दबद्ध रूप में व्यक्त कर सकता था; परन्तु श्राधुनिक कवि प्रायः स्वेच्छापूर्वक श्रालोचक का श्रासन ग्रहण कर लेता है; वह श्रपनी रुचि श्रोर श्रपने सिद्धान्तों के प्रदर्शन श्रोर पुष्टि में श्रत्यन्त उत्साहित रहता है श्रोर काव्य-चेत्र को छोड़कर श्रालोचना-चेत्र में गद्य रूप में श्रपनी त्रालोचना-प्रणाली का तर्कयुक्त विवरण देता है। वह प्राचीन तथा मध्यकालीन कवि-परम्परा श्रौर उसके सन्तोषप्रिय दृष्टिकोण से सहमत नहीं; वह श्रपनी मर्यादा-रज्ञा तथा श्रपने सिद्धान्तों के समर्थन-हेतु श्रालोचना-चेत्र में एक साहित्यिक चीर के रूप में श्रवतिरत होता है श्रीर श्रपने विरोधियों तथा प्रतिद्वनिद्वयों को साहित्य-चेत्र में घराशायी करने में श्रपनी समस्त शक्ति लगा देता है। उसे साहित्य के प्राचीन नियम न तो मान्य हैं श्रीर न प्राह्म; श्रीर वह प्राचीन सिद्धान्तों के विरोध में नवीन सिद्धान्तों का निर्माण कर चलता है। प्राचीन रूढ़ियों की वेड़ियाँ पहने हुए काव्य-सुन्दरी को वह मुक्त करना चाहता है श्रीर उसे नवीन, रुचिकर तथा सहज श्राभूषणों से सुसिंजित करने में दत्त-चित्त रहता है। उसका विश्वास-सा है कि प्राचीन सिद्धान्तों ने काव्य की श्रात्मा कुणिठत ही नहीं की वरन् उसकी हत्या भी कर दी ख्रौर काव्य में, नवीन रूप से, प्राण-प्रतिष्ठा करने का नवीन अनुष्ठान होना चाहिए । साहित्य तथा श्रालो-चना-चेत्र में इस नवीन रुचि के फलस्वरूप क्रान्तिकारी परिवर्तन होने की सम्भावना थी; श्रौर हुश्रा भी ऐसा ही। कान्य, कान्य की भाषा, कान्य की त्रात्मा, छन्द, तथा श्रालोचना-सिद्धान्तों श्रौर पत्रकारिता पर जिस नवीन,

मौलिक, मनोवैज्ञानिक तथा दार्शनिक रूप में विचार हुन्ना उसके कारण उन्नी-सवीं शती का श्रालोचना-साहित्य महत्त्वपूर्ण ही नहीं, वरन् नवीन साहित्यिक मार्गों का परिचायक भी हुन्ना। इसी समय से त्रालोचना चेत्र में नव विहान का दर्शन होता है।

साहित्य-चेत्र का यह एक अटल नियम है कि प्रत्येक युग के किव और उनकी किवता आगामी युग के किवयों तथा आलोचकों द्वारा तिरस्कृत होती है; श्रीर आगामी युग के किवयों का भी तिरस्कार भावी युग में जन्म लेने वाले किवयों द्वारा होता है। यह ऐतिहासिक सत्य अठारहवीं तथा उन्नीसवीं शती की किव-परम्परा में पूर्णत्या प्रदर्शित है। जिन-जिन नियमों तथा साहित्य-सिद्धान्तों की मान्यता पिछली शती में रही, ठीक उसी के विपरीत अन्य नियम वने और अनेक किवयों तथा साहित्यकारों ने पिछले युग के किवयों तथा साहित्यकारों को न तो किव समभा और न उनके द्वारा निर्मित सिद्धान्तों को ही मान्य ठहराया। पहले-पहल यह विरोध काव्य की भाषा के चेत्र में प्रकट हुआ।

जैसा कि हम पहले स्पष्ट रूप में कह चुके हैं कि ग्रठारहवीं शती के कवि शाचीन यूनानी तथा रोमीय कवियों की काव्य-परम्परा तथा काव्य-सिद्धान्त का समर्थन मुक्त-कण्ठ से किया करते थे क्योंकि वे यह विश्वास करते थे कि प्राचीन कवियों ने काव्य-संसार की जो-कुछ भी विशिष्ट अनुभूति हो सकती थी, अपने काव्य में प्रस्तुत कर दी थी; श्रौर उन्हीं का श्रनुसरण काव्य-निर्माण में सहायक तथा फलपद होगा। परन्तु जैसा कि अध्ययन तथा अनु-भव से स्पष्ट है प्राचीन काल के किव, श्रपनी सहज प्रेरणावश कान्य की रचना किया करते थे। वे जिस तीवता से मानवी श्रनुभव प्रदर्शित करते श्रौर जिस सहज रूप में उसकी श्रमिव्यक्ति करते वह कला उनके श्रनुकर्ताश्रों को सुलभ न थी। प्राचीन कवियों की भाषा उनकी भावना के श्रनुरूप उन्नत तथा भव्य रहा करती श्रौर जिस विशाल कल्पना द्वारा प्रसूत उनके श्रलंकार होते वह भी हृद्यग्राही तथा अत्याकर्षक होते। परन्तु जब अठारहवीं शती के अनु-कर्तात्रों ने प्राचीन कवियों का श्रनुकरण श्रारम्भ किया तो स्वभावतः उन्होंने उनकी भाषा तथा उनके ग्रलंकार ग्रपना तो लिये परन्तु उस प्रकार की सफल भाषा लिखने तथा सफल ग्रलंकार-प्रयोग के लिए उनकी उन्नत भावना तथा उन्नत कला भी नितान्त ग्रावश्यक थी। वह इनके किये न हो सका। उनकी श्रनुभूति तथा उनका कल्पना-संसार इनकी पहुँच के बाहर रहा श्रीर ये केवल उनके भाषा-प्रयोग को ही प्रहण कर सके जिसका फल यह हुआ कि इस प्रकार निर्मित काव्य नीरस तथा निष्प्राण हो गया।

इस कल्पनाविहीन काव्य तथा भावहीन कविता ने प्राचीन कवियों के अनुकरण के फलस्वरूप ऐसी शव्दावली का निर्माण तथा प्रयोग सम्भव कर दिया जो वास्तव में प्राणहीन थी। यह शब्दावली थो तो वही जो प्राचीन किव प्रयुक्त किया करते थे, परन्तु यह प्रयोग न तो काव्यात्मक होता था श्रौर न हद्यप्राही। किव इन शब्दों के वल पर ही काव्य-रचना पर कमर कस लेते श्रौर जैसे भी सम्भव होता किवता रच डालते। इस प्रयास में वे छन्द का सहारा लेते श्रौर केवल भाषा, श्रलंकार तथा छन्द की सहायता से वे किव कहलाने के श्रधिकारी हो जाते। इसी छन्द्रयुक्त भाषा-प्रयोग को वे काव्य के नाम से श्रमूषित करते, जिसका फल यह होता कि इस प्रकार की छन्द्रबद्ध भाषा वास्तविकता तथा यथार्थ से कहीं दूर जा पड़ती। इस परम्परागत शब्द-योजना तथा श्रभव्यंजना हारा काव्य में प्राणदायिनी शक्ति न श्रा पाती श्रौर यह काव्य श्रीविहीन तथा निष्प्राण ही रहता। परन्तु इस प्रकार की निष्प्राण तथा नीरस कविता लोकप्रिय क्यों रही इसके मनोवैज्ञानिक कारणों का उल्लेख श्रपेन्ति है।

छुन्द्युक्त कविता की लोकप्रियता का कारण यह हो सकता है कि पाठकवर्ग श्रन्तिम पद की कलपना सहज ही में कर सकता है; ज्यों ही कविता की पहली पंक्ति पूरी पड़ी गई श्रोर दूसरी तोन-चौथाई त्यों ही श्रन्तिम पद की वे सहज ही में भविष्यवाणी कर सकते हैं। इस चमता की श्रनुभूति पाठकों में गर्व की भावना का संचार करती है जिसके फलस्वरूप उन्हें छुन्द-प्रयोग रुचिकर होता है। यदि यह मनोवैज्ञानिक कारण मान्य हो जाय तो यह कहना भी श्रत्युक्ति न होगी कि इस प्रकार का काव्य केवल श्रज्ञानी श्रोर निम्न श्रेणी के पाठकों को फुसलाकर, उनकी श्रव्यक्त रूप में चाडुकारिता द्वारा श्रभीष्ट-सिद्धि करता है; उसमें कदाचित् श्रन्य गुणों का श्रभाव है। छुन्द काव्य का श्रावश्यक तत्त्व नहीं; वह हद-से-हद बाह्य श्रलंकार-मात्र हो सकता है। इसी मनोवैज्ञानिक श्रनुसन्धान के श्रन्तर्गत तथा प्राचीन कवियों के श्रादशों के विरोध में जो साहित्य-सिद्धान्त निर्मित हुए श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं।

सबसे महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त, जो तत्कालीन कवियों के कान्य के विषय वक्तन्यों तथा भूमिका-रूप में लिखी हुई ब्रालोचना में स्पष्ट है, कान्य में प्रयुक्त विषयों के सम्बन्ध में है। पिछली शती के किव ब्रपनी कान्य-रचना के लिए कुछ विशेष विषय ही फलप्रद समक्तते थे और प्रायः उनकी किवता नागरिक जीवन की समस्यात्रों, जिटलता ख्रों तथा ब्रन्थान्य समाज-सम्बन्धी प्रश्नों का हल हूँ हने में लगी

रहती थी। नगर का जीवन, भूमिका-रूप में प्रायः सभी कवि वर्णित करते ग्रौर श्रेष्ठ समाज का ही चित्रण ग्रौर वर्णन उन्हें प्रिय था। उनकी काब्य-दृष्टि नगर की परिधि के बाहर न जाती थी ख्रौर नगर की सीमा के अन्दर ही वे काव्य-दर्शन में लगे रहते थे। इस दृष्टिकोण-विशेष के श्रनेक राजनीतिक तथा सामाजिक कारण हो सकते थे; परन्तु यह कहना ऋत्युक्ति न होगी कि पिछुली शती का कवि-समाज जीवन को ब्यापक रूप में प्रदर्शित न करके केवल कुछ चेत्रों के ही प्रदर्शन में संलग्न रहता था ख्रौर उनके लिए उसी में कान्य-प्रयोग की सफलता थी। उन्होंने यह सिद्धान्त-रूप में (ग्रनेक राजनीतिक तथा सामाजिक कारणवश) मान लिया था कि नगर का जीवन ही श्रेष्ठ है; नाग-रिक ही श्रेष्ट व्यक्ति हैं ग्रौर उन्हीं की समस्याग्रों का प्रकाश श्रेष्ठ साहित्य-सेवा है। उन्नीसवीं शती के कवियों ने इस सिद्धान्त का घोर विरोध किया ग्रौर काव्य-विषय-सम्बन्धी विचारों में ग्रपनी मौलिकता का परिचय दिया। उन्होंने काच्य में नागरिक जीवन की श्रपेता ग्राम्य जीवन का वर्णन हितकर समभा। उनको साधारण मनुष्य का साधारण जीवन, उस जीवन की घट-नाएँ, उस जीवन के श्रनुभव, उस जीवन के ग्रादर्श, उस जीवन की स्वाभा-विकता, शान्ति तथा सन्तोष विषय-रूप में रुचिकर हुए। इस नवीन सिद्धान्त के समर्थन में श्रनेक प्रमाण भी प्रस्तुत किये गए।

याम्य जीवन का उपभोग करने वाले प्राणी साधारणतः अपना सहज मानवी स्वभाव सुरित्तत रखते हैं और नागरिक जीवन की विषमता उन्हें दूषित नहीं कर पाती। ग्राम्य जीवन के नैसिंगिक वातावरण में पालन-पोषण के फल-स्वरूप उसका हृद्य स्वच्छ तथा उनकी मनसा पिवत्र होती है। उनका स्वच्छ जीवन नैसिंगिक रूप में प्रकाश पाता रहता है और उसमें नगर की कृत्रिमता नहीं याने पाती। प्रकृति के जीवन से उनका सम्बन्ध इतना निकट तथा इतना चनिष्ठ रहता है कि उनका भाव-जगत् न तो कृत्रिम होता है और न जिटल। उनकी मानवी आत्मा अपने सहज रूप में प्रदर्शित होती रहती है। वह कृत्रिम शिष्टाचार तथा सामाजिक बन्धनों से मुक्त रहकर प्रकृति के स्थायी सौन्दर्य से अपना नाता जोड़कर परलवित-पुष्पित होती रहती है। ग्रामीण व्यवसाय भी इस कार्य में सहायता देते रहते हैं और ग्राम-निवासी अपनी रुचि, अपनी भावना, अपनी इच्छा तथा अपनी आकांचाओं का सहज विकास नैसिंगिक रूप में किया करते हैं। श्रेष्ठ काव्य को इसी ग्राम्य जीवन के वर्णन और विवरण में तत्पर रहना चाहिए और इसी आधार पर ही श्रेष्ठ काव्य की रचना हो सकेगी। काव्य में प्रयुक्त साधारण जीवन तथा साधारण घट-

नाओं को महत्त्वहीन नहीं समसना चाहिए, क्योंकि जब वे काव्य के विषया-धार बनेंगे तो स्वयं महत्त्वपूर्ण हो जायँगे। परन्तु उनका महत्त्व इतने ही तक है कि वे हमारी भावनाओं के श्राधार-स्वरूप हैं, भावनाओं की गति ही उन्हें भी गतिशील बनाती है। वे व्यक्तिगत रूप में तो शिथिल तथा निष्प्राण् रहेंगे, परन्तु ज्यों ही भावनाएँ श्रपना मुाया-जाल फैलाएँगी वे भी जीवित हो उठेंगे। कुछ लोग यह समस्रते हैं कि मानव-मित्त्विक बिना किसी श्रावेशपूर्ण भावना श्रवथा भयंकर घटना के प्रभावित हो ही नहीं सकता। यह धारणा श्रामक है। काव्य में चमत्कारपूर्ण घटनाओं तथा श्रावेश का प्रयोग काव्य को हीन बनाता है श्रीर मानव-मिस्तिष्क में भी धीरे-धीरे घुन-सा लगा देता है।

इसी सम्बन्ध में श्रालोचकों ने काव्य के उद्गम की काव्य का उद्गम विवेचना करते हुए यह सिद्धान्त निश्चित किया कि प्रभावपूर्ण भावनाश्चों का स्वच्छन्द तथा बहुल प्रवाह

काव्य है श्रीर मानव के स्मृति-कोष में, भावना की एकान्त पुनरावृत्ति में ही इसका उद्गम-स्थान है। कवि का मानस पुरानी श्रनुसूतियों तथा भावनाश्रों पर मनन करता है, यह उसका सहज स्वभाव है। जब कवि कोई दृश्य देखता है अथवा कोई अनुभव करता है तो वह उसे अपने स्मृति-भगडार में सुरचित रख छोड़ता है श्रोर कुछ काल के पश्चात् वह उसे सूल जाता है। इस विस्सृ-तावस्था में समयानुसार उसी भुलाए हुए दृश्य अथवा अनुभव की भूमिका लिये हुए नवीन भावों की प्रतिक्रिया आरम्भ हो जाती है और इसी प्रति-क्रिया के साथ-साथ काव्य भी त्राविभूत होने लगता है। इस निर्माण-कार्य में किव अपनी बहुमुखी प्रतिभाका प्रयोग कर चलता है। कवि में अन्य गुर्णों का होना भी त्रावश्यक है। उसका पहला गुर्ण है निरीच्चण तथा वर्णना-त्मक शक्ति जिसके द्वारा वह बाह्य संसार के दृश्य तथा अनुभवों का संकलन किया करता है। इसका दूसरा गुण अनुभवात्मक शक्ति है जो उसके अनु-भूति कोष को समयानुसार भरा-पूरा रखती है। तीसरा महत्त्वपूर्ण गुण है उसकी चिन्तनशीलता, जो विचारों तथा भावों का मूल्यांकन किया करती है। कल्पना तथा परिकल्पना की शक्ति द्वारा वह विचारों तथा भावों का निर्माण तथा उनको सुसज्जित किया करता है और अपनी निर्णयात्मिका शक्ति द्वारा वह कान्य में श्रौचित्य तथा चारुता लाने का प्रयत्न करता है।

श्राम्य जीवन में प्रयुक्त भाषा की भी महत्ता प्रत्येक काव्य की भाषा श्रेष्ठ किव की समक्तनी चाहिए। श्राम-निवासी जिस भाषा का प्रयोग करते हैं वह मूलतः प्रकृति के सर्व- श्रेष्ठ स्थलों द्वारा त्राविभूत है; उस पर न तो सामाजिक वैषम्य की कलुषित छाया रहती हैं त्र्यौर न नगर के कृत्रिम जीवन की छाप। वह स्पष्ट त्र्यौर सहज रूप में ग्राम-निवासियों की भावना तथा श्राकांचा इत्यादि की पश्चियक होती है। यह भाषा युग-युग की अनुभूति लिये हुए तथा श्रनेक दृष्टिकोण से श्रधिक दार्शनिक होती है श्रोर जो कवि, प्राचीन काव्य-परम्परा की नियोजित शब्दावली को, जिसमें अलंकार तथा समासों की भरमार रहती है, प्रश्रय देता है काव्य को कुण्ठित तथा काव्य-कला को कलुषित करता है। इस प्रकार की बनी-बनाई काव्य-शैली का प्रयोग स्वयं किव के चरित्र पर लाज्छन-स्वरूप है। परन्तु भाषा-विषयक सबसे महत्त्वपूर्ण तथ्य तो यह है कि वास्तव में काव्य तथा गद्य की भाषा में कोई श्रन्तर ही नहीं। दोनों की श्रभिव्यक्ति का एक ही माध्यम है, दोनों का श्रङ्गार एक है, दोनों का भाव-संसार समान है। काव्य में न तो देवदूतों का संवाद होता है श्रीर न उसे कोई देवी वरदान ही प्राप्त है; गद्य के समान वह भी साधारण मानवी श्रनुभूतियों की श्रभिव्यक्ति करता है श्रौर इस सिद्धानत के प्रायोगिक रूप के सम्बन्ध में यह भी ध्यान रखना आवश्यक है कि काव्य में जन-साधारण की जो भाषा प्रयुक्त की जाय उसकी शब्दावली का चुनाव ग्रवश्य हो श्रोर इस चुनाव में सुरुचि तथा सु-भाव का ध्यान श्रवश्य रखा जाय । यदि शब्द-संकलन सुरुचिपूर्ण हुन्ना तो भाषा, साधारण जीवन के स्तर से उठी रहेगी श्रौर यदि उसे छन्द का भी सहारा मिला तो निर्मित काव्य सभी व्यक्तियों को रुचिकर होगा। इसके साथ साथ यह भी न भूलना चाहिए कि काव्य में प्रयोग-हेतु भाषा का चुनाव तभी हो जब उसके प्रयोग करने वालों का मानस ग्रौर उनका भाव संसार सजीव श्रनुभवों से प्रेरित हों। ग्रर्थात् काव्य की भाषा केवल ऐसे चेत्रों से श्रौर ऐसे समय चुनी जाय जब उसका सजीव प्रयोग होता रहे। इस भाषा पर एक श्रौर उत्तरदायित्व भी है-उसे घटनात्रों के अन्तर्गत हमारी नैसर्गिक प्रवृत्तियों का विकास और प्रदर्शन भी देना पड़ेगा श्रौर यह भी स्पष्ट करना पड़ेगा कि किस प्रकार हमारे मानस में समान भ्रथवा विपरीत भाव डूबते उतराते रहते हैं।

समान श्रथवा विपरात भाव डूबत-उत्पात रहत है।

कविता की श्रेष्ठता को दूसरी कसौटी है उसका लच्य

काव्य की श्रेष्ठता अथवा उद्देश्य। यह लच्य ऐसा होना चाहिए जो

श्लाच्य हो। इस नियम से यह तात्पर्य नहीं कि कवि

पहले से ही लच्य निश्चित कर ले श्रीर उसी को काव्य का रूप दे। इसका तात्पर्य

यह है कि ज्यों-ज्यों कि के श्रनुभव तथा विचार श्रापस में समन्वित होते हुए
विकास पाते जायँ त्यों-त्यों उनका लच्य भी स्पष्ट होता जाय, क्योंकि नैसर्गिक

भावावेग ही श्रेष्ठ काव्य का मुल स्रोत रहेगा ग्रौर वही कवि श्रेष्ठ काव्य-रचना कर सकेगा जिसे ग्रसाधारण रूप में मनोवेगों का श्रनुभव हो श्रौर जिसका स्मृति-भण्डार भी भरा-पूरा हो। मनोविज्ञान की दृष्टि से हमारे विचार हमारे मनोवेगों को समन्वित तथा सन्तुलित करते रहते हैं। इस समन्वय तथा सन्तुलिन के मुख्य श्राधार हमारे पूर्व श्रनुभव हैं; जिनके सहारे हम उन भावनाश्रों का विकास तथा प्रदर्शन देते रहते हैं जो हमारे जीवन में श्रावश्यक तथा उपयोगी हैं।

काव्य की श्रेष्टता के लिए कल्पना का प्रयोग भी काव्य तथा कल्पना अत्यावश्यक है। जब-जब घटनाओं का चुनाब हो और उनमें भावों की सहायता से स्फूर्ति लाना अभीष्ट हो तब-तब कल्पना के प्रयोग की आवश्यकता पड़ेगी। कल्पना भावों की त्लिका से घटनाओं को अनुरंजित करती रहेगी और यह अनुरंजित प्रदर्शन हृदय-प्राही होगा। साधारण घटनाएँ अथवा साधारण विचार कल्पना की कृपा से ऐसा नवीन कलेवर ग्रहण कर लेते हैं कि देखते ही बनता है। वे असाधारण तथा नित नृतन हृप् में हमें आक्षित करते रहते हैं।

इस शती में काव्यादर्श-संकेत के साथ-साथ कवि-धर्म पर भी कुछ विशिष्ट विचार प्रस्तुत किये गए श्रौर कवि के उद्देश्य ग्रीर काव्य की ग्रात्मा का विश्लेषण भी हुआ। 'किंच कौन है' तथा 'उसका लच्य क्या है' इन दोनों प्रश्नों के उत्तरस्वरूप कहूा गया कि किंव एक ऐसा व्यक्ति है जो साधारण जन-समूह से मनुष्य की हैसियत से संवाद करता है। उसकी भावना सजीव होती है; उसका मानस उत्साहित तथा सहानुभूतिपूर्ण रहता है; मानव-चरित्र तथा मानव-जीवन का उसे विशेष ज्ञान रहता है; उसकी श्रात्मा ब्यापक होती है। वह श्रपना भावना-संसार तरंगित रखता है स्रौर स्रपनी स्रात्मा की सहज धेरणास्रों तथा त्रपनी इच्छा-शक्ति के उत्फुल्ल विकास में प्रसन्न<sup>े</sup>रहकर जीवन की प्राण-दायिनी शक्ति का श्रपूर्व श्रनुभव किया करता है। वह श्रपनी इच्छा, प्रेरणा तथा त्राकांचात्रों की पूर्ति के स्वप्त देखा करता है त्रौर जहाँ-कहीं भी उसे उसकी न्यूनता का श्रनुभव होता है वह उसकी पूर्ति में संलग्न हो जाता है। उसकी ग्रनुभूति तीव होती है ग्रौर उसके मानस में कुछ ऐसे तत्त्व रहते हैं जिनके द्वारा वह श्रनुपस्थित वस्तुर्यों को उपस्थित कर लेता है और एक ऐसा स्वप्न-संसार बसा लेता है जो कदाचित् यथार्थ जीवन की घटनार्थों,के स्राधार पर श्रसम्भव हो होगा । दूसरों की श्रनुभूति उसकी मुट्टी में रहती है श्रौर वह बिना

किसी बाह्य प्रेरणा के अपने अन्तर्जगत् में सब-कुछ अनुभव कर सकता है। संचेप में किव की मानवता, उसकी व्यापक आत्मा, उसका आनन्दातिरेक उसके व्यक्तित्व के प्रधान गुण हैं तथा जीवन की न्यूनताओं की पूर्ति उसका प्रधान लच्य है। किव अपने व्यक्तित्व के प्रकाश तथा अपने लच्य की सिद्धि के लिए ऐसी चुनी हुई भाषा का प्रयोग करता है जो साधारण जन-समृह द्वारा भावावेश में प्रयुक्त होती है। किव का प्रधान लच्य है आनन्द-प्रदान।

यूनानी श्रालोचक श्ररस्त् का विचार था कि काव्य काव्य का लच्य साहित्य के श्रन्य रूपों की श्रपेत्ता दर्शन का विशेष श्राधार ग्रहण करता है श्रीर उसका लच्य है सत्य

का प्रदर्शन । व्यक्तिगत श्रथवा स्थानीय सत्यों से वह प्रभावित नहीं होता, वरन् सर्वगत श्रौर सर्वजनित सत्यों के ही निरूपण में संलग्न रहता है। वास्तव में काव्य मानव तथा प्रकृति दोनों का प्रतिविम्ब है और श्रानन्द-दान ही उसका प्रधान लच्य है। कुछ कवि यह समभते हैं कि ग्रानन्द-प्रदान का कार्य उनकी मर्यादा को गिराता है श्रीर उनकी कला को हीन बनाता है, परन्तु यह विचार अममूलक होगा। जब काव्य आनन्द का प्रदर्शन करता है तो वह इसका प्रमाण देता है कि संसार सुन्दर तथा प्रेममय है। वह मानव की मान-वता के सम्मुख विनत होकर यह सिद्ध करता है कि श्रानन्द की श्रनुभूति ही ऐसी श्रादर्श श्रनुभूति है जो मनुष्य को सोचने-सममने, श्रनुभव करने तथा जीवनमय होने को बाध्य करेगी। हमारे कारुएय श्रीर सहानुभूति-प्रदर्शन में भी श्रस्पष्ट रूप में श्रानन्द की भावना फलक मारती रहती है। पारिभाषिक रूप में काव्य समस्त ज्ञान-वाटिका का पराग रूप है, वह समस्त ज्ञान-विज्ञान की ग्रात्मा की ग्रभिन्यंजना है; वह ज्ञान का ग्रादि तथा ग्रन्त है ग्रौर मानव के हृद्य के समान ही ब्रच्चरण् तथा ब्रनन्त है। कवि भी पारिभाषिक रूप में मानव-चरित्र का पोषक तथा रचक है श्रीर प्रेम तथा मानवी सम्बन्ध का विज्ञा-पक तथा प्रमाता है। वह भूगोल, जलवायु, भाषा, जातीय नियम तथा रूढ़ि के बन्धनों से मुक्त तथा स्वतन्त्र है। विस्मृति के गह्नर में सोई हुई भावनात्रों तथा विचारों त्रौर भयंकर कारडों द्वारा विनष्ट वस्तुत्रों को वह पुनः प्रकाशित तथा जीवित करता चलता है। प्रेम तथा ज्ञान की रज्जुओं द्वारा वह समस्त मानव-समाज को सतत एक साथ बाँधने में प्रयत्नशील रहता है। कवि के काव्याधार विचार सभी जगह विद्यमान रहते हैं श्रीर वह किसी भी चेत्र में स्वतन्त्र रूप में विचरकर अपने मनोवेगों के उपयुक्त वातावरण प्रस्तुत कर सकता है। वस्तुतः मानवी इन्द्रियाँ उसका पथ-प्रदर्शन किया करती हैं; परन्तु

वह अपना मार्ग स्वयं निर्धारित करने के लिए पूर्ण रूप से स्वतन्त्र है।

संत्रेप में यह कहा जा सकता है कि किव श्रन्य व्यक्तियों की श्रपेत्ता श्रमुभव करने तथा सोचने-समम्मने में सतत उद्यत रहता है श्रोर विना किसी बाह्य उत्तेजना के वह सहज ही शीव्रता से संसार की श्रमुति पा लेता है श्रोर उसे प्रकाशित करने की श्रपूर्व शिवत रखता है। उसकी श्रमुभृति सर्वगत होती है श्रोर उसके विचार संसार में समस्त मानव-समाज के विचार निहित रहते हैं। यिह यह पूछा जाय कि उसका विचार सागर किस प्रकार तरंगित होता रहता है तो इसका उत्तर यह होगा कि श्रमेक प्रकार की विचार विथियाँ उठ-उठकर उसके मानस को तरंगित करती रहती हैं। हमारी नैतिक भावनाएँ, हमारे मनोवेग, हमारी शारीरिक श्रमुभृतियाँ, पंच-तत्त्वों से निर्मित विश्व—उसका प्रकाश तथा श्रम्थकार, श्रमुभृतियाँ, पंच-तत्त्वों से निर्मित विश्व —उसका प्रकाश तथा श्रम्थकार, श्रमुभृतियाँ, पंच-तत्त्वों से सम्बन्धित श्रमेक श्रमुभृतियाँ किव के मानस को तरंगित करती हैं श्रीर वह इन्हीं की सफल श्रभिन्यवित की साधना में व्यस्त रहता है।

किव-धर्म तथा काव्य-कला के उपयु कत विवेचन को ध्यान में रखकर हमें काव्य की भाषा का प्रश्न हल करना होगा। जब हम यह सिद्धान्त-रूप में मान चुके कि किव को मानवी श्रात्मा की श्रभिव्यक्ति श्रपेचित है तो भला क्या उसकी भाषा साधारण समाज की भाषा से भिन्न होगी? जब किव श्रपने लिए काव्य-रचना न करके जन-साधारण के लिए ही करता है तो उसे उन्हों की भाषा भी श्रपनानी होगी; तभी श्रपने काव्य द्वारा वह उन्हें प्रभावित भी कर सकेगा। यदि किव श्रपने गर्व के वश यह समभे कि जनता को ही उसके पास श्राना चाहिए श्रीर जिस भाषा में वह काव्य लिखे उसे सीखने तथा समभने का प्रयत्न करना चाहिए तो यह उसकी भूल होगी। उसे जन-मन के निकट श्राने के लिए, उनमें सहानुभूति जाग्रत करने के लिए, उनकी ही भाषा का प्रयोग करना होगा। श्रव रहा छन्द-प्रयोग का प्रश्न।

काव्य के लिए छुन्द-प्रयोग श्रनावश्यक है; हाँ यह छन्द-प्रयोग श्रवश्य है कि उसके प्रयोग द्वारा श्रानन्द-प्रदान में सहायता मिलती है। यह भी ऐतिहासिक रूप में सही है कि प्रायः सभी श्रेष्ठ कवियों ने छन्दयुक्त ही काव्य रचा है श्रोर उसके द्वारा जो विरोधाभास प्रस्तुत होता है वह विशेष रूप से श्रानन्दप्रद होता है, श्रथवा श्रानन्द उसी के द्वारा प्रस्तुत होता है। यह कहना भ्रामक होगा कि छन्द-प्रयोग द्वारा काव्य में विषमता श्राती है, इसके प्रतिकृत यह कहा जा सकता है कि उसके प्रयोग से कान्य श्रलंकृत हो सकता है। छुन्द् का महत्त्व भावोद्गेक की दृष्टि से श्रिधिक है, क्योंकि छुन्द द्वारा किव का उद्गेलित भाव-संसार सुस्थिर तथा सुन्यवस्थित हो जाता है श्रीर उसकी श्रसंयत तीवता सन्तुलित होकर उन्नत तथा हृद्यशाही हो जाती है। यद्यपि छुन्द-प्रयोग द्वारा भाषा में कृत्रिमता श्राती हैं, फिर भी करुण भाव तथा करुण कथाएँ छुन्दों द्वारा श्रधिक प्रभावपूर्ण हो जाती हैं। इस विषय में यह सिद्धान्त विश्वस्त है कि मानव-हृद्य को श्रसमानता के श्रन्तर्गत समानता का श्रामास श्रानन्द-दायक होगा, इसीलिए छुन्दपूर्ण कान्य भी रुचिकर होता है। इसका प्रमाण यह है कि यदि हम गद्य तथा पद्य दोनों में किसी विषय पर रचना करें तो पद्यात्मक रचना सौगुनी रोचक होगी।

कवि-धर्म तथा कान्यालोचन के स्रतिरिक्त निर्ण्यात्मक निर्ण्यात्मक त्रालोचना स्रालोचना-चेत्र में स्रनेक विशिष्ट विचार प्रस्तुत किये गए। पहले-पहल पाठकों का वर्गीकरण हुस्रा तथा

काच्य में सुरुचि के महत्त्व पर प्रकाश डाला गया। पाठकवृन्द तीन श्रीण्यों में विभक्त किये जा सकते हैं—ग्रज्ञ, प्रौढ़ तथा सुविज्ञ। ग्रज्ञ पाठक श्रनुभव-हीन होते हैं श्रीर काच्य उनके लिए प्रेम श्रथवा लालसा की पूर्ति का साधन-मात्र है। प्रौढ़ों के लिए काच्य का कोई श्राक्षण नहीं श्रीर वे उसकी सावकाश मनोविनोद-मात्र समकते हैं। सुविज्ञ ही ऐसे होते हैं जो काच्याध्ययन सुचार-रूप से करते हैं श्रीर उसमें प्रयुक्त कला को परख सकते हैं। यही वर्ग श्रेष्ट श्रालोचकों को जन्म देता है। श्रज्ञ श्रीर प्रौढ़ दोनों वर्गों द्वारा काच्य की श्रेष्ट परख नहीं हो सकती। सुरुचि के विवेचन में यह सिद्धान्त निश्चित हुश्रा कि प्रत्येक लेखक को श्रपने उपयुक्त पाठक वर्ग का निर्माण करना होता है श्रीर उनमें सुरुचि लाने की चेष्टा करनी पड़ती है। यदि नवीन लेखकवर्ग यह चाहता है कि उसके द्वारा रचित साहित्य की परख ठीक-ठीक हो तो उन्हें जन-रुचि का परिष्कार करना पड़ेगा। श्रीचित्य तथा श्रनुरूपता सुरुचि के मूलाधार हैं।

कवि-धर्म, कान्य, कान्य की भाषा, छन्द-प्रयोग इत्यादि रोमांचक सिद्धान्तों के सम्बन्ध में जो-कुछ भी नवीन अथवा रोमांचक की सिद्धान्त इस समय बने, वे वास्तव में दार्शनिक दृष्टि दार्शनिक व्याख्या से आमक थे। विशेषतः वे सिद्धान्त, जो ग्रामीण भाषा की उपयुक्तता तथा छन्द की अनावश्यकता

के सम्बन्ध में प्रस्तुत किये गए, थोड़े ही दिनों बाद थोथे प्रमाणित हुए स्रौर उनके दार्शनिक विश्लेषण के उपरान्त कुछ स्रन्य विरोधी सिद्धान्त बनाये गए। परन्तु इसके साथ-साथ गद्य तथा काव्य की भाषा और कल्पना के सम्बन्ध में जो मौलिक सिद्धान्त प्रतिपादित किये गए उनकी महत्ता त्राज तक बनी हुई है। कल्पना की परिभाषा तथा उसके ध्येय के विषय में तो जो भी विचार प्रस्तुत हुए कदाचित् वे श्रव तक मौलिक हैं श्रीर सभी श्रालोचक श्राज तक उन्हें मान्य समक्तते श्राए हैं।

किंदि-धर्म तथा काव्य के तत्त्वों में एक प्रकार का किंदि-धर्म तथा काव्य के तत्त्वों में एक प्रकार का किंदि तथा कल्पना आन्तरिक सम्बन्ध है। आदश किंदि वही है जो मानव की समस्त आदमा को प्रेरित करके कियाशील बनाता

है। वह मानव चित्र के श्रनेक स्वाभाविक गुणों को सामंजस्यपूर्ण वनाकर उनकी मर्यादा-रचा करके उन्हें उनके भव्य रूप में प्रदर्शित करता है। उसकी कला विभिन्न गुणों में ऐक्य का प्रसार करके श्रत्यन्त श्राश्चर्यपूर्ण रूप में समन्वय का श्रादर्श प्रस्तुत करती है। इस श्राश्चर्यपूर्ण कला को हम कल्पना के नाम से सम्बोधित कर सकते हैं। साधारणतः किव काव्य-निर्माण में दो मार्गों का श्रनुसरण कर सकता है। एक तो वह कुछ घटनाश्रों का ऐसे रूप में वर्णन कर सकता है जो हमारे लिए स्मरणीय हो जायँ श्रयवा वह ऐसे सत्य का कर सकता है जो हमारे लिए स्मरणीय हो जायँ श्रयवा वह ऐसे सत्य का निरूपण करना श्रारम्भ कर दे जिसके फलस्वरूप वर्णनात्मक तथा ऐतिहासिक किवता का जन्म हो जाय। परन्तु किव चाहे जो भी मार्ग श्रयनाए उसका प्रधान लच्य श्रानन्द की श्रीमव्यंजना तथा उसका प्रसार ही रहेगा। यदि यह सिद्धान्त मान लिया जाय तो यह भी कहना पड़ेगा कि उपन्यास श्रथवा लेख भी काव्य हैं, क्योंकि उनका भी लच्य श्रानन्द ग्रदान है। परन्तु यह निष्कर्ष ठीक नहीं। काव्य का प्रत्ये ह विभिन्न स्पत्र प्रथक रूप में तथा एकरूप होकर श्रानन्द का विस्तार करता है; उपन्यास तथा लेख के लिए यह सम्भव नहीं। काव्य-निर्माण के सम्बन्ध में जिस ग्रामीण जीवन

काट्य-निमाण के सम्बन्ध में जिस आना जापन काट्य-विषय को विषय रूप में अपनाने का आदेश दिया गया तथा भाषा वह तर्क की दृष्टि से अवाञ्चित था। काट्य का लच्य है यथार्थ का आदर्शवत् निरूपण अथवा आदर्श का

यथार्थवत् प्रदर्शनः श्रीर इन दोनों दृष्टिकोणों से प्रामीण जीवन फलप्रद न होगा। श्रमुभव द्वारा यह भी प्रमाणित है कि प्रामीण जीवन में श्रनेक दोष होते हैं। उसका वातावरण श्रवसर ऐसा रहता है जो श्रेष्ठ काव्य के लिए फल-प्रद न होगा। इसके साथ-साथ प्राम-निवासियों में शिचा, सुसंस्कृत विचार तथा श्रमुभवात्मक शक्ति की कमी रहती है। इसी कारण जो भी कविता ग्राम-जीवन को विषयाधार मानकर लिखी जायगी, श्रेष्ठ न हो पायगी। यही

वात ग्रामीण भाषा के प्रयोग में भी मान्य है। रोमांचक श्रालोचक यह कह सकते हैं कि ग्राम-निवासी नित्य-प्रति प्रकृति के संसर्ग में जीवन व्यतीत करते हैं इसिलए उनकी भाषा शुद्ध और नैसर्गिक होगी तथा स्थायित्व के गुरा उसमें सहज ही प्रस्तुत रहेंगे। परन्तु सच बात तो यह है कि भाषा के श्रेष्ठाति-श्रेष्ठ शब्दों तथा श्रन्य गुणों से प्रामीण दूर ही रहते हैं। वेन तो तथ्य तक पहुँच पाते हैं और न उसके श्रन्तरतम में निहित सिद्धान्तों को ही हृद्यं-गम कर पाते हैं। उनका प्रकृति से संसर्ग भी कोई श्रेष्ठ स्तर का नहीं होता; वे तो केवल प्रकृति के उर्वर भागों को ही देखते हैं स्रौर जो कोई भी वस्तु उन्हें जीवन यापन में सहायक होती है श्रपना ली जाती है। वे सदैव एकांगी दृष्टिकोण से प्रकृति का प्रयोग करते हैं। वे उसका सर्वांग रूप देखते ही नहीं। इसके फलस्वरूप उनकी ग्रभिब्यंजना दृषित तथा उलकी हुई होती है। भाषा के श्रेष्ठातिश्रेष्ठ तत्त्व केवल मानसिक किया-प्रतिक्रिया तथा चिन्तन के फलस्वरूप प्रकट होते हैं श्रीर ग्रामीण इनसे वंचित रहते हैं। इस सम्बन्ध में टिप्पणी रूप में यह कहना कि ब्रामीण जो भाषा भावावेश में प्रयुक्त करते हैं वही चुननी चाहिए और भी भ्रामक है। भावावेश में तो ब्रामीण केवल उसी भाषा का उपयोग करेंगे जो उनकी स्मरण-शक्ति द्वारा संचित है। फलतः वे कोई नवीनता भी न ला सकेंगे। इसलिए उनका प्रयोग प्राणहीन ही होगा। सच तो यह है कि यामीणों द्वारा प्रयुक्त भाषा के प्रधान तत्त्व उनकी प्रान्तीयता, स्थानीय तथा भद्दे प्रयोग ही रहेंगे श्रौर यदि ये तत्त्व हटा दिये जायँ तो फिर ग्रामी णों द्वारा प्रयुक्त भाषा तथा साधारण भाषा में अन्तर ही क्या रह जायगा। श्रतः यह सिद्ध है कि श्रामीणों द्वारा प्रयुक्त भाषा काव्य के लिए अनुचित होगी।

भाषा के सम्बन्ध में यह नियम मानना पड़ेगा कि उसकी तीन श्रेणियाँ हैं। पहली है नित्य-प्रित के संवाद की भाषा, दूसरो है गद्य की भाषा तथा तीसरी है काव्य में प्रयुक्त भाषा। इन तीनों का वर्गीकरण कम पर निर्भर रहेगा। संवाद की भाषा में कोई कम नहीं, गद्य की भाषा में कम की मात्रा अधिक रहेगी और सबसे अधिक कम काव्य की भाषा में ही रहेगा। इस दृष्टि से गद्य तथा काव्य में विरोध नहीं; दोनों की भूमिका तथा दोनों के तत्त्व समान हैं; विरोध तो केवल बनावट तथा शैली में होगा। इस लिए अकाव्य रूप में यह कहना कि गद्य तथा काव्य की भाषा में कोई अन्तर नहीं अममृलक है। अन्तर अवश्य है। वास्तविक विरोध होना चाहिए काव्य तथा पद्य में काव्य के पद्य से काव्य के गुण रह भी सकते हैं और नहीं भी, परनतु काव्य में काव्य के

गुण न होना घातक होगा।

काव्य में छुन्द का होना बैसा ही श्रनिवार्य है जैसा काव्य में काव्य के गुर्णों का समावेश । इनका पहला छन्द-प्रयोग ऐतिहासिक कारण तो यह है कि सभी श्रेष्ठ कवियों ने काव्य-रचना में छन्द का प्रयोग किया है ग्रौर श्रदनी कविता श्राकर्षक बनाई है। दूसरा कारण मनोवैज्ञानिक तथा दार्शनिक है। कवि जब काव्य-रचना करता है तो उसमें भावावेश ग्रत्यधिक रहता है। इस भावावेश में कवि-हृद्य उद्देलित हो उठता है श्रीर उसे सकल श्रमिन्यंजना के हेतु श्रपने भावावेश का नियमन करना होता है। इन उद्वेलित भावों को जिस ठहराव की प्रावश्यकता होती है उसी से छुन्दू की ब्युत्पत्ति होती है। छुन्द-प्रयोग हमारी भावनाश्रों को पूर्णरूपेण विकसित करता है; उसके द्वारा हमें सतत विस्मय की अनुभूति मिलती रहती है; कभी वह जायत होती है, कभी सन्तुष्ट हो जाती है। यदि छुन्द इस विस्मय का विकास तथा तुष्टि न करे तो भावावेश शिथिल हो जायगा श्रौर काव्य प्राणहीन । इसलिए छन्द ही नहीं वरन् शब्दों का सुचार-चयन भी त्र्यावश्यक है। इसके द्वारा काव्य श्रपने सहज रंग में रॅग जाता है। मनोवैज्ञानिक रूप से यह कहा जा सकता है कि मानव का मस्तिष्क एक विशेष नियम द्वारा परिचालित होता है श्रौर इस परिचालन का मूलाधार है सामंजस्य की स्थापना ग्रौर उसी की साधना। इस दृष्टि से भी काव्य के लिए छुन्द तथा उच्च स्तर की शब्दावली विशेष रूप में अपेत्तरणीय होगी। छुन्द किव के भावों को प्रभावयुक्त बनाते हैं तथा हमारे ध्यान को आकृष्ट रखते हैं। जिस प्रकार खमीर के मिलाने से मिद्रा की तेज़ी बढ़ जाती है उसी प्रकार छन्द के सुयोग से काव्य का लालित्य द्विगुणित हो जाता है। श्रीर सच बात तो यह है कि कवि छन्द का प्रयोग इसिलए करता है कि वह गद्य न लिखकर काव्य-रचना कर रहा है, क्योंकि विना छन्द-प्रयोग के काव्य श्रपूर्ण रहेगा। यही धारणा संसार के महानू-से-महान् कवियों की रही है।

जिस प्रकार छुन्द कान्य के लिए श्रानिवार्य है उसी प्रकार भाषा-विशेष भी कान्य के लिए श्रानिवार्य है। जैसा कि पहले कहा जा चुका है कान्य-रचना में चिन्तन श्रावश्यक है श्रीर इसी चिन्तन के फलस्वरूप शब्दों का चुनाव करना पड़ जाता है। किव का भावावेश निर्णयात्मक तथा प्रेरक शक्ति द्वारा नियमित होता है श्रीर इन्हीं दोनों मानसिक क्रियाश्रों के फलस्वरूप भाषा के शब्दों का भी संकलन होता चलता है। निर्णयात्मिका शक्ति शब्दों के चुनाव में सतर्क रहती है श्रीर चुने हुए शब्दों की व्यंजना तथा लच्चणा-शक्ति को बार- बार देखती रहती है श्रौर शब्दावितयों को परिष्कृत किया करती है। इस प्रयोग से काव्य की भाषा स्वभावतः श्रालंकारिक हो जाती है श्रौर इसमें कोई दोष भी नहीं। श्रेष्ठ काव्य में तीन स्पष्ट तस्व प्रस्तुत रहेंगे। पहला तस्व है छन्द, दूसरा वाक्य-विन्यास तथा तीसरा है विचार श्रथवा भाव। ये तीनों जब उच्च स्तर पर रहेंगे तो काव्य सहज ही श्रेष्ठ होगा।

काव्य के प्रमुख तत्त्वों में सबसे महत्त्वपूर्ण तत्त्व है कल्पना कल्पना। जिन दो श्रेणियों के काव्य की चर्चा हम पहले कर चुके हैं उन्हें कल्पना ही सुसज्जित किया

करती है। रोमांचक रूप में कभी वह पारलौकिक पात्रों अथवा घटनाओं अथवा भावों में हमारे पार्थिव तथा मानवी जगत् के अनुभवों को साकार किया करती है और कभी हमारे दिन प्रतिदिन के जीवन की घटनाओं, सम्पर्क में आये हुए पात्रों तथा दैनिक अनुभवों को नवीन तथा आकर्षक सड़ना में विभूषित करके प्रस्तुत करती है। जो-जो वस्तुएँ हम अपने दैनिक जीवन में देखकर भी नहीं देखते उन्हें वह ऐसे रूप में प्रदर्शित करती है जो हठात् हमें आकर्षित कर लेती है। हमारा स्वार्थ तथा हमारा दैनिक परिचय जिन वस्तुओं को हीन तथा आकर्षिक समस्त्रकर अलग करके रखता है उन्हीं को हमारी कल्पना पुनः हमारे सम्मुख आकर्षक रूप में ले आती है। हमारे अविश्वास को चिणक अथवा अस्थायी रूप में स्थिति करके परी-देश की सेंर करना ही कल्पना का जच्य है। हमारे अविश्वास के इस चिणक अवरोध में ही काव्य की आहमा का पूर्ण दर्शन निहित है।

कल्पना वास्तव में हमारी प्रेरक तथा निर्णयात्मिका शक्ति द्वारा जनम लेती है। उन्हीं के सहज तथा सरल श्रौर श्रव्यक्त निरीच्या में वह फूलती-फलती है श्रौर विरोधी श्रथवा विषम गुणों के सामंजस्य में श्रपनी भलक दिखला जाती है। जहाँ कहीं भी, श्रसमानता में समानता के भाव हों, विचार तथा उसकी छाया का प्रदर्शन हो, व्यक्तिगत तथा व्यापक सत्यों का निरूपण हो; प्राचीन में नवीन की भावना का प्रसार हो, वहाँ पर कल्पना का श्रम दर्शन श्रवश्य हो जायगा। सुरुचि काव्य का शरीर है, परिकल्पना उसका श्रामू-षण, प्रेरणाएँ उसका जीवन तथा कल्पना उसकी श्रात्मा है।

कल्पना के इस अभूतपूर्व मनोवैज्ञानिक विश्लेषण के निर्णयात्मक आलोचना साथ-साथ कान्य-शैली के अनेक दोषों की ओर भी का प्रसार: संकेत किया गया। और इन संकेतों को अनेक काव्य-शैली के दोप आलोचकों ने सिद्धान्त रूप में अपनाकर निर्णया-

१. देखिए—'काव्य की परख'

रमक त्र्यालोचना-प्रणाली की पुष्टि की। इनके द्वारा किव को यह त्रादेश दिया गया कि उसे ग्रपने काव्य की भाषा का स्तर समरूप रखना चाहिए; सुन्दर तथा त्राकर्षक शब्दावली त्रथवा शब्द-समूह के साथ-साथ नोरस तथा शुष्क शब्दावली का गठवन्धन हितकर नहीं । साधारण भावों ग्रथवा विचारों की पुनरावृत्ति भी बहुत खटकती है। कभी-कभी कवि-वर्ग एक ही प्रकार के माध्यम में सब प्रकार के भावों की अभिव्यंजना करने लग जाते हैं; किसी को नाटकीय माध्यम इतना प्रिय लगते लगता है कि वे उसे समयानुसार न श्रपनाकर मनोनुकृत श्रपनाने लगते हैं जिसके फलस्वरूप काव्य का ग्राकर्षण खो जाता है। इसी प्रवृत्ति के साथ-साथ कभो-कभी यह भी देखने में त्राता है कि वे ऐसे त्रलंकारों त्रयवा विचारों का बोक्त शब्दों पर रख देते हैं जो वे सहज रूप में वहन नहीं कर पाते; कभी भाषा भारी होती है तो विचार थोथे, श्रौर विचार गम्भीर होते हैं तो भाषा शिथिल । इसके विप-रीत यह नियम भी बना कि भाषा के उचित प्रयोग द्वारा काव्य की आत्मा सुरिचत होती है। संयत, मौलिक तथा गम्भीर विचारों से काव्य को शक्ति मिलती है; श्रलंकारों के यथार्थ प्रयोग से उसमें सत्यता श्राती है; चिन्तन तथा करुण भावों के कल्पनापूर्ण प्रदर्शन में उसकी श्रात्मा का पूर्ण विकास होता है।

साहित्य-सम्बन्धी पात्तिक पत्रों के सम्पादन के विषय पत्र-सम्पादन में जो श्रालोचनात्मक विचार प्रस्तुत किये गए उनके श्राधार पर भी निर्णयात्मक श्रालोचना प्रणाली पर

समुचित प्रकाश पड़ता है। सबसे प्रमुख विचार जो श्राधारभूत कहा जा सकता है वह यह है कि श्रालोचक की व्यक्तिगत रुचि श्रालोचना का श्रेष्ठ नियम नहीं बन सकती। यदि वह यह कहे कि श्रमुक स्थल उसे श्ररुचिकर है इसिलिए वह स्थल काव्यहीन है श्रथवा निकृष्ट है तो यह तो श्रालोचना नहीं हुई, मत प्रदर्शन-मात्र हुश्रा; श्रोर इस विषय में किव की बात, जिसमें उसका श्रमुभव श्रोर चिन्तन निहित है, कहीं उपर रहेगी। श्रालोचक को मनुष्य की हैसियत से तो यह श्रधिकार है कि वह किसी भी साहित्य के प्रति श्रपनी श्ररुचि प्रकट करे परन्तु श्रालोचक की हैसियत से नहीं। उसका मत श्रालोचना-सिद्धान्त नहीं बन सकता। उसकी श्रालोचना तभी श्रेष्ठ तथा मान्य होगी जब वह श्रपने श्रध्ययन तथा चिन्तन के फलस्वरूप साहित्यिक श्रेष्ठता के माप के लिए कुछ ऐसे विश्वस्त नियमों का निर्माण कर ले जो दार्शनिक तथा तार्किक दृष्टि से विशिष्ट हो श्रीर जिनके उदाहरण विश्व-साहित्य-कोष से प्रस्तुत

किये जा सकें। जब तक श्रालोचक पहले से श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों का निर्माण नहीं करता श्रोर निर्माण करने के बाद केवल उन्हीं की कसौटी पर साहित्य को नहीं परखता तब तक वह श्रेष्ठ श्रालोचक नहीं कहा जा सकता। उसे काव्य के भेद तथा उपभेद बतलाने होंगे, सबके उपयुक्त सिद्धान्त बनाने होंगे श्रोर उन्हीं सिद्धान्तों के बल पर साहित्य की श्रेष्ठता तथा हीनता घोषित करनी होगी। उसे सिद्धान्तों को प्रमाणित करने के लिए उदाहरण देने होंगे; परन्तु ऐसे छोटे-मोटे उदाहरण नहीं जो इधर-उधर मुँह छिपाए पड़े हों परन्तु ऐसे जो प्रत्यच हों, श्रान्त हों जो इधर-उधर मुँह छिपाए पड़े हों परन्तु ऐसे जो प्रत्यच हों, श्रान्त हों, प्रशस्त हों श्रोर महत्त्वपूर्ण हों। श्राकिसमक श्रथवा इधर-उधर बिखरी हुई न्यूनता विशेष महत्त्व नहीं रखता। यदि श्रालोचक का दृष्टिकोण दार्शनिक है और उसकी श्रालोचना-प्रणाली सैद्धान्तिक तथा तर्कपूर्ण है तो कलाकार को उसका श्रादेश सहर्ष श्रपनाना होगा। श्रालोचक को उदाहरणसहित उन-उन स्थानों की श्रोर स्पष्ट संकेत देना होगा जहाँ कलाकार ने भूल की है श्रीर ऐसे सिद्धान्तों का पूर्ण श्रालोक दिखाना पड़ेगा जिनके सहारे उन भूलों का प्रदर्शन तथा उनका संशोधन हो सके। परन्तु प्रायः ऐसा नहीं होता।

पत्रकारिता तथा समाज पत्रकारिता द्वारा जो साहित्य-सेवा श्रौर साहित्य-प्रेम का प्रसार हो सकता है उस पर विचार करते हुए यह मत निश्चित हुश्रा कि समाज तथा राष्ट्र के साहित्यिक उत्थान में पत्रकारिता का विशेष महत्त्व है। पत्रों के

श्रमेक स्तम्मों, विशेषतः श्राह्मोचना-स्तम्भ के श्रन्तर्गत साहित्य-रचना श्रौर सामाजिक, राजनीतिक तथा धार्मिक प्रश्नों पर ऐसे विचार प्रस्तुत किये जा सकते हैं जिनसे जन-रुचि का पिर्ष्कार हो सकता है, श्रसत्-साहित्य की निन्दा हो सकती है श्रौर सत्-साहित्य की प्रशंसा की जा सकती है। परन्तु श्रक्सर ऐसा होता है कि श्रालोचकवर्ग श्रपना उत्तरदायित्व भूल जाता है। वे लेखक की कृति को श्रलग रख देते हैं श्रौर उसके व्यक्तित्व, उसके व्यवसाय, उसके पिरवार, उसकी शिचा इत्यादि पर कठोर श्राधात करने लग जाते हैं। कुछ श्रस्यन्त पुरानी साहित्यिक कृतियों को, जो भूली जा चुकी हैं श्रौर जिनमें लेखक की कुछ भी प्रतिभा प्रदर्शित नहीं हुई, पुनः समालोचनार्थ हूँ द निकालते हैं श्रौर उन पर कठोर श्राधात श्रारम्भ कर देते हैं जिससे कि उसका दिल दुखे। लेखक की साहित्यिक चमता तथा काव्य-प्रतिभा की श्रालोचना कदाचित् ही हो पातो हो। इस कार्य से किव की रचना पर तो प्रकाश क्या ही पड़ता; प्रकाश पड़ने लगा श्रालोचक के हेष, उसकी ईर्ध्या तथा उसके श्रोडेपन पर।

त्रालोचक की भाषा तथा शैली समालोचना श्रालोचक का जन्म-सिद्ध श्रिधिकार है। रचनाश्रों के जो-जो दोष वह उदाहरणसहित प्रमाणित कर सके वे भी चम्य हैं। लेखक को भी उत्तर देने का श्रिधकार है; शिकायत करने का श्रिधकार नहीं।

उसे यह भी कहने का अधिकार नहीं कि उसकी रचना की आलोचना में अमुक प्रकार की भाषा का प्रयोग हो अथवा उसके दोषों की खोर दृष्टिपात ही न किया जाय श्रौर उसके गुर्गों की ही प्रशंसा की जाय। श्रालोचक को व्यंग्य-पूर्ण अथवा कठोर शैली व्यवहत करने का भी पूर्ण अधिकार है, परन्तु उसे पहले यह निश्चित कर लेना चाहिए कि वह अपनी शैली तथा भाषा द्वारा किस प्रकार का प्रभाव डालना चाहता है ग्रीर उसका वास्तविक लच्य है क्या। अपने लच्य तथा अपने विचारों को पूर्ण रूप से नाप-तोलकर उसे आलोचना लिखने पर उद्यत होना चाहिए। परन्तु ज्यों ही ग्रालोचक यह जताने लगता है कि वह लेखक की कृति की ग्रपेचा उसके व्यक्तित्व, उसकी शिचा तथा व्यवसाय इत्यादि के विषय में अधिक जानकारी रखता है तो उसकी श्रालोचना त्रालोचना न होकर द्वेष तथा ईर्ष्या का प्रदर्शन-मात्र रहेगी। इस कार्य के फलस्वरूप त्रालोचक त्रापने श्रेष्ठ स्थान से गिर जाता है; वह साहित्य-मन्दिर के पुजारियों को ग्रनाइत तथा ग्रपमानित करता है ग्रौर साहित्य-देवता के श्राप का पात्र बनता है। सबसे ग्रच्छी बात तो यह होती कि देश के अनेक विषयों के ख्याति-प्राप्त विद्वानों की एक ऐसी समिति बन जाती जो साहित्या-लोचन की एक तर्कयुक्त नियमावली बना लेते और वैज्ञानिक तथा तार्किक श्राधार पर विद्वजनों की साहित्यिक कृतियों की सत्-समालोचना का निर्देश देते; श्रौर स्वयं भी साहित्य-संसार की सेवा के लिए श्रादर्शवत् श्राजीचना लिखते रहते।

पत्रकारिता के त्रेत्र में सबसे अधिक हानि ऐसे व्यक्तियों आलोचकों के दोप द्वारा होती है जो अपने सम्पादित पत्रों की आहक-संख्या बढ़ाने के लिए ऐसे निकृष्ट साधनों को अपनावे हैं जो अत्यन्त हेय तथा कलुषपूर्ण होते हैं। इन साधनों में सबसे हेय वह प्रवृत्ति हैं जिसके वशीभूत होकर आलोचक वर्ग गड़े हुए मुदें उखाड़ता है और उसी पर टीका-टिप्पणी करना आरम्भ कर देता है। वह लेखकों की अपिर-पन्वावस्था की तथा भूली-भुलाई कृतियों को पुनः पाठकवर्ग के सम्मुख लाकर भर्त्सना आरम्भ कर देता है और उसमें एक विचित्र आनन्द का अनुभव करता है। ऐसे-ऐसे भूले-भुलाए लेख प्रस्तुत किये जाते हैं जिन्हें लेखक स्वयं हीन

कह चुका है श्रोर उसके लिए चमा-प्रार्थी रह चुका है। परन्तु ईर्ष्या तथा द्वेष-वश यह श्रालोचकवर्ग इतना पितत हो जाता है कि विना सोचे-विचारे इतनी व्यंग्यात्मक तथा कुरुचिपूर्ण श्रालोचना लिख डालता है जिसका प्रभाव लेखक-वर्ग पर श्रत्यन्त विषम रूप में पड़ता है श्रोर साहित्य की श्रपार चित होती है।

जैसा कि पहले हम संकेत दे चुके हैं, यालोचकवर्ग जब केवल व्यक्तिगत रुचि के ग्राधार पर श्रालोचना लिखता है श्रीर न तो किसी सिद्धान्त का
ही ग्राधार लेता है श्रीर न दोषों को प्रमाणित करने के लिए कोई समुचित
उदाहरण ही देता है तब उसकी श्रालोचना श्रत्यन्त दूषित हो जाती है। इस
दोष से ग्रसित वह तर्क के स्थान पर स्वेच्छाचारिता तथा सिद्धान्त के स्थान
पर वितर्णडावाद का प्रयोग करेगा। वह न तो श्रपना श्रर्थ ही स्पष्ट कर पायगा
श्रीर न श्रपने निर्णय को ही उचित प्रमाणित कर सकेगा। कभी-कभी यह भी
होता है कि दोषों के प्रमाण में उदाहरण तो दिये जाते हैं, परन्तु वे उदाहरण
इतने श्रसंगत होते हैं कि वे प्रमाण की पृष्टि ही नहीं करते। वे प्रायः ऐसे
स्थल होते हैं जिनके श्रर्थ श्रालोचक स्वयं ही नहीं समभ पाया है। ऐसा प्रतीत
होता है कि श्रालोचक ने सरसरी निगाह से भी लेखक की रचना नहीं पढ़ी
श्रीर पढ़ी भी तो श्रालोचना लिखने के बाद।

जब हम यह सिद्धान्त निर्धारित कर चुके कि किव का प्रमुख लच्य जीवन के सबसे अधिक आनन्दपूर्ण तथा उल्लासपूर्ण भावों का निरूपण है तब आलोचक को आलोचना लिखते समय निर्धारित तन्त्वों को पूर्ण रूप से ध्यान में रखना होगा। उसे सम्पूर्ण किवता पर चिन्तन करना होगा। केवल स्फुट स्थलों के गुण-दोष को ध्यान में रखकर लिखी हुई आलोचना न तो उचित होगी और न म्राह्य। चाहे मूर्ति-कला हो अथवा चित्र-कला अथवा काव्यकला, आलोचक को सम्पूर्ण मूर्ति, सम्पूर्ण चित्र तथा सम्पूर्ण किवता को समुचित रीति से समभने के पश्चात् ही सिद्धान्तों के आधार पर अपने विचार प्रस्तुत करने चाहिएँ। जो भी आलोचक एक ही तन्त्व अथवा अर्थ अथवा एकांगी दृष्टिकोण के आधार पर आलोचना लिखेगा, साहित्य की मर्यादा की रचा न कर सकेगा। मानसिक तथा नैतिक स्वस्थता आलोचक का सर्वश्रेष्ठ गुण है; यह उसकी श्रेष्ठ आलोचना का भी मूल मन्त्र है।

उन्नीसवीं शती में त्रालोचनात्मक प्रगति उन्नीसवीं शती के पहले के पच्चीस वर्षों में ऐसे श्रनेक श्रालोचक हुए जिन्होंने श्रालोचना-चेत्र को श्रपनी प्रतिभा तथा मौलिकता से श्रालोकित किया श्रीर नवीन तथा मौलिक सिद्धान्तों का प्रतिपादन भी किया। यों तो इस शती के आरम्भ में ही रोमांचक आलोचना की नींव पड़ चुकी थी और १७६८ ईसवी में पुस्तकों की भूमिका के रूप में अनेक नवीन आलोचनात्मक तस्वों, काव्य के मूल तस्वों — विषय, भाषा, छन्द इत्यादि — पर साहित्यकारों ने अपने मत का प्रदर्शन किया था; परन्तु उन्नीस वर्ष वाद जिन अपूर्व आलोचना-सिद्धान्तों का प्रतिपादन हुआ कदाचित् उनको समता आज तक नहीं हो सकी। इसी समय जैसा कि हम पहले वर्षान दे आए हैं काव्य के मूल तस्वों की व्याख्या मनोवैज्ञानिक तथा दार्शनिक दृष्टिकोण से की गई और कल्पना की वास्तविक आतमा की परख हुई। पत्रकारिता-चेत्र से सम्बन्धित आलोचनात्मक लेखों में जिन आलोचनात्मक तस्वों की और संकेत किया गया उसी में आगामी वर्षों की आलोचना-प्रणाली का बीज निहित था।

त्र्यालोचना की परिभाषा श्रालोचना के नियमों, श्रालोचकों के लच्य, श्रालोचना के तत्त्वों तथा उसके वर्गीकरण-सम्बन्धी जो-जो विचार, उन्नीस से लेकर पच्चीस वर्ष श्रर्थात् छः वर्षों के श्रन्त-र्गत प्रस्तुत हुए वास्तव में श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण हैं।

श्रालोचना की साधारण परिभाषा बनाते हुए यह विचार प्रस्तुत किया गया कि श्रालोचना का प्रधान कार्य साहित्यिक कृतियों के गुण-दोष का उदाहरणसहित विवेचन श्रोर तर्कपूर्ण तथा सूच्म विश्लेषण है। परन्तु साधारणतया श्रालोचक-वर्ग इस परिभाषा के सही श्रर्थ न समक्तर छिद्रान्वेषी बन जाते हैं। वे किवता की एक साधारण पंक्ति को तोड़-मरोड़कर उसके हजारों शब्दार्थ लगाने लग जाते हैं श्रोर मनमाने रूप में उसकी श्रच्छाई-बुराई पर विचार करने लगते हैं। उनका उदेश्य प्रायः लेखक को हीन तथा उसकी कृति को निरर्थक प्रमाणित करता रहता है श्रोर श्रपने-श्राप वे साहित्य के श्रेष्ठ श्रालोचक तथा कला के श्रपूर्ण पारखी होने का दावा करते हैं। श्रपने गर्व का प्रदर्शन ही उनका मुख्य उदेश्य रहेगा। वे लेखक को 'बेचारा' कहकर श्रीर उसकी रचना को जीवन-यापन का साधन-मात्र समक्तकर उसे साहित्यिक न्यायालय में ला खड़ा करेंगे श्रीर उसे सब प्रकार से दोषी ठहराकर श्रपनी न्यायश्रयता का परिचय हेंगे।

लेखकवर्ग तथा श्रालोचक परन्तु इसमें लेखकों का भी दोष है। लेखकवर्ग इतनी श्रिधिक पुस्तर्के लिख रहा है कि प्रत्येक व्यक्ति को उन सबका श्रध्ययन श्रत्यन्त दुष्कर है; इसलिए यह स्वाभाविक ही है कि एक ऐसे श्रालोचकवर्ग की माँग

की जाय जो रचित साहित्य का रसास्वादन पहले करे श्रौर श्रन्ततोगःवा उसका परिचय साधारण पाठकवर्ग को भी दे। श्रेष्ठ लेखक का परिचय देना श्रेष्ठ श्रालो- चक का श्रेष्ठ कर्तव्य है। श्रोर जब श्रालोचक इस श्रनुसन्धान का भार वहन करके श्रच्छे तथा हुरे लेखकों का वर्गीकरण तथा विवेचन देगा तो लेखकवर्ग को रुष्ट होने का श्रधिकार नहीं होगा। परन्तु प्रायः ऐसे श्रनुसन्धान में एक विषम प्रवृत्ति का जन्म हो जाता है। श्रालोचक लेखक को ऐसा प्राणी समक्षने लगता है जिसकी न तो कोई सामाजिक उपयोगिता है श्रीर न जिसे कोई सम्मान ही मिलना चाहिए। श्रपने गर्व के प्रदर्शन तथा श्रपनी ईप्पा के प्रकाश के लिए वह लेखकों की रचनाश्रों को चुन लेते हैं श्रीर उनकी खिल्ली उड़ाना श्रारम्भ कर देते हैं; केवल श्रपने वाक्-चातुर्य का वे उसे शिकार बनाते रहते हैं। वे लेखकों का मनोनुकृल श्रपमान करके श्रपनी प्रतिष्टा बढ़ाने का प्रयत्न करते हैं श्रीर धोरेधीरे उन्हें यह श्राभास होने लगता है कि वे स्वयं ईश्वर हैं श्रीर उनके सम्मुख प्रत्येक लेखक को नतमस्तक होकर उनकी पग-धूलि लेने को उद्यत रहना चाहिए।

श्रालोचकवर्ग प्रायः जिस शैली का प्रयोग करता है उसमें तर्क की अपेचा वितराखावाद और सिद्धान्त-प्रतिपादन की अपेचा गर्वोक्ति ही अधिक रहती है। एक व्यंग्यपूर्ण वक्तव्य देकर वे आलोचना-शास्त्र के महान् ज्ञाता बन बैठते हैं ग्रौर जिस तत्परता तथा शीव्रता से वे ग्रपने साहित्यिक वक्तव्य प्रका-शित करते हैं उसे देखकर श्राश्चर्य ही होता है। उनकी धारणा यह रहती है कि यदि शीव्रता तथा तत्परता से बालोचनात्मक सम्मति न दी जायगी तो साधारण पाठकवर्ग प्रभावित ही नहीं होगा और जब साधारण पाठकवर्ग प्रभा-वित ही नहीं हुआ तो आलोचक को मान-प्रतिष्ठा कैसे मिलेगी ? पुस्तकों के परिचय के विषय में यह बात श्रीर भी श्रधिक देखने में श्रायगी। श्रालोचकवर्ग का यह कहना है कि साधारण जनता की यह प्रवृत्ति है कि उसे कुछ ऐसे चटपटे विषय मिलने चाहिएँ जिन पर वे श्रापस में वाद्विवाद कर सकें श्रीर श्रालोचक पुस्तकों के विषय में चटपटे वक्तव्य देकर ही जन-साधारण को त्राकर्षित कर सकता है। इसी प्रवृत्ति के फलस्वरूप ग्रालोचक यह समभने लगे हैं कि जब तक कोई फड़कती हुई बात नहीं कही जायगी आलोचना न तो सर्वेषिय होगी श्रौर न उपयोगी। श्रालोचना जितनी ही श्रविक चमत्कृत तथा विस्मयकारिणी होगी: जितनी ही उसमें चकाचौंध में डालने की शक्ति होगी उतनी ही वह लोकप्रिय होगी।

त्र्यालोचकों की प्रवृत्ति सिद्धान्त रूप में यह कहा जा सकता है कि आलोचना का प्रधान लच्चण साहित्यिक कृति के रूप, रंग, आकार, प्रकार तथा उसकी वास्तविक आत्मा का प्रदर्शन है। परनतु इस सिद्धान्त की अवहेलना करते हुए आलो- चक कभी तो विषय-वस्त के गुगा-दोष, कभी देश, काल, कार्य के नियम का उल्लंघन, कभी रचनात्रों के अनैतिक तत्त्वों पर प्रकाश डालकर पूर्णतया सन्तुष्ट हो जाते हैं। हाँ, ग्रगर बहुत हुमा तो दो-एक बातें शैली के उन्नत ग्रथना हेय रूप पर कहकर श्रीर पात्रों को श्रेष्ठ अथवा निकृष्ट प्रमाणित करके विश्राम ले लेते हैं। वे यह कभी भी नहीं बतलाते कि श्रमुक रचना में कौनसे रस का प्रति-पादन किया गया है, उससे आनन्द-प्राप्ति किन-किन तत्त्वों द्वारा होती है, उसकी श्रात्मा किस प्रकार विकसित हुई तथा उसमें कौनसे ऐसे कल्पनात्मक तत्त्व हैं जिनके द्वारा सुरुचि का प्रसार होगा। रचना के बाह्य आकार-प्रकार पर तो भारी-भारी वक्तव्य रहेंगे श्रीर उसकी श्रात्मा विषयक कदाचित् एक भी विचार प्रस्तुत नहीं किया जायगा। ऐसे ब्रालोचंक यह कभी भी जानने का प्रयत्न नहीं करेंगे कि श्राखिर लेखक का उद्देश्य क्या था श्रीर श्रभीष्ट-सिद्धि में वह कितना सफल अथवा विफल हुआ। कभी-कभी साहित्यिक रचनाएँ भी इस कोटि की होती थीं कि उनकी ग्रालोचना बाह्य ग्राकार-प्रकार के ग्राधार पर ही हो सकती थी; उनमें न तो साहित्य की ग्रात्मा होती थी, न उसके विश्ले-षण की श्रावश्यकता। साधारणतया जो श्रालोचना लिखी जाती थी वह या तो बिलकुल ही नीरस होती अथवा इतनी सैद्धान्तिक कि पाठकों को केवल सिद्धान्त ही हाथ लगता था। उनके लिए सहानुभूतिपूर्ण विवेचन तथा तर्क-युक्त विश्लेषण अत्यन्त दुष्कर कार्यथा। कुछ तो केवल गुणों का ही हिंहोरा पीटते और कुछ दोषों के प्रदर्शन में आनन्द लेते और जन-साधारण में इतनी कुरुचि प्रसारित कर देते कि जहाँ कहीं भी छिद्रान्वेषण होता उन्हें श्रात्मिक सन्तोष तथा श्रानन्द मिलने लगता।

त्र्यालोचकों का वर्गीकरण त्रालोचना की जो भी प्रचलित व्यवस्थाएँ थीं उन्हीं के श्राधार श्रालोचकों का वर्गीकरण भी किया गया। प्रथम श्रेणी उन श्रालोचकों की निर्धारित हुई जो श्रापने दल-विशेष के मत का प्रतिपादन करते श्रीर

य्यन्य कोई याधार न यपनाते। ऐसे यालोचक 'राजनीतिक यालोचक' यथवा 'पचावलम्बी यालोचक' कहलाए। ये य्रपने दल-विशेष का इतना ध्यान रखते कि जो भी लेखक उनके दल के सिद्धान्तों के विरुद्ध लेखनी उठाता ग्रौर उनके यादशों का यनुसरण न करता उसका यपमान करने पर ये तुल जाते ग्रौर प्रम्त में यह प्रमाणित करने की चेष्टा करते कि वह लेखक हीन, निकृष्ट तथा निकम्मा है। इस वर्ग के त्रालोचक लेखक की रचना को तो ताक पर रख देते श्रौर उसके व्यक्तित्व पर चोट-पर-चोट करने लगते श्रौर कीचड़ उद्यालते। श्रपने हेप के वे इतने वशीभूत हो जाते कि साधारण मानवता का भी ध्यान उन्हें न रहता श्रौर जिस प्रकार एक क्रूर बिल्ली श्रसहाय चूहे को कोने में पकड़कर श्रपने पंजों से इधर-उधर उल्लालती है श्रौर उसे सफाचट करके मूँ लों पर ताव देती है उसी प्रकार यह श्रालोचकवर्ग विरोधी दल के लेखकों के पीछे पड़ जाता श्रौर उन्हें मारकर ही दम लेता। उनका सिद्धान्त है: तर्क का उत्तर गाली।

श्रालोचकों की दूसरी श्रेगी में ऐसे व्यक्ति थे जो श्रालोचना लिखने में एकांगी दृष्टिकोण ही अपनाते थे। ये अपनी एक गोष्ठी-सी बना लेते और जो भी कृति इस गोष्ठी की साहित्यिक रुचि के विपरीत होती, श्रौर जो भी लेखक इस गोष्टी के साहित्यिक श्रादशों को न अपनाते उनके कृपा-पात्र न होते। इनमें कुछ गोष्टियाँ तो ऐसी थीं जो शैली के स्रालंकारिक सौन्दर्य को महत्त्व देतीं श्रीर कुछ ऐसी जो उसमें सरलता श्रीर स्पष्टता ही श्रपेचणीय समभतीं। कुछ ऐसे जेखकों को ब्रादर्शवत् मानतीं जो केवल शब्दों के चुनाव को ही श्रेष्ठ समक्ते और कुछ ऐसों को जो अर्थ-गाम्भीर्य को प्रश्रय देते। इस वर्ग के आलोचकों का सबसे बड़ा दोष यह था कि जो भी लेखक उनकी रुचि के अनुसार साहित्य-रचना न करता उनमें वे कोई भी अन्य गुण देखने को तैयार ही न होते । चाहे उस लेखक में अनेक प्रशंसनीय गुण होते वे उसकी श्रोर से विमुख ही रहते । इस वर्ग के श्रालोचक वस्तुतः यह सिद्ध कर देते हैं कि लेखक में सुरुचि ग्रथवा साहित्यिक गुणों की कमी नहीं; कमी है त्रालो-चकों के मस्तिष्क में, हृदय में, साहित्यिक ज्ञान में। इसलिए इस वर्ग के श्रालोचकों की लिखी हुई श्रालोचना दोषपूर्ण होगी। साधारण नियम तो यह होना चाहिए कि यदि किसी त्रालोचक को त्रमुक गुण रुचिकर है त्रथवा श्रमुक दृष्टिकोण प्रिय है तो उसे उन्हीं लेखकों को हूँ इकर पड़ना चाहिए जिनमें उसके मनोनुकूल गुण उपस्थित हों; उन्हें प्रत्येक लेखक से अपनी मनोनुकूल रचनात्रों को माँगने का श्रधिकार नहीं। यदि उन्हें स्रालंकारिक शैली रुचिकर है तो ऐसे श्रनेक लेखक हैं जो इस प्रकार की शैली में बहुत-कुछ लिख चुके हैं श्रौर वे समयानुसार उनका पठन-पाठन कर सकते हैं श्रौर यदि उन्हें स्पष्ट तथा सरत शैली रुचिकर है तो ऐसे लेखकों की भी कमी नहीं। लेखक को अपनी रुचि के अनुसार साहित्य-रचना का पूर्ण अधिकार है और आलोचक को भी श्रपने मनोनुकूल लेखक चुनने का वही श्रधिकार प्राप्त है। परन्तु उसे यह श्रिधिकार कदापि नहीं कि वह प्रत्येक लेखक से श्रपनी रुचि के श्रमुकूल ही साहित्य-रचना की माँग करे। ऐसे श्रालोचकों को श्रपनी रुचि को पाठकवर्ग के सिर पर थोपने का कोई भी अधिकार नहीं। उन्हें स्पष्टतया यह कह देना

चाहिए कि मुसे यह शैली अथवा यह पुस्तक रुचिकर है और जो लोग ऐसी ही रुचि रखते हों उन्हें में इस पुस्तक के अध्ययन का आमन्त्रण देता हूँ। उन्हें यह कहने का तो कभी भी अधिकार नहीं कि अमुक लेखक अथवा अमुक पुस्तक मुसे प्रिय नहीं इसलिए वह सबके लिए हेय तथा निरर्थक है। प्रत्येक लेखक अपनी शैली तथा अपने दृष्टिकोण को अपनाने और अेष्ठ रूप में उसे च्यवहृत तथा प्रदृशित करने के लिए स्वतन्त्र है और आलोचक को अपनी व्यक्तिगत रुचि की वेडियाँ उसके पैरों में डालने का कोई अधिकार नहीं।

तीसरे तथा चौथे वर्ग के ग्रालोचक क्रमशः ऐन्द्रजालिक तथा शाब्दिक त्रालोचक कहे जा सकते हैं। ऐन्द्रजालिक त्रालोचक साहित्य के साधारण. सरल तथा सहज रूप से प्रभावित नहीं होते । वे प्रत्येक स्थल पर गृहार्थ की खोज में भटकते हैं। जब तक शैली जटिल न हो, शब्दों का प्रयोग गूढ़ तथा संकेत अत्यन्त क्रिष्टन हों वे सन्तुष्ट नहीं होते। वे अपने को सब प्रकार से सर्वज्ञ समक्तने लगते हैं और जो भी विचार अपूर्व, गृह अथवा संकेतात्मक होते हैं उनको सुनकर वे 'साधवाद ! साधवाद !' कह चलते हैं। परन्तु जो भी साहित्य जन-साधारण समक्त ले अथवा हृद्यंगम कर ले उनके लिए निम्न कोटि का होगा: वे तो यही चाहेंगे कि सिवाय उनके दूसरा उसकी समभ ही न सके श्रौर वे ही उसके टिप्पणीकार समके जायें। जब तक उनके इस गर्व की पूर्ति नहीं होती कोई भी रचना उन्हें रुचिकर नहीं होती। शाब्दिक श्रालो-चक वे हैं जो केवल व्याकरणात्मक श्रशुद्धियों के पीछे पड़े रहते हैं; जहाँ उन्हें किसी वाक्य ग्रथवा पंक्ति में कोई ग्रशुद्ध प्रयोग दिखाई दिया ग्रथवा कोई व्याकरणात्मक दोष दृष्टिगत हुन्त्रा कि उन्हें सन्तोष मिलने लगता है श्रीर उसी पर वे विस्तारपूर्वक टीका-टिप्पणी श्रारम्भ कर देते हैं। शब्द का श्रचर-विन्यास, छुन्द की गति-भंग, पंक्ति की श्रश्चिद्ध की मीमांसा उन्हें इतनी मनोनीत होती है कि वे ग्रन्य गुण भूल जाते हैं। श्रेष्ठ साहित्य, ऐसे व्यक्तियों के द्वारा हीन प्रमाणित होता रहता है; वे न तो श्रेष्ठता को परख सकते हैं श्रीर न स्वयं उनमें कोई उन्नत भावना रहती है।

त्रालोचना-चेत्र में प्रायः यह देखने में श्राता है कि जो व्यक्ति अत्यन्त प्रतिभाशाली तथा मौलिक विचार वाले होते हैं साधारणतः श्रेष्ठ कोटि के श्रालोचक नहीं बन पाते। उनका दृष्टिकोण बहुधा एकांगी हुश्रा करता है श्रौर वे प्रत्येक साहित्यिक रचना को श्रपनी श्रेष्ठ प्रतिभा की कसौटी पर कसते हैं, जिसका परिणाम यह होता है कि उन्हें प्रायः श्रधिकतर रचनाएँ थोथी तथा निम्न कोटि की प्रतीत होने लगती हैं। नवीन लेखकवर्ग के प्रति तो वे कभी

भी सहानुभृति प्रदर्शित नहीं कर पाते। पुराने तथा प्रतिभाशाली लेखक ही उनकी कसौटी पर खरे उत्तर सकते हैं। परन्तु जिन व्यक्तियों में साधारण प्रतिभा तथा साधारण विद्वता रहती है वे प्रायः श्रच्छे श्रालोचक होते हैं। इसका कारण यह है कि उनमें न तो गर्व की मात्रा अधिक होती है और न अपनी विद्वत्ता का ही चश्मा वे लगाए रहते हैं। वे दूसरे के दिष्टकोण को सोचने-समभने तथा सीखने-सिखाने को सदैव तत्पर रहते हैं। उनमें इतनी सुरुचि तथा इतना मानसिक सन्तुलन रहता है कि वे पच्चात तथा एकांगी दिष्टकोण से बहुत दूर रहते हैं; उनमें दूसरों को पास से निरखने की श्रपूर्व चमता रहती है; वे सभी जगह सभी शैलियों तथा सभी विषयों में सुरुचि रखते हैं: श्रेष्ठ साहित्य उन्हें जहाँ भी मिले वे प्रसन्नतापूर्वक उसे प्रहण करने को उद्यत रहेंगे। उनका मानस एक प्रकार से सदैव साफ तथा स्वच्छ रहता है श्रौर वे उसे सब प्रकार के प्रभावों को प्रतिबिध्वित करने योग्य बना लेते हैं। उनका स्पष्ट सिद्धान्त यह रहता है कि ''चाहे सुक्तमें देवो शक्ति ही क्यों न हो यदि मुक्तमें सहानुभूति नहीं तो मेरा कोई मूल्य नहीं।" यह कहीं श्रच्छा है कि श्रालोचक, जहाँ कहीं भी उसे सौन्दर्यानुभूति मिले, ग्रहण करे श्रीर हमें उस श्रीर श्रमसर कर दे । ऐसा श्रालोचक किस काम का जो श्रपने गर्व, क्रोध, ईव्या इत्यादि के वशीभूत लेखकों को हीन प्रमाणित करे। ऐसे श्रालोचक श्रालो-चना-चेत्र में साहित्य के घोर शत्र हैं।

परिभाषात्र्यों का निर्माण उन्नीसवीं शती के प्रथम चरण में रोमांचक विचार-धारा के श्रन्तर्गत काव्य के साधारण रूप-रंग तथा श्राकार-प्रकार पर विस्तृत तथा स्फुट रूप में भी विचार होता रहा। कदाचित् किसी भी युग में काव्य

की इतनी अधिक तथा इतनी स्वाभाविक, मनोवैज्ञानिक, दार्शनिक तथा सौन्दर्यपूर्ण परिभाषाएँ नहीं बनीं जितनी इन पच्चीस वर्षों में निर्मित हुईं। जिस परिभाषा के अनुरूप तथा जिन तस्त्रों के आधार पर और जिस लच्य को सम्मुख रखकर काव्य-रचना अठारहवीं शती में हुई थी उनकी प्रतिक्रिया आवश्यक तथा अनिवार्य थी। काव्य की परिभाषा बनाने तथा उसके अनेक गूढ़ तस्त्रों को सममने में आलोचकों ने जिस तत्परता तथा सूम्म का परिचय दिया उसकी जितनी प्रशंसा की जाय थोड़ी होगी। इसी युग में काव्य का स्तर उन्नत हुआ और किव उस पद पर आसीन किया गया जहाँ से वह

साधारणतया काव्य जीवन की घटनात्रों अथवा प्रकृति-जीवन का

काठ्य सहज दिग्दर्शन कल्पना तथा भावनात्रों की सहज उत्तेजना द्वारा लययुक्त स्वरों में कराता है। वस्तुतः

काव्य कल्पना ग्रौर ग्रावेश की भाषा है ग्रौर हमारे जो-कुछ भी श्रनुभव सख-दुःख के चुणों का निर्माण करते हैं उससे सहज ही सम्बन्ध जोड़ लेते हैं। कान्य का स्रोत प्रत्येक स्थान पर दृष्टिगत होगा ग्रौर हमारे जीवन की प्रत्येक अनुभूति में उसका प्राण निहित है। उसकी भाषा सार्व-जनिक है और हमारे हृद्य को छती रहती है; श्रीर जो भी व्यक्ति उसके प्रभाव को नहीं ग्रहण करता श्रीर उससे विमुख रहता है वह न तो जीवन की महत्ता समभता है श्रीर न श्रपने जीवन का ही मृल्य जानता है। साधारण जनता का यह विचार कि काव्य हमारे अवकाश का मनोरंजन मात्र है और तुच्छ है श्रामक है। शताब्दियों से मानव-समाज काव्याध्ययन द्वारा श्रानन्दित होता श्राया है श्रीर भविष्य में भी उसका श्रानन्द कम नहीं होगा। कुछ लोग यह भी समभते हैं कि काव्य केवल पुस्तकों में लिखा रहता है श्रीर उसके कुछ छन्द-विशेष हैं जिनमें उसकी रचना होती है; यह विचार श्रौर भी श्रामक तथा दृषित है। काव्य कहाँ नहीं है ? जहाँ कहीं भी शक्ति है, सीन्दर्य है, सामंजस्य है वहीं काव्य भी है। जल की तरंग में, पुष्पों की उमंग में, प्रकृति के प्रत्येक स्थल पर काव्य-सुन्दरी का दर्शन होता रहता है। यह सच है कि इतिहास का श्रध्ययन गम्भीर तथा महत्त्वपूर्ण है परनतु यह शाश्वत सत्य है कि काच्या-ध्ययन ग्रिधिक गौरवपूर्ण है ग्रौर उसका साम्राज्य विशाल है। इतिहास तो केवल उन घटनाओं का लेखा रखता है जो समय-समय पर किसी देश श्रथवा राष्ट्र के जीवन में घटित होती रहती हैं। वे घटनाएँ नीरस होती हैं श्रौर युद्ध तथा उससे सम्बन्धित विभिन्न विभागों द्वारा सीमित रहती हैं; उनमें गति नहीं होती, उनमें प्राण नहीं होता, इसलिए उनमें त्रानन्द की मात्रा भी नहीं के बराबर रहती है। परन्तु काव्य केवल लेखन-शेली नहीं, वह जीवन का मूला-धार है, उसका जीवन-तस्व है। इसके श्रतिरिक्त जो-कुछ भी है ब्यर्थ है, निरर्थंक है, मृत है। जीवन का जो भी सार है वह उसका काव्य है। भय, श्राशा, प्रेम, घृणा, द्वेष, ईंष्यां, पश्चाताप, प्रशंसा, स्राश्चर्यं, करुणा, नैराश्य उन्माद, सभी में काव्य निहित है। काव्य हमारे जीवन-तत्त्व में प्रतिष्ठित उस त्रग्रु के समान है जो फूल-फलकर हमारे सारे व्यक्तित्व को स्वस्थ तथा उन्नतं बनाता रहता है; बिना उसके मानव पशु-समान रहेगा। मानव-समाज के सभी प्राणी-मात्र किव हैं—-ग्राँख-मिचौनी खेलते हुए बच्चे गुङ्के गुड़ियों के खेल खेलने के पश्चात् एक दूसरे के गले में वरमाल डालते हुए चरवाहों के

बालक; इन्द्र-धनुष की श्रोर देखता हुश्रा द्रामीण; नगर के दर्शनार्थ श्राया हुआ पथिक; स्वर्ण-राशि को समेटता हुआ कृपण; राज्य-पुरस्कार की आकांचा में व्यस्त श्राशापूर्ण दरवारी, रक्त-रंजित प्रतिभा की श्रर्चना करता हुश्रा बर्बर कृर स्वामी के सम्मुख नतमस्तक दास: देवत्व की लालसा का स्वप्न देखता हुआ विजेता; धनी श्रीर दरिद, वीर तथा कायर, युवा तथा वृद्ध; गर्वपूर्ण, हेपपूर्ण, उच्चाकांचा की खोर अयसर होता हुआ प्राणी, सभी अपना-अपना स्वतन्त्र संसार बसाए रहा करते हैं श्रौर कवि उन्हीं के जीवन का दिग्दर्शन कराया करता है। यदि काव्य स्वप्नवत् है तो समस्त मानव-जीवन भी वही है। प्रसिद्ध दार्शनिक श्रफलातूँ ने श्रपने राज-तन्त्र से कवियों को बहिष्कृत कर दिया था, क्योंकि उसका विश्वास था कि कवि की कृति मानव को पथश्रष्ट करेगी श्रीर सफल नागरिक वही बन सकेगा जो काव्य के अम से दूर रहे। उनका सिद्धान्त कितना अममूलक था, इस तथ्य से प्रमाणित है कि उनकी पुस्तक को तो लोग भूल गए परन्तु यूनानी महाकाव्य के रचियता होमर की रचना श्राज भी सर्विषिय है। इसलिए कान्य न तो स्वप्नस्त् हैं श्रीर न प्रयोजनहीन। काव्य जीवन का अनुकरण है। परनतु कल्पना श्रौर श्रावेश भी तो जीवन के महत्त्वपूर्ण ग्रंग हैं। इसलिए यह परिभाषा कि काव्य कल्पना तथा त्रावेश की भाषा है, अन्तरशः प्रमाणित है।

कान्य का प्रमुख लच्य है हमारी कल्पना को जायत कान्य का लच्य करना; उसे भन्य तथा उन्नत बनाना। कान्य की श्रपूर्व ज्योति केवल वस्तुश्रों तथा घटनाश्रों पर ही

प्रकाश नहीं डालती वह अपना प्रकाश चतुिंद् हालती हुई हमारे मनस्तल की गृह से-गृह भावनाओं तथा हमारे अन्तर्जगत् के कोने-कोने को विद्युत् गति से आलोकित कर देती है; वह जीवन को गित देती है और समस्त विश्व को पिरचालित करती है; वह विश्व के किसी भी बन्धन से सीमित नहीं होती, वरन् यथार्थ को सीमाओं का बन्धन तोड़ती हुई कल्पना द्वारा परी-देश की भाँकी दिखलाती चलती है। काव्यानुभूति ऐसी सुन्दरतम अनुभूति है जो किव के मानस को व्यय अथवा उनमादित कर देती है; उसकी कल्पना-प्रदत्त एक अनुभूति अन्य भव्य अभुभूतियों की श्रङ्खला-सी बना देती है और जब तक वह सबका समुचित प्रकाश नहीं कर देती तब तक सन्तुष्ट नहीं होती। प्रेयसी के सुनहले केश, किसी व्यक्ति का विशालकाय शरीर, बालक की मृदुलता, क्रमशः सोने के खदान पर पड़ती हुई सूर्य किरण-पुञ्ज, कैंचे मीनार तथा चमेली लता-कुञ्ज के कम्पन के रूप में किव देखता है; उसकी अनुभूति अपने प्रकाश

के लिए व्यय हो अनेक काल्पनिक चित्रों का सहारा लेकर सन्तुष्ट होती है। काव्य हमारी भावनाओं की भाषा है; हमारी परिकल्पना का बाहा-आभरण है। वह हमारे नैतिक तथा मानसिक जीवन द्वारा आविभूत होती है; वह हमारे औत्सुक्य, हमारी कार्यशीलता तथा अनुभव-शक्ति की प्रेरणा है और वह श्रेष्ठ तभी होगी जब वह हमारे समस्त व्यक्तित्व को प्रभावित करे।

कल्पना का सम्बन्ध यथार्थ से परे, परी-देश, ग्रदश्य कल्पना-तत्त्व तथा ग्रस्पष्ट जीवन-स्थलों से रहा करता है। जो भी हमारी दृष्टि से परे है, पहुँच के बाहर है, श्रदृश्य तथा

श्रस्पष्ट है, कल्पना द्वारा श्रंकित, चित्रित तथा प्रतिधिम्वित होता है। परन्तु श्राधुनिक काल की वैज्ञानिक प्रगित ने ही कल्पना को पंख-विहीन करके निष्पाण नहीं
कर दिया वरन् जीवन के समस्त सौन्दर्य को भी छिन्न-भिन्न कर दिया। काव्य
के बाह्य रूप के लिए संगीतात्मक श्रभिव्यंजना भी श्रावश्यक होगी। गद्य की
गद्यात्मकता काव्य के लिए घातक है—गद्य में प्रयुक्त श्रसम्बद्ध वाक्यांश, कर्कश
वाक्य-समूह इत्यादि काव्य की भाषा प्रहण करते ही श्रपना चोला बदल देते
हैं। परन्तु यह समम्मना भी भूल होगी कि गद्य श्रोर काव्य का श्राकार केवल
पद्य श्रथवा छन्द पर निर्भर है। गद्य हमारे जीवन की साधारण दैनिक घटनाश्रों को वर्णित करता है श्रीर हमारी कल्पना उससे श्रद्धती रहती है; परन्तु
काव्य हमारी कल्पना से उसी प्रकार सम्बन्धित है जिस प्रकार प्राण शरीर से।

उन्नीसवीं शती के पहले के पचीस वर्षों में कवि, कान्य कवि की परिभाषा तथा साहित्य की मर्यादा-विषयक जो-जो वक्तन्य

प्रकाशित हुए उनमें पुनर्जीवन-काल की पूर्ण छाया प्रतिविम्बित है। उस समय भी, जैसा हम पहले प्रकरणों में स्पष्ट कर चुके हैं, किव तथा कान्यादर्श पर विस्तृत तथा दार्शनिक रूप में विचार हुआ था। उसी विचार-धारा के अन्तर्गत इस काल में भी किव की परिभाषा बनाई गई, कान्य-निर्माण का लच्य स्पष्ट किया गया और कान्य की आत्मा का विवेचन हुआ। अठारहवीं शती उत्तराई में जो कान्य-परम्परा चल पड़ी, और राजनीतिक तथा सामाजिक कारणों के फलस्वरूप जो आलोचना-प्रणाली लोकप्रिय हुई, उसके द्वारा उन्नीसवीं शती पूर्वाई के किवयों की काफी चित हुई, उन्हें आलोचकों के व्यंग्य-बाण सहन करने पड़े और अपने कान्यादर्श तथा किव की महत्ता कमशः प्रतिपादित तथा स्थापित करने के लिए लेखनी उठानी पड़ी।

कवि श्रथवा कलाकार केवल ऐसे व्यक्ति नहीं जो भाषा तथा संगीत तथा नृत्य, वास्तु-कला, चित्र-कला, मूर्ति-कला इत्यादि का निर्माण करते हैं; वे वास्तव में समाज के निर्माता हैं, न्याय तथा धर्म-शास्त्र के संस्थापक हैं, नाग-रिक समाज के संयोजक हैं, जीवन की अनेक लिलत कलाओं के ज्ञाता हैं, शिचक हैं तथा इस जगत् से परे अदृश्य परन्तु सत्य तथा सुन्दर जगत् के दृष्टा हैं। वे प्राचीन काल में भविष्यवक्ता तथा स्रष्टा के नाम से सम्बोधित होते आए हैं, क्योंकि वे त्रिकालदर्शी हैं और वर्तमान, भूत तथा भविष्यत् उनकी सुट्टी में रहता है। किव अनन्तानुरागी एवं देश-काल की परिधि से स्वतन्त्र होगा; दृष्टा तथा स्वष्टा दोनों के गुण समरूप से उसमें होंगे। व्यक्तिगत रूप में किव पूर्ण ज्ञानी होगा और संसार के लिए आनन्द, धर्म, तथा गौरव का प्रसार करेगा। वह स्वयं भी आनन्दमय तथा मानव-समाज का सिरमौर होगा और कदाचित् उसका यश अच्चय रहेगा। वह जीवन के गृहातिगृह रहस्यों का उद्घाटन कर्ता, दृष्टा तथा संसार का सफल परन्तु अनभिषिक शास्त्रकार है।

कान्य श्रनेक रूप में कल्पना की श्रभिन्यंजना-मात्र काव्य की त्रात्मा नहीं परन्तु उसका सम्बन्ध श्रादिपुरुष से भी है। मानव श्रव्यक्त रूप में एक वीगा के समान है

जिसकी हत्तनत्री पर श्रनेक बाह्य तथा श्रान्तिरक श्रनुभूतियाँ प्रभंजन रूप में मीड़ प्रस्तुत करती रहती हैं श्रीर ध्वनि तथा लय का निर्माण होता रहता है, जो काव्य की श्रात्मा है। इस निर्माण-कार्य में एक देवी शक्ति निहित रहती है। काव्य समस्त ज्ञान का केन्द्र है श्रीर वहीं से समस्त ज्ञान का विकास हुश्रा है। वह विज्ञान की भी आत्मा है। ज्ञान और विज्ञान उसी में निहित तथा उसी के द्वारा प्रादुभू त है; जीवन-वृत्त का वह बीज है; विश्व-वाटिका का वह पराग है। प्रेम श्रीर धर्म, मित्रता तथा राष्ट्रीयता, प्रकृति का श्रचय सौन्दर्य उसी के प्रकाश से ज्यालोकित तथा उसी की प्रेरणा से जीवनमय है। काब्य-शक्ति तर्क के समान हमारी कार्य-शक्ति की दास नहीं; श्रौर कोई व्यक्ति यह नहीं कह सकता कि मैं श्रब काव्य-रचना करने जा रहा हूँ । ऐसा होने पर उसका प्रयत्न निष्फल ही रहेगा। कवि-जीवन में काव्य-निर्माण के चण बुक्तते हुए श्रंगारों के समान होते हैं जो किसी श्रदृश्य परन्तु प्रभावपूर्ण वायु से यदा-कदा दहक उठते हैं। इन चर्णों का श्रावागमन वे न तो समक्त पाते हैं श्रीर न समक सकते हैं। यदि वे चए कहीं पूर्ण रूप से व्यक्त हो जाते श्रीर उनके बुक्तने के पहले ही कवि उनकी प्रउज्वलित ज्वालामय ज्योति काव्य में परिणत कर पाते तो उसकी चकाचौंध तथा उसकी शक्ति ऐसी होती जिसकी कल्पना असम्भव है। परन्तु दुर्भाग्य से वे त्तरण जब काव्य-रूप में परिसात होने लगते हैं तो उनकी शक्ति चीए होती रहती है, वे प्रभावहीन होने लगते हैं स्त्रीर जैसे ही

वे शब्दबद्ध होते हैं वैसे ही निष्प्राण तथा निर्जीव हो जाते हैं। श्रौर इसके फलस्वरूप जो भी काव्य हमारे सम्मुख साहित्य-रूप में प्रस्तुत होता है वह किव की मौलिक श्रनुभूति तथा श्रादि प्रभाव से कहीं दूर तथा शिथिल होता है। यह कहना श्रम-मूलक है कि काव्य-रचना में पिरश्रम तथा श्रध्यव-साय श्रावश्यक है। यदि ऐसा हो भी तो उनकी श्रावश्यकता केवल इन्हीं पूर्वोक्त च्रणों के निरीच्ण तथा प्रयोग में ही होगी, श्रन्यथा नहीं।

श्रेष्ठ तथा उत्फुल जीवन के सर्वश्रेष्ठ श्रानन्दपूर्ण चणों का संग्रह काव्य के नाम से विभूषित किया जा सकता है। प्रायः श्रद्धश्य रूप में हमारे मानस में व्यक्तियों तथा स्थानों से सम्बन्धित श्रानेक विचार तथा भावनाएँ तरंगित तथा शान्त होती रहती हैं परन्तु वे श्रानन्ददायी होती हैं श्रीर हमारे व्यक्तित्व को उन्नत बनाती रहती हैं। उनका श्रागमन तथा प्रत्यागमन हमें सदैव प्रफुल्जित करता रहता है; उनकी विदाई में भी हमें जो वेदना की श्रनुभूति होती है उसमें भी एक प्रकार के विचित्र श्रानन्द का सम्मिश्रण रहता है। किव ऐसी ही श्रनुभूतियों का केन्द्र है श्रीर काव्य विश्व के श्रेष्टातिश्रेष्ट तथा सर्वसुन्दर वस्तुश्रों को श्रमस्व प्रदान करता रहता है। भाषा के सुन्दर माध्यम से वह जीवन के श्राजोकपूर्ण चणों का विस्तार मानव-जगत् में करता रहता है। काव्य इस दृष्ट से मानव-हृद्ध में निहित देवी तत्त्वों के प्रकाश श्रीर विकास की सुरचा किया करता है।

काव्य संसार की सभी वस्तुयों को सुन्दरता का वरदान देता रहता है। वह सुन्दर को सुन्दरतम तथा कुरूप अथवा असुन्दर को सौन्दर्ययुक्त करता रहता है। उसी की देवी शक्ति अनेक विरोधी रसों का सामंजस्य प्रस्तुत करती रहती है; उसके स्पर्श से ही मृत में नव-जीवन का संचार होता है; अदृश्य दृष्टि की परिधि में आ जाता है; अपरिचित संसार से परिचित हो जाता है और वह पग-पग पर सुप्त सौन्दर्य को जायत करता चलता है। मानव की सांसारिक वेड़ियाँ वह सहज ही काट फेंकता है और उसे शताब्दियों के आप से मुक्त करके अनन्त की ओर अयसर करता है; उसी के द्वारा हमारी रसेन्द्रियाँ सब कुछ अनुभव करने की शक्ति प्रहण करती हैं; वह नित्य नवीन रूप में हमें विश्व-दर्शन कराता है और हमारे नेत्रों को नित नवीन ज्योति-दान देता है।

कविता, जो जीवन के शाश्वत सत्यों का सहज प्रति-कविता तथा कहानी विम्ब है, कहानी से अनेक ग्रंशों में विभिन्न होगी। कहानी तो अनेक रूप घटनाओं की सूची-मात्र है जो परिस्थिति, समय तथा कार्य-कारण इत्यादि की परिधि में अभीष्ट सिद्धि करती है परन्तु कविता तो मानव-प्रकृति के अपरिवर्तनीय गुणों का अनुकरण है जो स्रव्टा से सम्बन्धित हैं और मूल रूप में उसी के मानस में स्थित रहते हैं। एक सर्वगत तथा असीम है; दूसरा एकांगी तथा सीमित। कथा-साहित्य समय के हाथों का खिलौना है परन्तु कविता की अजेय शक्ति के सामने सिर भुकाता है और उसमें निद्दित शाश्वत सत्यों को प्रकाशमान किया करता है। कथा-साहित्य उस द्र्पण के समान है जो सुन्दर वस्तुओं का विकृत तथा असुन्दर रूप प्रस्तुत करता है; परन्तु कविता ऐसे द्र्पण के समान है जो विकृत वस्तुओं को सौन्दर्यपूर्ण बनाता रहता है।

कविता के लिए यह आवश्यक नहीं कि उसके सभी कि विता के गुगा स्थल कान्यपूर्ण हों : उसके एक ही अथवा अनेक स्थल पर कान्य के दर्शन हो सकते हैं। कभी-कभी एक ही पंक्ति अथवा एक ही शब्द में अगाध कान्य-माधुरी ध्वनित होती रहेगी; उसमें ऐसे स्वर होंगे जिनकी प्रतिध्वनि अनन्त काल तक स्वरित रहेगी। कान्य-कला के वस्तुतः दो गुग हैं। एक से वह ज्ञान तथा शक्ति के नवीन चेत्रों का अनुसन्धान करती है और दूसरी से मानव के मानस में सत्यम् तथा सुन्दरम् की लयपूर्ण अभिन्यंजना की लालसा अंकुरित करती चलती है। सामाजिक जीवन के ऐसे विषम समय में जब पदार्थवाद तथा स्वार्थ का अधिक बोल-बाला हो कान्य अत्यधिक उपयोगी होगा; उसकी शक्ति पदार्थवाद की विषमता को दूर करती रहेगी।

साधारणतया भाषा, ध्विन तथा विचारों के श्रनुसन्धान से पता चलता है कि उनमें एक प्रकार का नैसिंगिक लय तथा व्यवस्था रहती है। इस-लिए प्राचीन काल से श्रव तक किवयों की भाषा लयपूर्ण होती रही हैं; श्रौर इसी लयपूर्ण भाषा के प्रत्यागमन द्वारा श्रनेक प्रकार के छन्दों का भी जनम हुश्रा। किव के लिए यह श्रागश्यक नहीं कि वह छन्द-प्रयोग करे ही, परन्तु परम्परा तथा काव्य-श्राहमा की माँग सदा यही रही है कि छन्द-प्रयोग हितकर तथा श्रेयस्कर है।

उन्नीसवीं शतो के प्रथम चरण की रोमांचक आलोआलोचना के नवीन चना-प्रणाली को स्पष्ट रूप में समसने के लिए इस
नियम काल के अनेक कवि-आलोचकों द्वारा प्रस्तावित आलोचना-प्रणाली का क्रिमक वर्णन फलप्रद होगा। कवियों
द्वारा लिखित भूमिकाओं तथा उन भूमिकाओं की टीका-टिप्पणी में ही इस
समय के समस्त महत्त्वपूर्ण आलोचना-सिद्धान्तों की तालिका मिल जायगी।

यद्यपि इस काल के सभी किव-श्रालोचक श्रपनी-श्रपनी नृतन तथा मौलिक श्रालोचना-प्रणाली प्रस्तावित करते रहे, परन्तु सभी के श्राधारभृत कुछ सामान्य सिद्धान्तों की श्रोर संकेत किया जा सकता है—

- १. त्रालोचक के लिए यह त्रावश्यक है कि वह सभी युगों के साहित्य का त्रध्ययन करे, क्योंकि यह त्रध्ययन उसके लिए त्रात्यन्त हितकर होगा।
- २. किसी पुराने युग की श्रालोचना-प्रणाली श्रागामी युग के लिए हितकर न होगी। सभी युगों को पृथक् रूप में श्रपनी-श्रपनी श्रालोचना-प्रणाली का समयानुसार निर्माण करना होगा।
- ३. साहित्य-रचना के नियम तथा उपनियम बनाने की प्रथा श्रौर उसी के श्राधार पर साहित्य-निर्माताश्रों को साहित्य-रचना पर बाध्य करना घातक होगा। नियम कभी-कभी उपयोगी हो सकते हैं, परनतु सर्वदा नहीं; श्रौर जो भी नियम बनें उनके श्राधार श्रेष्ठ साहित्यकारों की ही रचनाएँ होनी चाहिएँ। बाह्य-रूप से निर्मित नियमों का बोम कलाकारों को कुण्ठित करेगा।
- ४. विषय तथा वस्तु के परिवर्तित होते ही उसकी बाह्य रूप-रेखा भी परिवर्तित होती जायगी।
- साहित्य को एकरूपेण बनाना श्रेयस्कर नहीं—उसमें समया-नुसार परिवर्तन श्रवश्य उपस्थित होता रहेगा।
  - ६. साहित्य की श्रेष्ठता का निर्णय उसके प्रभाव पर ही निर्भर रहेगा।
- काहित्य का प्रमुख लच्य है त्रानन्दानुभूति, उसकी त्रात्मा है
   कल्पना, त्रौर शैली उसका शरीर-मात्र है।
- प्र. किसी भी व्यक्ति को श्रमुक प्रकार के साहित्य को श्रेष्ठ समभ्तेन श्रीर उससे प्रभावित होने पर वाध्य करना मूर्खता है; उसकी रुचि ही उसके लिए श्रेष्ठ श्रालोचक का कार्य सम्पादन करेगी।
- है. साहित्य-निर्माण में विषय का महत्त्व नहीं; कला ग्रौर शैली पर ही सब-कुछ निर्भर रहेगा।
- १०. यह श्रावश्यक नहीं कि श्रेष्ठ किव श्रथवा गद्य-लेखक स्वयं भी धर्मपरायण हो; उसे होंना तो चाहिए, परन्तु यदि वह ऐसा नहीं है तो यह दुःख का विषय तो श्रवश्य है परन्तु केवल इसी के कारण उसकी रचना हीन कदापि नहीं होगी। साहित्य नैतिकता का दास नहीं, हाँ, श्राचार-विचार का दास हो सकता है।
  - ११. सुरुचि साहित्य का महत्त्वपूर्ण छंग है, परन्तु उसी को सम्पूर्ण महत्त्व

## देना भ्रममृलक होगा।

- १२. श्रेष्ठ श्रालोचक वही है जो बाह्य प्रभावों को सहज ही ग्रहण कर ले श्रोर उनकी सहज श्रीभव्यक्ति भी कर दे।
- १३. जहाँ कहीं भी सौन्दर्य प्रस्तुत होगा वहाँ सामंजस्य की भावना श्रवश्य रहेगी। उच्छुङ्खल सौन्दर्य की भावना निरर्थक है।

उपयु क्त सिद्धान्तों के क्रिमक वर्णन से यह विचार काल की प्रतिक्रिया: पुष्ट होता है कि उन्नीसवीं शती के किव तथा कला-त्र्यालोचना का कार प्राचीन नियमों तथा साहित्य-सिद्धान्तों से ऊब नय-निर्माण उठे थे; उन्हें ये प्राचीन सिद्धान्त फूटी ब्राँखों भी न सुहाते थे। धीरे-धीरे उन्होंने अपने निजी ब्रानुभव

द्वारा जान लिया था कि ये प्राचीन नियम उनकी सहज प्रतिभा के शत्रु-रूप हैं थ्रौर उनके आधार पर श्रेष्ठ साहित्य-रचना या तो उनकी शक्ति के बाहर है या उसका कोई मूल्य नहीं। चाहे जो भी कारण हो प्राचीन नियमों की मान्यता, जो बहुत दिनों से चली थ्रा रही थी और जिसे पिछली शती के साहित्यकारों ने एक बार फिर से प्रोत्साहन दिया था, श्रब किसी ग्रंश में भी रुचिकर न थी; उसके प्रति विद्रोह की भावना भली-भाँति जाग्रत हो चुकी थी।

त्रालोचना-चेत्र का श्रब यह एक विशिष्ट सिद्धान्त-सा बनने वाला था कि श्रालोचना का प्रधान लच्य साहित्य-सौन्दर्य को हृद्यंगम करके दूसरों को उसकी श्रनुभूति देना है। उसके लिए साहित्य-द्वार खुले हुए थे श्रौर किसी पर भी प्रतिबन्ध नहीं था। प्रत्येक लेखक श्रपने विषय-चयन श्रौर मनोनुकूल विषय-प्रतिपादन के लिए स्वतन्त्र था। परन्तु इस प्रयोग में जहाँ इतनी वाञ्छनीय स्वतन्त्रता मिली वहाँ थोड़ी-बहुत कठिनाइयाँ भी प्रस्तुत हुईं। सबसे बड़ी कठिनाई यह थी कि यह युग ऐसा था जहाँ पुराने नियमों की मान्यता तो हट गई थी परन्तु नवीन नियमों को प्रतिष्ठा न मिल सकी थी, इसलिए थोड़ी-बहुत साहित्यिक विच्छृङ्खलता श्रनिवार्यथी। प्रत्येक लेखक नियमों के बन्धन से स्वतन्त्र होने के फलस्वरूप मनमाने नियम ग्रपनाने लगा था। ग्रपने देश के साहित्य का ज्ञान तो थोड़ा-बहुत उनको था परन्तु दूसरे देशों के साहित्य का ज्ञान श्रत्यन्त न्यून था, इसलिए उनके निर्मित नियम केवल जातीय हो सकते थे श्रौर सब देशों के साहित्य पर सिद्धान्त रूप में इतना श्रारोप नहीं हो सकता था। उन्होंने साहित्य के मुख्य तत्त्वों को श्रधिकांश रूप में समक्त तो लिया था पर ऐसे सर्वगत सिद्धान्तों का श्रव तक निर्माण नहीं हो पाया था जो सबके लिए मान्य होते। कल्पना, परिकल्पना, छन्द तथा कान्य के लच्य

पर जिस मनोबेज्ञानिक तथा दार्शनिक रूप में जो-कुछ भी विचार हो चुका था उनकी मान्यता श्रव तक बनी हुई है श्रौर थोड़े-बहुत श्रंशों में ही उसमें परि-वर्तन हुश्रा है। कल्पना के विषय में तो जो विवेचन हुश्रा था उसके छुछ श्रागे कहने की गुझाइश ही नहीं; उसके वास्तविक मूल तस्व का पूर्ण विश्लेषण हो चुका था। साहित्य के श्रानन्ददायी लच्य को भी सभी श्रेष्ठ श्रालोचकों ने सिद्धान्त रूप में मान लिया था। हाँ, छन्द-विषयक कुछ नवीन विचार श्रागामी युग में श्रवश्य प्रस्तुत हुए।

इस काल के श्रालोचकों ने नियमों का विरोध करके साहित्य-देवता को बन्धन-मुक्त करके उसे नवजीवन दिया। साहित्य का यह जीवनामृत तथा उसका वरदान उन्हें मध्यकालीन युग में मिला जहाँ प्रेम श्रीर वात्सल्य, लालसा श्रीर श्राकांचा, श्राशा तथा गौरव की श्रनेकरूपी भावनाएँ सब श्रोर श्रपना श्रांचल फेलाए थीं। किव ने प्रत्येक लिलत कला को ब्राह्म सममा श्रीर चित्र-कला के रंग, काव्य के शब्द, मूर्ति-कला की तराश, सबमें एक प्रकार का सौन्दर्यात्मक सामंजस्य पाया। उन्होंने गद्य को काव्य के लय से सुसज्जित किया श्रीर काव्य को मानव-हृद्य के श्रिष्ठक पास ले श्राने का प्रयत्न किया। श्रालोचना श्रव श्रपना नवनिर्माण कर रही थी।

पिछली शती ने ग्रालोचकों पर नियमों ग्रौर सिद्धान्तों का इतना अधिक भार रख दिया था कि उनकी नैसर्गिक शक्ति कुरिठत हो गई थी, परन्तु जैसा इम ग्रभी कह ग्राए हैं इस युग ने नियमों के सभी बन्धन ढीले कर दिये जिसके फलस्वरूप यनेक चेत्रों में उच्छ द्भावता फैली। सभी लेखक यालोचक के पद पर अपने को आसीन करने लगे। यह धारणा पुष्ट होने लगी कि आलो-चक के लिए न तो अध्ययन आवश्यक है और न साहित्य-ज्ञान । परन्तु साहि-त्यिक कृति पर त्रालोचना लिखना वास्तव में सरल नहीं, चित्र-कला पर तो कदाचित् सरत भी हो। चित्र को देखते ही कुछ भाव उदय हुए श्रौर कोई भी बुद्धिमान् त्रालोचक उनकी समुचित स्रभिन्यंजना सफल रूप में कर सकता है, परन्तु साहित्यिक रचना को श्राद्योपान्त पढ़ना पड़ेगा; उसके ठीक श्रर्थ को हृद्यंगम करना होगा ख्रौर तब यह प्रश्न उठेगा कि लेखक का उद्देश्य क्या था; उसने ऋपनी उद्देश्य-पूर्ति में सफलता पाई ऋथवा नहीं। कहीं ऐसा न हो कि उसने उद्देश्य तो कुछ ग्रौर ही रखा हो ग्रौर उसके द्वारा सिद्धि मिली हो किसी दूसरे ही उद्देश्य को। अनेक प्रकार के विषम विचार आलोचक के हृदय में प्रकट हो सकते हैं। उसकी धार्मिक, सामाजिक, राष्ट्रीय तथा पारिवारिक भावनाएँ उसे पथअष्ट करने का भरसक प्रयत्न करेंगी; श्रीर यदि वह इन सब

प्रवत्त शत्रुश्रों से सुरिक्ति रह सका तो उसे सािहत्यिक कृति के सम्पूर्ण तथा यौगिक प्रभाव को पूर्णतया हृद्यंगम करके उसकी सहज श्रभिन्यिक्त का उत्तर-दाियत्व श्रपने ऊपर रखना पड़ेगा। कुछ लोगों का यह कथन है कि श्रभ्यास से सब-पुछ हो जायगा। परन्तु यह एक श्रटल सिद्धान्त है कि बिना साहित्य-ज्ञान के, श्रालोचक श्रभ्यास चाहे जितना भी करे, उसे सफलता नहीं मिलेगी।

उन्नीसवीं शती के मध्य काल में कुछ श्रन्य यूरोपीय त्रालोचना-चेत्र का देशों के श्रालोचकों की रचनाश्रों के पठन-पाठन के नव-विकास फलस्वरूप श्रंग्रेजी श्रालोचना-चेत्र में कुछ महत्त्वपूर्ण श्रादशों की प्रतिष्ठापना हुई; श्रालोचक की परिभाषा

बनी, उसके लच्य का विवेचन हुआ और श्रालोचना के प्रमुख तस्वों के विश्ले-्ण के साथ-साथ उसका वर्गीकरण भी हुआ। श्रालोचक का प्रमुख ध्येय निर्णयात्मक है और उसे साहित्य पर अपना निर्णय निश्चयात्मक रूप में देना पड़ेगा। प्रायः सभी देशों के साहित्यकारों ने श्रालोचकों पर साहित्यिक सुरुचि पर विचार करने तथा उस विचार को तत्परता से स्पष्ट रूप में व्यक्त करने का उत्तरदायित्व रखा है श्रीर इस उत्तरदायित्व का प्रायः सभी श्रालोचक यथासाध्य निर्वाह करते श्राए हैं।

ऐतिहासिक स्रालोचना-प्रणाली की प्रगति समय की गति तथा सामाजिक श्रोर साहित्यिक परि-वर्तन के फलस्वरूप श्रालोचना के ध्येय तथा श्रालो-चकों के लच्य में भी परिवर्तन हुश्रा श्रोर ऐतिहासिक श्रालोचना-प्रणाली की नींव पड़ी या यों कहिए कि इस प्रणाली की ख्याति बढ़ी। यह सही है कि इस

त्रणाली ने श्रालोचना-चेत्र को नवीन श्रालोक दिया; विचारकों ने साहित्य-निर्माण के सर्वांगीण तत्त्वों को हृद्यंगम भी किया परन्तु यह नहीं कहा जा सकता कि उन्होंने निश्चित रूप से जो-कुछ कहने योग्य था कह डाला। इस प्रणाली के श्रनुसार श्रालोचना लिखने वालों ने यद्यपि साहित्य की श्रमिट सेवा की, परन्तु उपसंहार रूप में प्रस्तुत किये हुए नियम श्रधिक श्राह्म नहीं। कभी-कभी तो ऐसा भी हुश्रा है कि उन्होंने निश्चयात्मक तथा प्रामाणिक रीति से कुछ कहा भी नहीं श्रीर श्रन्त तक श्रपना निश्चय प्रकट करने में किसकते रहे। उन्होंने लेखकवर्ग की प्रशंसा के पुल बाँधे, उनके द्वारा रचित साहित्य को श्रचय बतलाया, परन्तु क्यों श्रीर कैसे, इसका कोई भी निर्णय नहीं कर सके। श्रपनी श्रालोचना-प्रणाली से उन्होंने पाठकों के हृद्य में श्राशाएँ तो श्रनेक श्रंकुरित कीं, परन्तु फलीभूत एक न हुई। ऐतिहासिक श्रालोचना-प्रणाली की पहली माँग यह है कि प्राचीन साहित्यकारों की श्रालोचना करते समय श्रालोचक स्वयं श्रपने को उसी देश, काल, परिस्थित तथा वातावरण में रखे श्रीर उस समय की श्रात्मा को भली भांति हृद्यंगम करने के वाद लेखनी उठाए। जब तक श्रालोचक मूल लेखक के देश-काल से परिचित नहीं होता, जब तक वहाँ के श्राचार-विचार का उसे ज्ञान नहीं होता श्रीर जब तक वह उस काल की श्रात्मा को नहीं पहचानता उसे ऐतिहासिक श्रालोचना लिखने में सफलता नहीं मिलेगी। इसके लिए यह श्रावश्यक नहीं कि श्रालोचक महत् ज्ञानी हो श्रीर उसमें साहित्य-ज्ञान का श्रपार भएडार हो, परन्तु यह श्रावश्यक है कि श्रालोचक में सजीव सहानु-भूति हो, श्रात्मीयता की भावना हो, सुरुचि-उत्पादन की शक्ति हो श्रीर उस काल के विचार-सागर में हुवने-तिराने की ज्मता हो।

साहित्य का यह भी एक भ्रटल नियम है कि श्रालोचना व्यक्तिगत रूप में निरुपाय रहती है। अकेले तो वह वेचारी निरुपाय ही नहीं वरन् हतोत्साह तथा विफल भी रहेगी; उसके लिए जनता का सहयोग त्रावश्यक है। विना इस सहयोग के वह श्रपनी श्रभीष्ट-सिद्धि नहीं कर पायगी। इस तथ्य को ध्यान में रखते हुए यह कहा जा सकता है कि ग्रालोचक समाज का मन्त्री-मात्र है, जो ग्रपने ग्रन्वेषण द्वारा जन-रुचि का लेखा रखा करता है। परन्तु उसका यह लेखा भी अधिकांश रूप में अपूर्ण रहता है, क्यों कि जन-रुचि के श्रयाह विचार-सागर को वह यदा-कदा ही थाह पाता है। बहुत गहरी श्रमु-भूति के बाद भी बहुत-कुछ समाज के हृदय में ही शेष रह जाता है जिन पर वह प्रकाश नहीं डाल सकता। इसका सबसे स्पष्ट उदाहरण हमें तब मिल सकता है, जब हम यह समर्से कि साहित्यकार ने पृष्ठ के एक ही श्रीर लिखा है और दूसरी ओर का स्थान रिक्त है, और हमें उसी रिक्त स्थान की समु-चित पूर्ति करनी है। रिक्त-स्थान जन-मन का स्थान है, उनकी समस्त भावना का संसार है और उसे ही ब्रालोचक को ब्रापनी सुरुचि तथा सुमित से रँगना होगा। उसे तत्कालीन समाज के हृदय का चित्र, उसके समस्तरंग तथा उसकी गति पूर्णरूपेण हृद्यंगम करने के पश्चात् ही श्रालोचना लिखनी चाहिए । इसी में ऐतिहासिक ग्रालोचना-प्रणाली की सफलता तथा श्रेष्ठता है ।

श्चादर्शात्मक श्चालोचना-प्रणाली दूसरे प्रकार की प्रचलित श्रालोचना-प्रणाली श्रादर्शा-रमक कही जा सकती है। इस प्रणाली के श्रनुसार श्रालोचना लिखने वाले पहले से ही श्रपने मन में कुछ साहित्यिक श्रादर्शों की सूची तैयार कर लेते हैं श्रीर

इसी सची के सिद्धानतों की कसौटी पर प्रत्येक गुण तथा दोष परखने लगते हैं। जो भी रचना उनके निर्मित सिद्धान्तों का अनुसरण नहीं करती श्रौर उससे गिरी रहती है वह निकृष्ट प्रमाणित कर दी जाती है। श्रालोचक वकदृष्टि से प्रत्येक सिद्धान्त की पूर्ति की माँग किया करता है और अत्यन्त कठोरतापूर्वक साहित्य के प्रत्येक ग्रंग की जाँच किया करता है। परन्तु कौनसा ऐसा लेखक श्रव तक जन्मा है जो इस प्रकार की श्रादर्शात्मक श्रालोचना-प्रणाली को पूर्ण रूप से सन्तुष्ट कर दे ? क्या वह किसी वर्ग विशेष के निश्चित त्रादर्श की लकुटि पकड़कर साहित्य में त्रपना सत्य-मार्ग हुँ इ सकेगा ? क्या इस प्रकार की ग्रालोचना-प्रणाली लेखक की श्रात्मा को पूर्ण रूप से समभ सकेगी ? जब वह कोरे सिद्धान्तों के बल पर ही सब कुछ परखेगी तो क्या बहुत-कुछ उससे छूट न जायगा ? जीवन को सिद्धान्तों की परिधि में श्रव तक कौन बाँघ पाया है ? साहित्य, जो जीवन का प्रतिबिम्ब है, उसको सिद्धान्तों की वेड़ियाँ पहनाना मृग-मरीचिका ही होगी। लेखक की श्रात्मा साहित्य में अनेक अस्पष्ट, अदृश्य, तथा रहस्यपूर्ण रूप में विकास पाती रहती है श्रौर स्थायी रूप से गड़े हुए सिद्धान्त भला उसका पार क्या पायँगे। सबसे त्रारचर्य की बात तो यह है कि जो भी कुछ त्रादर्शात्मक त्रालोचना निरर्थंक सममकर छोड़ देती है वही महत्त्वपूर्ण होता है, उसी की मान्यता युग-युग में चली श्राती है, वही साहित्य का प्राण होता है। प्रकृति के समान ही मानव-प्रकृति की परिवर्तनशील, श्रगाध तथा अनन्त है श्रीर पहले से निश्चित किये हुए सिद्धान्तों के बल पर इस महान् मानव-प्रकृति के गुण-दोष का निश्चय श्रसम्भव ही होगा।

तीसरी श्रालोचना-प्रणालो, जिसे श्रनुसन्धानात्मक कह श्रनुसन्धानात्मक सकते हैं, ऐतिहासिक श्रालोचना-प्रणाली के श्रन्तर्गत श्रालोचना-प्रणाली ही पोषित हुई। इसके श्रनुसरणकर्ना केवल मूल के पीछे पड़े रहते हैं। उनका उद्देश्य यह रहता है

कि तत्कालीन प्रकाशित तथा अप्रकाशित लेखों, पत्रों, वक्तव्यों के अध्ययन के फलस्वरूप वे साहित्यक रचना की पूरी गित पहचान लें। जो-जो आधार मूल-रूप में लेखक ने अपनाए, जो-जो प्रभाव उसने तत्कालीन साहित्य से अहण किये, जो जो विचार उसने हृदयंगम किये उनका पूरा अनुसन्धान होना चाहिए और इसी के फलस्वरूप साहित्य की सफल आलोचना सम्भव हो सकेगी। वे तत्कालीन साहित्यकारों की रचनाओं से अनेक प्रमाण एकत्र करके लेखक के साहित्याधार की खोज किया करते हैं। लेखक के निजी पत्र-व्यवहार, उसकी

पुस्तकों का प्रथम संस्करण, उसके मित्रों की राय, इत्यादि उनके लिए श्रमुख्य निधि होंगे। इस प्रणाली के पोषकों की अनुसन्धानात्मक शक्ति, परिश्रम तथा भ्रध्यवसाय की जितनी प्रशंसा की जाय थोड़ी होगी। इसमें सन्देह नहीं कि इस प्रकार के साहित्यिक प्रमाणों के श्राधार पर हम साहित्यिक रचना के विषय में बहत-क़ुछ जान लेंगे। प्रमाण इतने प्रचुर तथा अकाट्य होंगे कि किसी को उनका विरोध करने का साहस भी नहीं होगा। परनत जिस प्रकार बालक कपड़े की बनी गुडिया को उलट-पलट, तोड़-फोड़, मटक-पटक श्रीर श्रन्त में उसकी धिंजयाँ उड़ाकर यह जान लेता है कि वह किस प्रकार बनी थी, किस प्रकार सजाई गई थी ग्रौर किस प्रकार दोनों पैरों पर खडी हो सकी थी, उसी प्रकार अनुसन्धानात्मक प्रणाली के मानने वाले आलोचक भी अपने ध्येय की पूर्ति करेंगे। क्या बालक बास्तव में गुड़िया के सौन्दर्य, उसकी सज्जा का श्राकर्षण, उसके काले धागों से बनी हुई श्राँखों की गोल पतली का प्रकाश समक पाया ? कदाचित नहीं। उसी प्रकार इस वर्ग का आलोचक भी साहित्य के प्रान्तिरक सौन्दर्य से विमुख रहा । लेखक की नैसर्गिक प्रतिभा. उसके निजी दृष्टिकोण, उसकी प्रेरक तथा मानसिक शक्ति, उसकी कल्पना-त्मकता, क्या इन बाह्य उपकरणों से आँकी जा सकेगी ? अनुसन्धानात्मक श्रालोचना-प्रणाली फलपद ग्रवश्य है परन्तु साहित्य की ग्रात्मा उसकी पहुँच के बाहर रहेगी: लेखक की नैसर्गिक प्रतिभाका वह मूल्यांकन नहीं कर सकेगी।

उपर्युक्त म्रालोचना-प्रणालियाँ म्रधिकांश रूप में जब परिस्थिति-मूलक म्राह्म न हुईं तो परिस्थितिमूलक म्रालोचना-प्रणाली म्रालोचना-प्रणाली की नींव डाली गई। म्रालोचक को साहित्यकार के देश म्रीर जाति, वंश तथा परम्परा, शिचा तथा

सभ्यता, श्राचार तथा विचार, परिवार तथा परिस्थित सबको ध्यान में रखकर उसकी कृति की परख करनी होगी। इस प्रणाली के श्रनुयायी वास्तव में साहित्यकार की रग-रग का परिचय हमें श्रनुसन्धानात्मक प्रणाली के समान ही दे देंगे। वे साहित्यकार की जातीय, परम्परागत तथा पारिवारिक विशेषताश्रों का परिचय तो श्रवश्य देंगे परन्तु फिर भी वे मानवी प्रतिभा श्रीर नैसर्गिक शक्ति का लेखा न रख पायँगे। साहित्य-संसार में पग-पग पर हमें ऐसे कला-कार मिलते हैं जिन्होंने देश श्रीर जाति, वंश तथा परम्परा, शिच्चा तथा सभ्यता, श्राचार तथा विचार के बन्धन से श्रपने को स्वतन्त्र रखा; श्रथवा इनसे सीमित रहते हुए भी उन्होंने श्रपने श्रात्मिक श्रथवा श्राध्यात्मिक जीवन को मुक्त रखा। पिंजरे में बन्द पन्नो श्रपनी नैसर्गिक शक्ति नहीं खोता; वर्षों के बन्दी-

जीवन के पश्चात् भी वह पर फड़फड़ाकर उड़ सकता है। उसी प्रकार परिस्थिति इत्यादि से सीमित कलाकार भी श्रपनी नैसर्गिक प्रतिभा का परिचय
सहज ही देता रहेगा। कलाकार तो एक ऐन्द्रजालिक है जो जहाँ कहीं भी
हो, किसी परिस्थिति में हो, श्रपनी रहस्यपूर्ण कला प्रदर्शित कर सकता है।
उसकी प्रतिभा का कोई बाह्य श्राधार नहीं; उसकी कल्पना शक्ति को कोई
बाधा नहीं व्यापती। वह मुक्त तथा स्वतन्त्र कलाकार खण्टा की समता कर
सकता है।

त्रालोचक के अधिकार सहज रूप में तो श्रालोचक के श्रधिकार श्रत्यन्त सीमित हैं। उसे किव की कल्पना, उसकी विषय-प्रतिपादन शैली, उसके विचारों के मूल श्राधार इत्यादि पर प्रश्न पूछने का श्रधिकार प्राप्त नहीं; उसे

केवल यही कहने का अधिकार है कि रचना अच्छी है अथवा बुरी। कवि चित्र-कार के समान ही, अपने भाषा-रूपी रंगों को व्यवहृत करने की पूर्ण स्वतन्त्रता रखता है; श्रालोचक को रंगों के चयन पर विवाद करना श्रेयस्कर नहीं, उसे उनके सफल अथवा विफल प्रयोग पर ही टीका-टिप्पणी का अधिकार रहेगा। साधारणतया साहित्य के लिए श्रेष्ठ ग्रथवा हीन विषय नहीं होते. किव ही श्रेष्ठ अथवा निकृष्ट होते हैं। विषय कोई भी हो, कहीं का भी हो, कैसा भी हो, साहित्य के उपयुक्त है। कला पर ही सब-कुछ निर्भर रहेगा। इसलिए त्र्यालोचक को विषय की श्रेष्ठता त्रथवा होनता, सौन्दर्य त्रथवा कुरूपता, उपयोगिता तथा निरर्थकता पर विवाद नहीं करना होगा। उसे तो केवल यह देखना होगा कि ग्रभीष्ट-सिद्धि हुई त्रथवा नहीं। उसे यह निश्चय करना पड़ेगा कि कलाकार जिस लच्य को लेकर चला था उसकी पूर्ति हुई अथवा नहीं। इसके अतिरिक्त न तो आलोचक को कुछ और पूछने का अधिकार है और न कलाकार पर दूसरा कोई उत्तरदायित्व ही है। काव्य-कुञ्ज के सभी पुष्प, तरु लताएँ, वल्लिस्याँ, कीट-पतंग कवि का मुख निरखा करते हैं; वह किसी को भी मनोनुकूल चुन सकता है। कवि को देवी स्वतन्त्रता प्राप्त है। यही ऋकाट्य सिद्धान्त है।

काव्य के मुख्य विषयाधार उन्नीसवीं शती के मध्यभाग तथा श्रन्तिम चरण में, जैसा कि हम पहले संकेत दे चुके हैं, श्रालोचना चेत्र में विशेष प्रगति हुई। श्रालोचना की विभिन्न प्रणा-लियों पर सम्यक् रूप से विचार हो रहा था श्रीर

उनके गुर्ण-दोष भी गिनाए जा रहे थे। इसके साथ-साथ कान्य की श्रेष्ठता

पर भी विचार प्रस्तुत किया जाने लगा। श्रेष्ठ काव्य-रचना के लिए कलाकार को कौनसे यत्न करने चाहिएँ, किन म्रादर्शों का मनुकरण क्यों स्रोर कैसे करना चाहिए, कैसी शैली अपनानी चाहिए, ऐसे प्रश्नों पर भी आलोचक श्रपनी सम्मति समुचित रूप में देते रहे। सबसे पहले इस प्रश्न पर विचार हुआ कि काव्य में किन विषयों का प्रयोग फलप्रद होगा ? काव्य के लिए प्राचीन युग के वीरों से सम्बन्धित विषय ही हितकर होंगे, क्योंकि वे ही विषय ऐसे होंगे जिनमें काव्य की श्रात्मा का पूर्ण प्रस्फुटन सहज रूप में होगा। यदि काच्य के विषय इधर-उधर से चुने गए श्रौर कलाकार प्राचीन ऐतिहासिक वीरों की जीवन-सम्बन्धी घटनात्रों के प्रदर्शन से विमुख रहा तो उसमें वह काव्य की आत्मा की प्रतिष्ठापना सहज रूप में न कर पाएगा। इसका कारण यह है कि प्राचीन ऐतिहासिक विषयों में ऐसी चमता होती है कि वे शोध ही उच्च-स्तर पर प्रदर्शित होने लगते हैं छौर कवि की निजी प्रतिभा को छाधिक परि-श्रम नहीं करना पड़ता। किव स्वयं उस भन्य विषय से प्रेरणा ग्रहण करता है; एक तो विषय ऐसे ही भव्य है दूसरे उसे कवि की प्रतिभा का सहारा मिल गया; त्रौर इसका फल यह हुन्रा कि उसमें दुगुना प्रकाश त्रा गया। परन्तु यदि विषय साधारण अथवा चुट्ट है तो कवि को उसे उन्नत बनाने में प्रत्य-धिक प्रयास करना पड़ेगा ख्रीर उसकी शक्ति का दुरुपयोग होगा। इसका यह तात्पर्य नहीं कि साधारण विषयों अथवा साधारण जीवन से सम्बन्धित घट-नार्थ्यो पर काव्य नहीं रचा जा सकता। रचा श्रवश्य जा सकता है परन्तु कवि की प्रतिभा पर इतना बोक पड़ेगा कि कदाचित् उस बोक्स को वह सँभाल ही न सके। श्रौर यदि उसने सँभाल भी लिया तो एक प्रकार से उसका दुरुप-योग तो हुन्रा ही, क्योंकि वही प्रतिभाकिसी श्रेष्ठ विषय का प्रतिपादन करती तो विषय तो चमक ही उठता कवि को परिश्रम भी न पड़ता; श्रौर दोनों के सहयोग से श्रेष्ठ काच्य का निर्माण होता। प्राचीन तथा पौराणिक विषयों में श्रचय शक्ति निहित रहती है श्रीर जब जब किव इन विषयों को चुनता है स्वयं भी उनसे शक्ति प्रहण करता है। कुछ लोगों का यह विचार है कि पौराणिक जीवन हमारे त्राधुनिक जीवन से इतना दूर है कि हम यथार्थ तथा गम्भीर रूप में उसका समुचित प्रदर्शन नहीं कर पायँगे। परनतु श्रेष्ट काच्य के लिए इसकी आवश्यकता ही क्या? आवश्यकता तो केवल उन उन्नत भावों को हृद्यंगम करने की है जिनसे वे प्राचीन वीर प्रेरित हुए। यही वह त्रावश्यक तत्त्व है जो काव्याधार बनाया जा सकता है। देश, काल इत्यादि की बाधा की तो कोई सम्भावना ही नहीं। कवि को तो केवल वह पौराणिक

घटना चुन लेनी चाहिए जो हजारों वर्ष पहले मानव-समाज को प्रभावित करती रही। वही आज भी प्रभावित करेगी। इसका कारण यह है कि उन पौराणिक कथाओं में मानव की अन्नय भावनाओं का स्पष्टीकरण है और मानव जब तक मानव नाम से आभूषित है वे भावनाएँ उसे रुचिकर रहेंगी। इसके साथ-साथ इसका एक और लाभ भी है। वह यह है कि आधुनिक समाज अभी स्थायित्व नहीं प्रहण कर पाया है; विरोधी आदर्श उसे विकल किये हुए हैं। साहित्य में जितना स्वेच्छाचार तथा उच्छू खुलता फैली हुई है उतनी कहीं नहीं। इसलिए यह आवश्यक है कि ऐसे समय में हम ऐसे काव्यादर्श अपनाएँ जिनके विषय में विरोध की सम्भावना ही न हो। इसका सबसे सरल साधन है यूनानी साहित्य का अध्ययन तथा उसके साहित्यादर्शें पर विचार तथा चिन्तन। इसका फल यह होगा कि आधुनिक समाज का प्राणी मानसिक सन्तु-लन, सुरुचि तथा धर्माचरण शीघ्र अपना लेगा।

उपर्युक्त विवेचन से स्पष्ट है कि पौराणिक तथा ऐति-काव्य का ध्येय हासिक जीवन से सम्बन्धित घटनाएँ ही श्रेष्ठ काव्य के लिए फलप्रद समभी गईं। परन्तु उसके लिए कुछ श्रौर

भी यत्न करने पहेंगे। कवि को ऐसे काव्यात्मक रूप में इन घटनात्रों को प्रस्तुत करना पड़ेगा जो उत्साहवर्धक तथा श्रानन्ददायी हों। बिना श्रानन्द-प्रदर्शन के उनका कोई प्रयोजन न होगा क्योंकि जैसा एक साहित्यिक मनीषी ने कहा है--- काव्य दुःखद चर्णों से त्राण देता है; वह जीवन के वैषम्य को विस्मृत करता है। श्रीर श्रेष्ठ कला का भी यही ध्येय होना चाहिए : कला की सफ-लता ग्रानन्द-प्रसार में ही है। इसलिए किव को तो पहले एक विशिष्ट तथा पौराखिक विषय चुनना होगा—ऐसा विषय जिसके प्रदर्शन द्वारा हमारी मानवी शक्तियां विकास पाएँ; ऐसा विषय, जो हमारे श्रगाध भावना-संसार को तरं-गित करे । तत्पश्चात् सम्पूर्णं कार्यं को उसे इस प्रकार प्रदर्शित करना पड़ेगा कि भ्रन्त में हमारे ऊपर केवल एक न्यापक तथा स्पष्ट प्रभाव पड़े। उस कार्य के छानेक स्थलों में गहरा तथा छान्तरिक सम्बन्ध छपेत्तित होगा छौर यद्यपि वे अलग अलग विशेष रूप से महत्त्वपूर्ण न हों परन्तु अन्त में अनेक स्थलों के समायोग के फलस्वरूप जो प्रभाव पड़े वह ग्रानन्ददायी, प्रभावपूर्ण तथा उत्साहवर्धक प्रवश्य हो। इस दिष्ट से किव में तीन गुण होने चाहिएँ-पहला पौराणिक विषय-चयन की रुचि, दूसरा, कार्य-संगठन-चमता तथा तीसरा, श्रेष्ठ श्रभिव्यंजना की पहचान।

कान्य की शैली कैसी होनी चाहिए ? वह अत्यधिक अलंकृत हो

काञ्य-शैली श्रथवा सरल ? श्रलंकृत शैली में क्या दोष हैं ? इन प्रश्नों के उत्तर के फलस्वरूप यह नियम मान्य हुआ कि अलंकृत रौली श्रेष्ठ कान्य के लिए अधिक उपयुक्त न होगी। यद्यपि आधुनिक कवि कुछ पुराने कवियों की काव्य-परम्परा को अपनाकर श्रत्यधिक श्रालंकारिक शैली का प्रयोग करने लगे हैं परन्तु उसका प्रभाव श्रच्छा नहीं पड़ता। श्रत्यधिक श्रलंकृत शैली पाठक को पथ-भ्रष्ट कर देती है: वह विषय की महत्ता पर ध्यान न देकर शैली पर अधिक ध्यान देने लगता है श्रीर श्रन्त में यह समक्षने लगता है कि शैली ही काव्य का श्रेष्ठ गुए होगा। परन्तु जैसा हम स्पष्टतया कह चुके हैं विषय की ही महत्ता प्रमुख रूप में रहेगी। सरल तथा सुरुचिपूर्ण शैली ही श्रेष्ठ काव्य के लिए फलपद होगी। प्राचीन कवियों की रचनाएँ इसी कारण श्रेष्ठ हैं कि उनका विषय महत्त्वपूर्ण है, उनमें नैतिक भावना उच्च कोटि की है, उनमें हमारे भाव-संसार को सतत तरंगित करने की शक्ति है श्रौर उसकी शैली सरल तथा प्रभावशाली है। भावों की गम्भीरता तथा श्रभिन्यंजना की सरलता उनकी शैली के श्रेष्ठ गुरा हैं। इस दृष्टि से प्राचीन यूनानी काव्य का पठन-पाठन, अध्ययन तथा चिन्तन श्रौर भी फलपद होगा। उनका शाब्दिक अनुकरण हमें नहीं करना चाहिए, परन्तु उन्हीं के त्रादर्शों का प्रतिपालन श्रेष्ठ काव्य की त्रात्मा का विकास करेगा।

शैलियों में सर्वश्रेष्ठ शैली को हम 'भव्य प्रथवा उन्नत भव्य शैली के तत्त्व शैली' के नाम से सम्बोधित कर सकते हैं। भव्य शैली के उदाहरण साधारणतया यूनान के प्रादिक्वि होमर में ही प्रदर्शित होंगे। इस शैली के तीन मुख्य प्राधार हैं—पहला प्राधार तो है किव का निज्ञी नैतिक तथा प्रादर्शवत् जीवन; दूसरा है काव्य-प्रतिभा, तीसरा सरल तथा गम्भीर प्रभिव्यंजना ग्रीर महत्त्वपूर्ण तथा विशिष्ट विषय-चयन। भव्य शैलो का विकास सम्पूर्ण चेत्र में ही होगा—पृथक् पृथक् स्थलों में इसका विकास नहीं हो पाएगा। किव की कार्य-संगठन शक्ति से इसका प्रान्तिरिक सम्बन्ध होते हुए यह सम्पूर्ण काव्य में प्रादि से ग्रन्त तक प्रदर्शित रहेगी। इस विवेचन के साथ-साथ यह कहना ग्रसंगत न होगा कि इस शैली में कुछ ऐसे रहस्य हैं जिनका उद्घाटन श्रसम्भव है। हम केवल उसके बाह्याकार की श्रोर ही संकेत कर सकते हैं। श्रभिव्यंजना जब सर्वांगीण रूप से श्रादर्शवत् होगी ग्रथवा मानवी भाव जब उच्चातिउच्च स्तर पर पदर्शित होगा तभी इस शैली का जन्म श्रौर विकास होगा। ग्रानन्दातिरेक, दुःख की पराकाण्ठा ग्रथवा किसी भी भावना के चरम प्रदर्शन में इस शैली का दर्शन

्मिल सकेगा।

त्रादर्श काव्य तथा आदर्श शैली के गुणानुवाद के युग तथा कला साथ-साथ काव्य-कला तथा काव्य-शक्ति, अनुवाद-कला तथा श्रालोचना-सिद्धान्त पर भी कुछ विचार मिलते हैं। काव्य-कला के विकास तथा उसके श्रेष्ठातिश्रेष्ठ प्रयोग के लिए यह श्रावश्यक है कि उस युग में भी श्रेष्ठता हो। श्रेष्ठ युग ही श्रेष्ठ कलाकारों का जन्मदाता हो सकेगा श्रीर जब-जब युग हीनावस्था को प्राप्त होगा काव्य भी निष्पाण तथा निकृष्ट होता जायगा । इस तथ्य का इतिहास साची है। यूनान की जो प्रतिष्ठा चौथी तथा पाँचवीं शती में थी फिर उसे प्राप्त न हो सकी श्रीर उसी समय उसका साहित्य भी सर्वश्रेष्ठ रहा। कलाकार की व्यक्तिगत श्रेष्ठता तथा युग एवं देश की समुन्तत दशा दोनों के सहयोग के ही फल-स्वरूप श्रेष्ठ काव्य-कला का जनम हुआ है श्रीर भविष्य में भी होगा। यही कारगा है कि ए लिज़बेथ के समुन्तत समय में सर्वश्रेष्ठ साहित्य की रचना हुई। काव्य का प्रमुख लच्य है जीवन की मीमांसा। काच्य जीवन के अनेक स्थलों और विभिन्न स्तरों का काव्य का स्वरूप श्रनुसन्धान करके उन विशिष्ट तत्त्वों की श्रीर संकेत

करता है जो श्रमर हैं, श्रनन्त हैं श्रीर मानव-हृदय में श्रादि काल से प्रकाश पाते श्राए हैं। इस दृष्टि से काव्य सभ्य-समाज की मानसिक श्रनुभूतियों का श्रमर-कोष है। उसी पर समाज तथा युग की प्रगति निर्भर रहेगी, क्योंकि उसी से भावी युगों को प्रेरणा मिलेगी श्रीर मानवी-सभ्यता का विकास होगा। काव्य में वस्तुतः एक ऐसी दैवी शक्ति निहित रहती है जिसका विवेचन सरल नहीं। यह दैवी शक्ति जीवन के रहस्यों को खोलती चलती है; उसके प्रश्नों का हल हूँ दती है; उसकी जटिलताश्रों की व्याख्या करती है। उसकी व्याख्या नैतिकता से श्रोत-प्रोत रहती है श्रीर उन्नत भावों का संचार किया करती है। नैतिकता, काव्य-कला का विस्तृत चेत्र है; जीवन की व्याख्या उसका प्राण है; श्रेष्ट काव्य-विषय उसका शरीर है।

श्रठारहवीं शती के श्रनितम चरण में प्राचीन महा-श्रनुवाद के नियम काव्यों के श्रनुवाद की एक लहर-सी चल पड़ी थी श्रीर इसलिए यह श्रावश्यक था कि उन्नीसवीं शती के श्रालोचक उन श्रनुवादों का मूख्यांकन करते श्रीर श्रनुवाद-कला के कुछ विशिष्ट सिद्धान्त निर्मित करते। जो-जो श्रनुवाद प्रस्तुत थे उनके श्राधार पर श्रनुवाद-कला-सम्बन्धी जो सिद्धान्त बने उनमें सबसे महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त यह था कि शब्दानुवाद कभी भी श्रेष्ठ नहीं होगा श्रोर जब तक श्रनुवादक की गित दोनों भाषाश्रों में एक सी न होगी श्रनुवाद निम्न कोटि का ही रहेगा। पिछली शती के श्रनुवादों की सबसे बड़ी कमी यह थी कि उन्होंने श्रनुवाद के लिए एक विशेष शब्दावलों का निर्माण कर लिया था जिसके कारण श्रनुवाद का श्रस्वाभाविक हो जाना श्रनिवार्य हो गया। श्रनुवाद का प्रधान तत्त्व प्रसाद गुण है। जब तक भाषा में प्रवाह नहीं, स्पष्टता नहीं, भव्यता नहीं तथा विचारों का पूर्ण रूपेण विकास नहीं, तब तक श्रनुवाद श्रेष्ठ न होगा। श्रेष्ठ श्रनुवाद वही होगा जो दोनों भाषाश्रों के ज्ञाताश्रों को समरूप से श्राक्षित करे।

त्र्यालोचना तथा संस्कृति श्रालोचना चेत्र के विशिष्ट विचारों में सबसे महत्त्वपूर्ण विचार श्रालोचना तथा संस्कृति के श्रान्तिरिक सम्बन्ध में प्रस्तुत हुश्रा। ज्ञान-वृच्च के फल का दी नाम संस्कृति हैं, श्रोर संस्कृति का श्रालोचना से गहरा

सम्बन्ध है, क्योंकि श्रालोचना का मुख्य ध्येय है ज्ञानार्जन। वह ज्ञान का माध्यम है श्रोर उसी की सहायता से ज्ञान-कोष की पूर्ति होती रहती है जो श्रागे चलकर संस्कृति का रूप ले लेती है। सफल तथा श्रेष्ठ श्रालोचक वही है जो नवीन विचार को जन्म दे। ये ही नवीन विचार ज्ञान की श्रङ्खला बनाते जायाँगे जो श्रागे चलकर सम्यता तथा संस्कृति की पुष्पमाला के रूप में विक-सित होगी। वस्तुतः श्रालोचना ज्ञानार्जन तथा उसके प्रसार की एक विशिष्ट श्रोली है। जिस प्रकार विश्चत-छटा एक च्या में ही समस्त श्राकाश को प्रकाशमान् कर देती है उसी प्रकार श्रालोचना-कला विचारों का प्रकाश फैलाती रहती है। विचार ही भावी संस्कृति के मूलाधार हैं। संचेप में श्रालोचकों का प्रधान गुण है निष्पचता। वे जल में कमल के समान रहकर साहित्य की परख निष्पच रूप में किया करते हैं। श्रपनी सरल सहानुभूति द्वारा वे साहित्य-प्रांगण में सहज रूप में विचरण करते हुए नवीन विचारों को जनम दिया करते हैं, साहित्य का प्रहत्व स्पष्ट करते हुं, श्रोर संस्कृति की नींव सुद्द करते हैं, साहित्य का प्रहत्व स्पष्ट करते रहते हैं, श्रोर संस्कृति की नींव

प्राचीन नियमों की पुनरावृत्ति उन्नीसवीं शती के मध्यकालीन यालोचनात्मक साहित्य के सूचम विश्लेषण के उपरान्त कदाचित् यह धारणा पुष्ट होगी कि वास्तव में इस समय की खालोचना-प्रणाली में प्राचीन खालोचना-प्रणाली की खनेक

मान्यताएँ नवीन रूप में पुनः श्रवतिरत हो रही हैं। कान्य के विशिष्ट तत्त्वों की समीचा करते हुए श्ररस्तु ने भी श्रेष्ट विषय-चयन श्रौर उन्नत शैली की श्रावश्यकता प्रतिपादित की थी। 'विषय-चयन पर ही सब-कुछ निर्भर रहेगा', इसकी भी सत्यता उन्होंने ही पहले-पहल प्रमाणित करने का प्रयास किया था। कान्य में, कार्य के सम्पूर्ण संगठन पर भी उन्होंने विशेष जोर दिया था, परन्तु उस काल में जब ये सिद्धान्त बने, साहित्य बहुत कम था श्रीर उसी के श्राधार पर बने हुए श्रालोचनात्मक नियमों को सर्वगत मान लेने में कठिनाई भी थी। इस युग में जब साहित्य का कोष भरा-पूरा हुश्रा श्रीर वे ही नियम फिर से विभिन्न रूप में प्रस्तावित हुए तो उनकी सर्वगत मान्यता में कोई विरोध नहीं प्रस्तुत हो सका। भन्य तथा उन्नत शैली के भी जो तत्त्व रोमीय श्रालोचकों ने गिनाए थे उन्हीं को थोड़े-बहुत परिवर्तित रूप में इस काल में भी मान लिया गया। गम्भीर तथा संयत शैली के द्वारा मानव की श्रनेक उन्नत तथा भन्य भावनाश्रों की श्रीमन्यिक श्रत्यन्त सहज रूप में हुई है श्रीर कदाचित् होती भी रहेगी। सभी देशों के श्रेष्ठ साहित्यकारों ने इस शैली का सफल प्रयोग किया है।

इस काल के आलोचकों ने प्राचीन यूनानी तथा रोमीय आलोचनात्मक सिद्धान्तों को नवीन रूप में पुनः क्यों प्रतिपादित किया इसका एक विशेष कारण है। इस शती के प्रथम चरण के श्रालोचकों ने, पिछली शती के साहित्य-कारों की अनेक रचनाओं से असन्तष्ट तथा कोचित होकर नवीन सिद्धान्तों का निर्माण किया श्रीर यह ग्रावश्यक भी था कि नवीन युग की श्रावश्यकताश्रों के लिए नवीन सिद्धान्त भी बनते। परन्तु श्रालोचकों का श्रसन्तोष श्रीर विरोध इस हद तक बढ़ा कि जो भी सिद्धान्त पिछली शती के त्रालीचकों ने सफलतापूर्वक साहित्य-निर्माण में प्रयुक्त किये थे सबको दूषित प्रमाणित करके उन पर प्रतिबन्ध लगा दिया गया। इसका फल, जैसा कि हम पहले कह चुके हैं, हानिकारक हन्ना। साहित्यिक स्वतन्त्रता इतनी बढ़ गई कि उसका नियन्त्रण श्रसम्भव-सा हो गया। श्रीर जब यह नवीन युग श्रपनी किशोरा-वस्था में था तो उससे स्थायी सिद्धान्तों की माँग भी बेकार थी। नवीन सिद्धान्त प्रयुक्त तो हो रहे थे, परनत उन्होंने स्थायित्व नहीं प्राप्त किया था श्रीर प्राचीन सिद्धान्तों पर प्रतिबन्ध तो लग ही चुका था। इस विषम परि-स्थिति में श्रनेक साहित्यकारों ने मनमाने रूप में साहित्य-रचना करनी श्रारम्भ की श्रौर इतनी श्रधिक मात्रा में साहित्य-निर्माण होने लगा कि उसकी श्रेष्ठता तथा हीनता पर विचार करना श्रसम्भव हो गया। श्रीर यह निर्णय करता भी कौन ? जो लोग इस कार्य में संलग्न हुए वे राजनीति तथा सामा-जिक रूढ़ियों से इतने दबे हुए थे कि उनमें न तो चमता थी और न सहानु- मूति । उन्होंने विरोध ही किया श्रोर इस विरोध का फल यह हुश्रा कि नवीन साहित्यकारों ने भी एक बाढ़-सी ला दी श्रोर विरोधी दल थोड़े बहुत हाहाकार के पश्चात् विलकुल शान्त हो गया । श्रय रोमांचक साहित्यकारों का बोलबाला हो गया श्रोर श्रागे चलकर धीरे-धीरे विच्छु हु लता फैलने लगी । जब तक साहित्य-रचना श्रेष्ठ कलाकारों के हाथ की वस्तु थी उसमें गुए-ही-गुए प्रस्तुत हुए, परन्तु ज्यों ही निम्न कोटि के कलाकारों ने रोमांचक भावनाश्रों की श्रभि-च्यंजना श्रारम्भ की, दोष-ही-दोष प्रस्तुत होने लगे । श्रव श्रालोचकों को सतर्क होना पड़ा श्रोर कुछ ऐसे नियमों की मान्यता स्थापित करनी पड़ी जो तत्कालोन साहित्य में स्थिरता लाते श्रोर उन्हें नियन्त्रित करते । श्रोर यह कार्य उन्नीसवीं शतो के प्रथम तथा मध्य चरण के समाप्त होते-होते सन् १८६४ ई० में पूर्ण भी हुश्रा । इसका विवेचन हम पिछले एष्टों में दे चुके हैं । जो भी श्रालोचनात्मक नियम इस काल में वने उनकी मान्यता शती के श्रन्त तक रही । केवल श्रन्तिम दस वर्षों में ही दो-एक नवीन साहित्यादशों के दर्शन होते हैं जिनका वर्णन शेष है ।

इस शती के श्रन्तिम दस वर्षों में जो काव्य-सिद्धान्त नवीन सिद्धान्त तथा त्रालोचना-प्रणाली प्रस्तुत हुई उस पर श्रन्य यूरोपीय देशों की आलोचना-प्रणाली की छाप स्पष्ट है। विशेषतः फ्रांसीसी त्रालोचना-प्रणाली से प्रेरित होकर ही ये नवीन नियम बने। साहित्य का प्रमुख लच्य है श्रानन्दानुभूति देना श्रौर जो साहित्य जितनी श्रधिक श्रौर जितनी गहरी श्रनुभृति देगा, उतना ही श्रेष्ठ होगा। जिस चए लेखक अथवा कवि की प्रज्वलित आत्मिक ज्योति की किरण पाठक के मनस्तल को छू लेती है वही च्रण वास्तव में छानन्द का कोष है छौर जो भी लेखक अथवा कलाकार ऐसे चलों को जितनी ही अधिक संख्या में निर्मित करेगा श्रौर जितनी देर तक उन्हें प्रज्वित रखेगा वह उतना ही श्रेष्ठ होगा। दीपक की प्रज्वित ज्योति-शिखा को पतंगे छूकर हट जाते हैं श्रीर बार-बार फिर त्रानन्द्वश वहीं त्राते हैं; उसी प्रकार कलाकार के काव्य की दीप-शिखा ज्यों-ज्यों पाठकों के हृदय को छूती रहेगी त्यों-त्यों उन्हें ग्रसीम त्रानन्द का श्रनुभव होगा श्रौर वे भी बार-बार कलाकार की कविता को हृद्यंगम करने का प्रयत्न करेंगे।

शौली का लद्दय

इस मौतिक सिद्धान्त के साथ-साथ कान्य में शब्द-सम्बन्धी नियमों पर भी विचार हुआ। मानव की ख्रपार खनुभूतियों की ख्रभिब्यंजना के तिए ऐसा

ज्ञात होता है कि एक विशाल शब्द-कोष की श्रावश्यकता है; परन्तु ऐसा होते हुए भी यह नियम श्रेष्ठ है कि किसी भी एक प्रकार की अनुभूति की स्रभिन्यं जना के लिए एक ही शब्द विशेष है। ज्यों ही कवि वह शब्द हूँ ड़ निकालता है उसका प्रभाव अटल तथा अमिट हो जाता है। ज्यों ही हम अनु-भव करना श्रारम्भ करते हैं त्यों ही उसकी श्रभिव्यक्ति भी करना चाहते हैं, परन्तु हमारी श्रभिव्यक्ति की लालसा लालसा ही रह जाती है, क्योंकि हम ठीक शब्द सोच नहीं पाते । जैसे-तैसे हम श्रभिव्यक्ति तो कर लेते हैं परन्तु हम सन्तुष्ट नहीं होते और यही सोचते हैं कि यह बात और भी श्रच्छे तथा प्रभाव पूर्ण ढंग से कही जा सकती थी। इसी खोज में व्यस्त रहना श्रीर भाव-विशेष के लिए शब्द-विशेष को हुँद निकालना ही शैली का प्रधान लच्य है। जिस प्रकार से रत्नजटित हार में ज्यों ही बीचों-बीच हीरे की किएका जड़ दी जाती है उसका त्राकर्षण पूर्ण हो जाता है उसी प्रकार शब्द-विशेष की सफल खोज के परचात् शैलो का सौन्दर्य हृद्यग्राही हो जाता है। इस नियम को श्रनेक रोमांचक कवियों ने श्रनायास ही मान लिया था। उन्नीसवीं शती के श्रनेक श्रेष्ठ कलाकारों ने इस सिद्धान्त के महत्त्व को पूर्णरूपेण समभकर ग्रत्यन्त सौन्दर्यपूर्ण साहित्य की रचना की है।

श्रालोचना-चेत्र में तो जो मौलिक तथा विशिष्ट नियम श्रालोचना के मौलिक बना उसकी समता कदाचित् किसी भी अन्य युग नियम की श्रालोचना-प्रणाली से नहीं हो सकती। अब तक श्रालोचक का प्रधान कार्य यह समसा जाता था कि

वह अपना साहित्यिक निर्णय प्रकाशित करे, साहित्यिक रचना के गुण-दोष की परख करे और पाठकवर्ग को उसके गुण-दोष का परिचय दे। रोमांचक आलोचकों ने भी वूम-फिरकर थोड़े-बहुत अंशों में इन्हीं आदर्शों को श्रेयस्कर समक्षा था और साहित्य के गुण-दोष की परख वे आलोचक की सहायता से ही करना चाहते थे। इसी कारण उन्होंने आलोचक को सभ्यता तथा संस्कृति का अभिभावक तथा पोषक कहा था, क्योंकि ज्ञानार्जन मानव की नैसर्गिक प्रयुत्ति है और साहित्य ही अपार ज्ञानागार है। इस युग की नवीन आलोचना-प्रणाली की व्याख्या करते हुए यह सिद्धान्त बनाया गया कि आलोचक का मानस चित्र खींचने वाले कैमरे के समान होना चाहिए। चित्र खींचने वाला जिस व्यक्ति अथवा दश्य का चित्र खींचना चाहता है, उस और कमरे को स्थिर करता है और उयों ही दश्य अथवा व्यक्ति का सम्पूर्ण चित्र शीशे की परिधि में आ जाता है त्यों ही वह बटन दबाता है और सम्पूर्ण चित्र शीशे पर

ग्रंकित हो जाता है। उसी प्रकार ग्रालोचक को ग्रपने मस्तिष्क तथा रसेन्द्रियों को कैमरे के शीशे के समान साहित्यिक कृति की श्रोर एकाग्र करके उसका सम्पूर्ण तथा योगिक प्रभाव प्रहण करना चाहिए। तदनन्तर उन प्रभावों को श्रन्य स्थायी प्रभावों के श्राधार पर श्राँकना पड़ेगा श्रीर श्रपने स्मृति कोष में सर्चित अनेक काल्पनिक तथा श्राध्यात्मिक श्रन्भतियों के समन्न उनको रखकर उनका संशोधन तथा परिष्कार करना पहुंगा श्रौर चिन्तन तथा सनन द्वारा उसकी श्रात्मा को हृद्यंगम करके उत्हृष्ट शैली हारा उसे प्रकाशित करना पहेगा। जिस प्रकार चित्र खींचने वाला चित्रांकित शीशे को श्रनेक रासायनिक मसालों द्वारा श्रंधेरी कोठरी में स्वच्छ करता है श्रीर उसे चिकने कागज पर श्रंकित करता है, उसी प्रकार यालोचक को अपनी यनुभूतियों के रसायनों से उन्हें शुद्ध करके, चिन्तन तथा मनन द्वारा उन्हें स्वच्छ करके, स्पष्टतया व्यक्त करना चाहिए। संचेप में यह कहा जा सकता है कि ग्रालोचक का प्रमुख लच्य कवि के गुर्णों को हृद्यंगम करके उसकी विवेचना करना श्रौर तत्परच।त् उसे स्पष्टतया व्यक्त करना है। इस कार्य में सफल होने के लिए यह ग्रावश्यक है कि श्रालो-चक में ग्रानन्दानुभूति की ग्राकांचा सतत प्रस्तुत रहे, जो विवेचन में परिगात होकर स्पष्ट रूप में व्यक्त होती जाय।

यह कहना अत्युक्ति न होगी कि इस नवीन तथा मौलिक आलोचना प्रेसीली में अनेक दोष दिखलाई देंगे। पहले तो इस प्रकार की आलोचना के प्रयोग में अत्यिक धेंगें तथा सहनशीलता की आवश्यकता पड़ेगी और आलोचक को इस महायज्ञ में अपने सम्पूर्ण व्यक्तित्व को न्योद्धावर कर देना होगा और उसे एक ऐसी सज्ञावना द्वारा साहित्य को परखना होगा जिसमें शक्ति नहीं होगी। इसका अर्थ यह हुआ कि उसमें तर्क की न तो कोई उपयोगिता होगी और न उसका कोई स्थान; और साथ ही इस प्रमाली में रसानुभव पर ही इतना अधिक उत्तरदायित्व रहेगा कि उसके अनेक स्थल अछूते रह जायँगे। यह भी मानना पड़ेगा कि केवल नैतिकता अथवा आनन्दानुभूति का ही विश्लेषण आलोचना न कहलाएगो। इन्छ आलोचक तो यहाँ तक कह बैठेंगे कि उन आनन्दानुभूति के चणों का मूल्य ही क्या ? और फिर सबके लिए यह सम्भव भी तो नहीं कि वे पूर्णत्या आनन्दानुभूति कर सकें, उस अनुभूति के आधार का विवेचन करें, तत्पश्चात् उसे शैलो के माध्यम से दूसरों तक ले जायेँ।

परनतु इस सिद्धान्त की मौलिकता तथा इसके सार्वजनिक प्रयोग पर किसी को सन्देह नहीं हो सकता। यह ऐसा सिद्धान्त है जो सभी देशों के ख्रालोचक साहित्य की परख में व्यवहृत कर सकते हैं। कवि की रचना से सभी पाठकवर्ग कुछ-न-कुछ रस ले ही सकते हैं और थोड़े-बहुत रूप में सभी उस अनुभूति के आधार भी स्पष्ट कर लेंगे। सभी भाषाओं तथा देशों के साहित्य की आलोचनात्मक परल इस सिद्धान्त द्वारा सफल रूप में होगी। कदाचित् आलोचना-चेत्र में अरस्त् के युग से लेकर आज तक इस सिद्धान्त के समान दूसरा अन्य महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त नहीं बना। इसके सर्वगत प्रयोग की संभावना पर ही इसकी इतनी अधिक महत्ता है।

: 8 :

त्र्याधुनिक युग का वातावरण उन्नीसवीं शती के श्रन्त तथा बीसवीं के श्रारम्भ से ही श्राधुनिक साहित्य का जन्म होता है। इस युगकी प्रकृति तथा प्रवृत्ति, दृष्टिकोण तथा रुचि, श्रादर्श तथा प्रयोग सबकी साहित्यिक समीचा श्रत्यन्त दुष्कर है।

इसके श्रमेक कारण हैं। पहला तो यह कि यह युग हमारे इतना पास है कि ज्यापक तथा बाह्यवादी रूप से इस पर विचार नहीं हो सकता; श्रौर दूसरे इस युग की मान्यताएँ भी किसी स्पष्ट रूप में श्रव तक स्थिर नहीं हो पाईं। यह भी हो सकता है कि जो भी लेखक श्राजकल लोकप्रिय तथा महत्त्वपूर्ण हैं श्रपनी श्रेण्ठातिश्रेष्ठ कृति शायद लिख ही रहे हों श्रथवा उसकी सम्भावना ही हो।

श्राधुनिक युग वादों का युग भी है श्रीर जहाँ वादों को प्रश्रय मिला विवाद अवश्यम्भावी होगा। राजनीतिक, धार्मिक, श्राधिक, सामाजिक, राष्ट्रोय, तथा अन्तर्राष्ट्रीय कारणों से यह युग सबसे श्रधिक जिंटल तथा विषम हो गया है श्रीर इन कारणों की साधारण समीत्ता के उपरान्त ही हम इन प्रचलित वादों का रूप-रंग तथा उनके प्रधान तत्वों को परख सकेंगे। उन्नीसवीं शती का श्रंग्रेज़ी समाज सम्पन्नता तथा सन्तोष की दृष्टि से श्रपनी पराकाष्टा पर था। देश में इतनी शान्ति थी तथा राजनीतिक दृष्टि से देश को इतनी समृद्धि प्राप्त थी कि लोगों का यह विश्वास-सा हो गया था कि ईश्वर बड़ा न्यायी है श्रीर संसार की निधियाँ इतनी श्रपार हैं कि उनकी समाप्ति कभी भी नहीं हो सकेगी। व्यापारी तथा व्यवसायी-समाज दिन-प्रतिदिन उन्नति कर रहा था श्रीर साम्राज्य की नींव सुदृढ़ हो रही थी। ऐसे समय कौन ऐसा व्यक्ति था जो राज्य-मिहिष तथा देवी वरदान के गुण-गान न करता। किवयों ने गुणानुवाद के पुल बाँधने श्रारम्भ किये, क्योंकि काव्य तो समाज का प्रतिबिम्ब है श्रीर इस उन्नी-सवीं शती की साम्राज्य-लिप्सा तथा लच्मी पूजन एक प्रकार से श्रनेक कवियों ने धर्म रूप में श्रपना लिया था।

परन्तु ठीक इसी समय कुछ ऐसी चिषम परिस्थितियाँ धीरे-धीरे प्रस्तुत

होने लगीं, कुछ ऐसे शत्रु सिर उठाने लगे कि इस शती की नींव हिलने लगी। सभी राष्ट्रीय, राजनीतिक, धार्मिक तथा त्रार्थिक त्रादर्शी पर कुठाराघात होने लगा श्रौर व्यवसायी समाज विह्नल हो उठा । जिस प्रकार श्रनेक सुन्दर पुष्पों में कॉर्ट अवश्यमेव होते हैं उसी प्रकार प्रत्येक सम्पन्न तथा समृद देश में विष्लवकारियों का भी जन्म हो जाता है। इंग्लिस्तान की व्यापारिक सम्पन्नता ही उसके वैषम्य की मूल कारण हुई । साम्राज्यवाद तथा पूँजीवाद के उभय-चक्र ने ग्रानेक विषम परिस्थितियों को जन्म दिया जिनका परिणाम बीसवीं शताब्दी स्राज तक स्रनुभव रही है। कल-कारखानों की प्रगति के कारण समाज में अनेक नवीन वर्गों का जन्म होने लगा जिनके आदर्शों तथा उद्देश्यों में जमीन-ग्रासमान का फर्क स्पष्ट हुया श्रौर जो ग्रागे चलकर द्वन्द्व का रूप प्रहण करने लगा। इसो ने श्रमिक वर्ग, मध्यम वर्ग तथा श्रेष्ठ वर्ग को जन्म देकर तथा पोषित करके ऐसे घातक कीटा खुत्रों को प्रश्रय दिया जिसके द्वारा ख्राज तक के ष्ठाष्ठुनिक समाज का सम्पूर्ण शरीर विकल है । उपों-उपों व्यवसायी-समाज सम्पन्न होता गया ख्रौर साम्राज्यवाद की नींव सुदृढ़ होती गई त्यों-त्यों वेकारी, वर्ग-विरोध, गरीवी इत्यादि का भी प्रसार होने लगा। मशीन-युग का पोषित मानव केवल मशीन होकर रह गया; उसे मानवी आदर्श भुलाने पड़े; उसे मानवता को विदा देनी पड़ी।

धार्मिक-चेत्र में तो जो विषमता फैली उसका कहना ही क्या! श्रव तक तो ईश्वर न्यायी था, मनुष्य उसका प्रतिविम्ब था, स्वर्ग था, नर्क था, विश्वास था, मुक्ति की सम्भावना थी; परन्तु कुछ लोगों ने यह प्रमाणित करना श्रारम्भ किया कि ईश्वर है ही नहीं, स्वर्ग मिथ्या है, नर्क हमारे भय की पराकाण्ठा है और जीवन-संवर्ष ही सबसे श्रधिक प्रमाणपूर्ण शास्त्र है। उन्नीसवीं शती के श्रन्तिम चरण में दो-चार ऐसी पुस्तकें प्रकाशित हुई जिन्होंने ईश्वर पर से विश्वास उठा दिया और यह सिद्ध किया कि मनुष्य कुछ परिस्थिति-विशेष द्वारा प्रगतिपूर्ण प्रकृति के श्रनेक जीव-जन्तुओं के श्राधार पर ही स्वनिर्मित है। ईसाई धर्म-पुस्तक की मनुष्य-जन्म-विषयक कहानी किसी भी श्रंश में सत्य नहीं। मनुष्य तो श्राहि पुरुष वानरों का वंशज है और संसार के सभी प्राणी एक शक्तिशाली प्राकृतिक शक्ति के कारण स्वतः जन्म लेते हैं और श्रपनी निजी शक्ति के श्रनुसार जन्मते श्रीर मरते हैं। मनुष्य तो प्रकृति की प्रयोगशाला का एक रसायन-मात्र है। धर्म-पुस्तक पर से विश्वास की माया हटते ही धर्माध्यचों के निजी जीवन की व्याख्या श्रारम्भ हुई और उन्हें भी व्यवस्तायी-मात्र ठहराकर (क्योंकि धर्म की सेवा ही उन्हें जीवन-यापन का सहारा

दिये थी ) उनकी खिल्ली उड़ाई गई। श्रविश्वास की बाढ़ इतनी बढ़ी कि सभी धार्मिक तत्त्वों का सूचम विवेचन होने लगा श्रौर तर्क की कसौटी पर सब की परख श्रारम्भ हुई। तर्क-सूर्य ने श्रन्ध-विश्वास के बादलों को छिन्न-भिन्न कर दिया श्रौर साथ-ही-साथ मनुष्य के सभी विश्वस्त श्रादर्श मूर्तियों को खण्ड-खण्ड करके फेंक दिया। धर्म की बेड़ियाँ कटते ही श्रौर ईश्वर की श्रन्तियों कटते ही श्रौर ईश्वर की श्रन्तियों किया होते ही मानव श्रपनी शक्ति के श्राधार पर श्रपनी संसार-यात्रा पर निकल पड़ा। उसके सभी विश्वास छिन गए; सभी सम्बल लुट गए।

कहाँ तो समाज के ऊपर एक पहाड़ फटा ही था कि एक दूसरा पहाड़ भी शीघ्र ही फट पड़ा। प्रथम महायुद्ध छिड़ गया। जनता युद्ध के लिए तैयार की जाने लगी। राष्ट्र-ध्वज-वन्दन होने लगा। साम्राज्य की रचा का बिगुल बजा; स्वतन्त्रता तथा प्रजातन्त्र की रण-भेरी निनादित हुई। देश के स्वस्थ नवयुवक देश की रचार्थ श्रपने प्राणों की श्राहृति देने पर तत्पर होने लगे। चार वर्षों तक यह महायुद्ध नरमेध के रूप में होता रहा और अन्त में लगे हुए मराडे उलाड़ फेंके गए और उलड़े हुए मंडे फिर से लगा दिये गए। युद्ध से पहले राजनीतिज्ञों ने यह विश्वास दिलाया था कि जो भी व्यक्ति इस समय देश के हवन-कुएड में प्राणों की आहुति देगा अमर होगा और देश के इतिहास में उसका नाम स्वर्णाचरों में लिखा जायगा। उन्हें यह विश्वास दिलाया गया था कि रणभूमि में शत्रु की हार होते ही प्रजातन्त्र श्रादर्श में चार चाँद लग जायँगे श्रीर एक ऐसा नव विहान श्रायगा जिसकी कलपना नहीं हो सकेगी। उन्होंने शपथ खाई थी कि जिन स्रादशों के लिए उन्होंने शस्त्र उठाया है वे मानवी स्रादर्श हैं स्रौर ज्यों ही उन स्रादर्शों की सुरत्ता हुई त्यों ही उनका प्रायोगिक रूप भी सामने ग्रायगा ग्रौर घी दूध की नदियां वह चर्लेगी। उन्होंने मनसा, वाचा, कर्मणा यह श्रादर्श घोषित किया था कि उनका युद्ध धर्म-युद्ध है श्रीर उनका शत्रु उनका ही शत्रु नहीं वरन् समस्त सभ्य समाज का शत्रु है, उसकी पराजित करना प्रत्येक सभ्य मनुष्य का महान् कर्तव्य है। परन्तु जब चार वर्षी बाद शान्ति के भरखे फहराये गए त्र्यौर सन्धि हुई तो दूसरा ही दृश्य प्रस्तुत हुआ। जो व्यक्ति देश के लाड़ले बनाकर धर्म-युद्ध में भेजे गए थे जब अपने वर्षों के क्रूर तथा अमानु-षिक अनुभवों तथा जीवन के आधारभूत तत्त्वों को हृदयंगम कर घर जौटे तो उनके लिए देश में स्थान नहीं था। युद्ध की समान्ति के साथ-साथ उनकी जीविका की भी समाप्ति हो चुकी थी। परन्तु उनका ऋरमान था कि घर लौटते ही उनकी आरती उतारी जायगी, उनका नाम स्वर्णाचरों में श्रंकित

होगा और खन्दकों को कीचड़, मांस के लोथड़ों तथा जूँ थों से भरे हुए रक्ता-भिषिक्त कम्बलों के बीच लिपटा हुआ जीवन उन्हें भूल जायगा और वे परी-देश के उड़न-खटोले पर विठला दिये जायँगे और शान्ति और सम्दन्तता उन पर चैंबर डुलाएगो। परन्तु यह सब कुछ भो न हुआ। लाड़ले आवारा कहे जाने लगे; उड़न-खटोले की जगह उन्हें कारखाने के मजदूर-वर्ग में भी स्थान न मिला और सम्पन्तता और शान्ति के स्थान पर उन्हें वोर मानसिक ग्लानि का अनुभव होने लगा। मृत्यु हो उन्हें अधिक प्रिय जान पड़ने लगी। राष्ट्रीय आदशों की मृग-मरोचिका उन्हें अन्त तक छुलती रही और वे भी उस मरी-चिका को जीवन का सत्य समक्तकर उसके पीछे भागते रहे। उनका हृदय फट चला; उनका विश्वास खो गया; वे विच्लि-से हो गए।

युद्ध के पश्चात् देश त्रार्थिक किटनाइयों की वेडियों में ग्रीर भी कसकर जकड़ गया। देशी माल की खपत के लिए बाजार की ग्रावश्यकता पहले
भी थी ग्रीर श्रव भी थी परन्तु इस चार वर्ष की हलचल ने सब कुछ ग्रव्यविस्थित कर दिया था। वमों के कारखाने शीघ्र ही भोजन बनाने के कारखानों
में नहीं पिरिणत किये जा सकते; उसमें बहुत विलम्ब होता है। ग्रर्थ-शास्त्र
के पिंडत ऐसी चार्ले चलने लगे जिससे दूसरे देशों की ग्रपेत्ता उनकी सम्पनिता दिन-दूनी रात-चौगुनो बढ़ने लगे। इसके फलस्वरूप ग्रन्तर्राष्ट्रीय प्रतियोगिता को बल मिला ग्रीर जहाँ एक ग्रोर व्यवसायी समभौते होते गए दूसरी
ग्रोर द्वेष, ग्रणा तथा ईर्ष्या को प्रोत्साहन मिलता गया। देश में यों ही खाद्यपदार्थों की कमी थी ग्रीर वे बाहर के देशों से ही ग्राते थे। ग्रतएव साम्राज्यवादी नीति को ग्रीर भी प्रोत्साहन मिला। धार्मिक, सामाजिक, राष्ट्रीय तथा
व्यावसायिक दुर्व्यवस्था से समस्त श्राधुनिक समाज विह्वल हो उठा।

परन्तु यह राष्ट्रीय दुर्द्शा इंगलिस्तान ही में नहीं प्रायः सभी यूरोपीय देशों में फैली हुई थी। प्रथम महायुद्ध समाप्त भी नहीं हो पाया था कि उन्नीस सौ सत्रह ई॰ में रूस में हाहाकार मच गया। ज़ार ने महायुद्ध के बाद भी अपनी सत्ता जमाए रखने का अन्तिम प्रयास किया। उन्होंने अपने महल के गुम्बद से गोलियों की बाद चलवाई। हजारों निरपराध सीने पर गोली खाकर अन्तिम स्वास में ज़ार का विनाश मनाते हुए परलोक सिधारे। परन्तु गोली की बाद से जनता रुकी नहीं; जनता अपनी अविचल शक्ति के बल पर आगे बढ़ती गई। महल पर अधिकार कर लिया गया। ज़ार जान लेकर भागे। रूसियों ने अपने नेता केरेन्स्की को अपना भाग्य सौंप दिया। प्रथम महायुद्ध की प्रतिध्वनि श्रव भी इधर-उधर से आ रही थी। भूखा, नंगा, त्रस्त रूस

युद्ध से ऊब उठा था। उसे युद्ध की जगह शान्ति चाहिए थी; पहनने को कपड़े श्रौर पेट भरने के लिए भोजन। परन्तु केरेन्स्की को श्रपनी सम्पन्नता की जगह दूसरे का ध्यान ही कहाँ रहा! उन्हें तो अपनी सत्ता तथा अपना श्रधिकार प्रिय था। जनता चिल्ला-चिल्लाकर कह रही थी- 'केरेन्स्की श्रपना वचन पूरा करे ! उसका वचन था रूस को शान्ति, रूस को भोजन तथा कपड़े देने का !! हमारी रोटी कम होती जा रही है; हमारे बच्चों को दूध नहीं मिलता; हमारे सिपाहियों को शान्ति नहीं मिलती !!!' उधर खन्दकों से सिपा-हियों ने भी श्रावाज लगाई — 'हमारे देशवासियो ! हम खन्दकों में भूखे हैं। हम जाड़े से ठिठुर रहे हैं; हमारे पैरों में जूते नहीं : हम श्रपनी कब्रें स्वयं ग्रपने हाथों खोद रहे हैं। केरेन्स्की ने वचन दिया था कि युद्ध शीघ बन्द होगा; इस सन्धि चाहते हैं; हम शान्ति चाहते हैं। शान्ति, भोजन श्रौर जीविका !!' इसी के नारे हर त्रोर लग रहे थे। इस नारे के उत्तर में केरेन्स्की के दल ने तथा उनके सिद्धान्तों के प्रकाशक समाचार-पत्रों ने लेखों की बाढ़ चलाई-- "विरोधियों का गला घोंट दो ! शान्ति चाहने वालों को ज़मींदोज कर दो ! यहूदियों को मौत के घाट उतारो ।" केरेन्स्को के हाथ में अपना प्राण सौंपकर रूसी जनता चुभित हो उठी थी; उन्होंने मिलकर श्रावाज उठाई — 'केरेन्स्की रूस का शत्रु है। केरेन्स्की का नाश हो !' इसका फल यह हुया कि सेना स्वतन्त्र हो गई ग्रौर उसने ग्रपना अनुशासन ग्रपने हाथों ले लिया। मजदूरों और किसानों ने अपना सहयोग उन्हें प्रदान किया। एक महती सभाका आयोजन हुआ। सभा-भवन की दीवारों पर इश्तहारों का जमघट था। जनता का खून खौल रहा था; वे रह-रहकर बोल उठते थे—'युद्ध का विनास हो । क्रुरता का नाश हो । भूख का निवारण हो !' इस महती सभा ने देश में पूँजीवाद का अन्त किया और साम्यवाद की नींव डाली। आजकल समस्त यूरोप में पूँजीवाद, साम्यवाद तथा जनतन्त्र के श्रादशौँ में होड़ चल पड़ी है।

हितीय महायुद्ध ने तो परिस्थित छौर भी विषम बना दी है। विज्ञान ने, मानवता पर जो बलात्कार किया है उसका इतिहास मानव अपने ही हाथों लिखने पर बाध्य हो रहा है। फासिस्टवाद तथा नाज़ीवाद के खंडहरों से भयानक आवाजें आ रही हैं। चीन में पहले तीस वर्षों से गृह-युद्ध चल रहा था जो अभी-अभी समाप्त हुआ और साम्यवाद की नींव पड़ी। जहाँ शानित है वहाँ गृह-युद्ध हो रहा है; और जहाँ-जहां छसन्तोष की चिनगारियाँ हैं वे प्रज्वलित हो रही हैं। अमरीका की डालर-राजनीति स्वबल-राजनीति से होड़

लेने पर कमर कसे तैयार है श्रीर प्राचीन यूनानी राज्ञस हाइड्रा (जिसका एक सिर कटते ही दूसरे उसी चए उग श्राते हैं) समान जटिल प्रश्न उठते श्रीर बिगड़ते जा रहे हैं। एक देश दूसरे देश से उसी प्रकार प्रभावित हो रहा है जैसे शीतला से निरीह वालक। समय तथा दूरी, दोनों पर विज्ञान ने विजय प्राप्त कर ली है। लाखों मील की सैर घरटों में हो जाती है। विज्ञान समुद्र-मन्थन कर जुका है, श्राकाश की सीमाएँ वाँध जुका है, नज्त्रों की गएना कर जुका है श्रीर पृथ्वी की परिधि निश्चित कर जुका है।

इतना सब होते हुए भी श्राधुनिक समाज का मानव चुभित, दुःखित तथा उन्मादित है। श्रीर ऐसे वातावरण में लिखे हुए साहित्य की क्या सरलता से परख हो सकेगी? प्रतिदिन नित-नवीन वादों का जन्म हो रहा है। काव्य तथा काव्य-शैली, उपन्यास-कला, कथा-साहित्य, दुःखान्तकी, सुखान्तकी, एकांकी, गीत-काव्य, श्रालोचना-चेत्र, सभी में कुछ-न-कुछ प्रयोग रूप में लिखा जा रहा है। जो-जो श्रादर्श तथा जो-जो शैलियाँ पिछली शती में प्रचलित थीं उनका घोर विरोध हो रहा है। प्राचीन की परम्परा तोड़ दी गई है; नवीन स्थायित्व नहीं पा रहा है श्रीर मानव विज्ञान, मनोविज्ञान, मनस्तल-विज्ञान के श्राधार पर व्यक्तिवादी, वाद्यवादी, श्रन्तवादी, मनस्तलवादी, रूढ़िवादी तथा प्रगतिवादी शैलियों से श्रपने व्यथित भाव-संसार को व्यक्त करने का श्रथक परिश्रम कर रहा है।

श्राधुनिक मनुष्य के भाव-संसार में सबसे पहले नैतिक भावनाश्रों की समीचा श्रारम्भ हुई जिसके फलस्वरूप सामाजिक तथा नैतिक, राष्ट्रीय तथा श्राधिक पाखपढ़ों की खूब ही हँसी उड़ाई गई। पारिवारिक तथा व्यावसायिक श्रादशों को तर्क को कसौटी पर जाँचकर उनकी कमजोरियों पर तीव प्रकाश पड़ना श्रारम्भ हो गया है। इसके फलस्वरूप कला के रोमांचक सिद्धान्तों को गहरा धक्का लगा श्रोर यथार्थवाद की पूजा श्रारम्भ हुई। हास, परिहास, उपहास, व्यंग्य के श्रस्त्र-शस्त्र का प्रयोग बड़ी तत्परता तथा उत्साह से होने लगा। जीवन की सभी श्रनुभृतियों को साहित्य द्वारा व्यक्त करने का प्रयास श्रेयस्कर समक्ता जाने लगा जिसके फलस्वरूप यथार्थवाद तथा संकेतवाद को प्रश्रय मिला। कुछ विह्नल श्रोर विकल व्यक्ति छायावाद तथा रहस्यवाद के भूले में श्रांखें मूँद भूलने पर तत्पर हो गए। समस्त साहित्य-चेत्र वादों का श्रसाड़ा मात्र हो गया।

इस युग का सबसे महत्त्वपूर्ण वाद यथार्थवाद है यथार्थवाद जिसका बोलबाला साहित्य में ग्राजकल ग्रत्यधिक

है। यद्यपि यथार्थ चित्रण की महत्ता सभी काल में रही है परन्तु जिस उत्साह तथा ख्रौत्सुक्य से आधुनिक युग ने इसे ख्रपनाया है उसकी समता पिछले युगों से नहीं हो सकती। इस वाद के श्रनुयायी यह विश्वास करते हैं कि साहित्य में (काव्य, नाटक, उपन्यास इत्यादि) किसी विषय पर प्रतिबन्ध नहीं; विषय जो भी हो, जहाँ कहीं का भी हो, जैसा भी हो, साहित्यकार को उसे मुक्त हृद्य से अपनाना चाहिए। भूख श्रीर द्रिद्रता, पीड़ा श्रीर रोग, नग्नता तथा वासना--जीवन के वे दृश्य जिन्हें हम देखकर भी नहीं देखना चाहते; वे स्थल जहाँ पहँचकर हम प्राशायाम करते हैं श्रीर रूमाल नाक पर रख लेते हैं - सभी साहित्याधार हो सकते हैं। सड़े मांस के लोथड़ों पर भिनभिनाती मिक्खयाँ तथा चिन्द्रका की छुटा, कच्ची नालियों पर बसे हुए घरों के फटे परदों से छन-छनकर आती हुई टिमटिमाती रोशनी तथा उपा की रक्ताभ लालिमा, कराहते हुए रोगी तथा नवदम्पति की रंगरिलयाँ, गन्दे कफन में त्राधा लिपटा हुत्रा, श्रन्तिम यात्रा पर जाता हुत्रा मृत मानव तथा नव जीवन ग्रह्ण करता हुन्ना नव जात शिशु, सभी साहित्य की छुत्र-छाया में विश्राम कर सकते हैं। सभी के द्वारा श्रानन्दानुभूति हो सकती है। श्ररस्त् का प्राचीन सिद्धान्त कि दुःखान्तकी के लिए श्रेष्ठ व्यक्ति-राजे-महाराजे, सेनानायक तथा राजकुमार ही-नायक रूप में रहेंगे ब्राधुनिक युग में निकाल फेंका गया श्रीर उसके स्थान पर सभी श्रेगी के व्यक्तियों को नायक-नायिका बनने का अधिकार प्राप्त हुआ। प्रमाण रूप में यह कहा गया कि साधारण तथा निम्न वर्ग हमारे इतना पास है कि उसका बदर्शन हमें ऋत्यन्त गहरे रूप में प्रभावित करेगा; परन्तु उच्च वर्ग का जीवन हमसे इतनी दूर है कि उसका करुपनात्मक अनुभव ही सम्भव होगा। वे हमारे हदय को नहीं छू पायँगे। उपन्यास, कथा-साहित्य, सुखान्तकी तथा एकांकी में भी प्रयुक्त होने वाले विषयों पर से समस्त प्रतिबन्ध हटा दिये गए हैं।

यथार्थवाद तथा संकेतवाद, दोनों में गहरा सम्बन्ध संकेतवाद है; दूसरा पहले से ही श्राविभूत है। यथार्थ की यथार्थता से, कभी-कभी क्या, प्रायः ऐसा होता है कि

हम ऊष उठते हैं। हम यह सोचते हैं कि यथार्थ को तो हम भुगत ही रहे हैं, कभी कुछ छौर सोचकर भी तो देखते कि कैसा लगता है। यथार्थ की अनुभूति एक-न-एक दिन हमसे ऐसा श्राग्रह करती है कि हम उसे भूल जायँ छौर चाहे थोड़ी ही देर के लिए क्यों न हो एक ऐसे स्थान पर अपनी हिंदर गड़ा दें जहाँ यथार्थ श्रपनी चोट न दे सके। जिस प्रकार सूठ बोलता हुआ बालक,

इकन्नी श्रपने मुँह में रखकर कहता है हमने नहीं ली उसी प्रकार हम भी यथार्थ से दूर किसी संकेत को श्रपनी श्राँखों की कोरों में दवाकर श्रपने को भुलावा देना चाहते हैं।

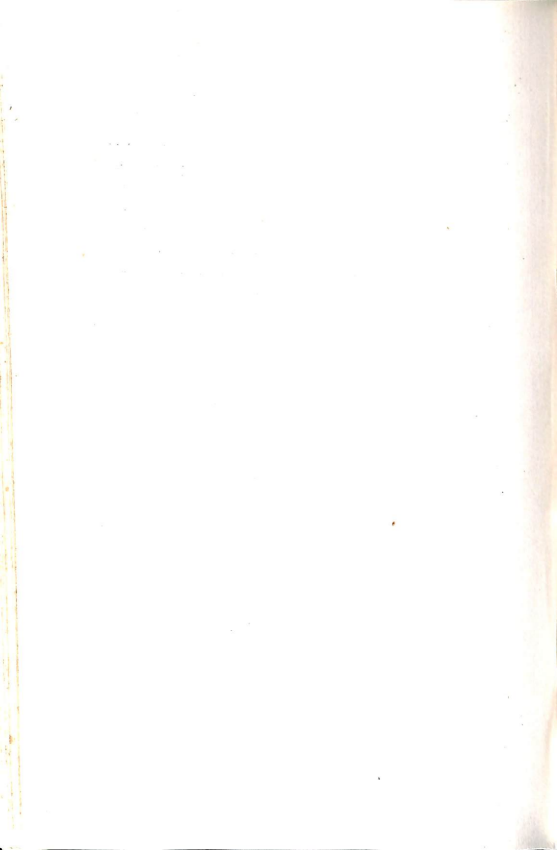
प्राचीन, मध्य तथा रोमांचक काल की अपेना तो साहित्य-विषयक श्राधुनिक युग में काव्य-शैली में महान् श्रन्तर प्रस्तुत विचार : छन्द-प्रयोग हुन्ना है। छन्द, लय, टेक, ग्रलंकार तथा शब्द-प्रयोग में क्रान्तिकारी परिवर्तन हो गए हैं। उन्नीसवीं शती फलप्रद प्रमाणित किया ग्रौर जो कविवर्ग छन्द-प्रयोग में पटु हुग्रा उसकी प्रशंसा की। आधुनिक युग ने पुनः छन्द का बहिष्कार किया श्रौर उसे काव्य के लिए ब्रहितकर समका; यही नहीं, उन्होंने मुक्तक छन्द ही नहीं बनाए वरन् स्वतन्त्र पंक्तियों में काब्य-निर्माण श्रारम्भ कर दिया। छन्द के विरोध तथा स्वतन्त्र पद्य-शैलो के समर्थन में उन्होंने यह तर्क प्रस्तुत किया कि जब हम छन्द में सोचते नहीं, कल्पना नहीं करते और उसका हमारे विचार-संसार में कोई स्थान नहीं तो लिखित कान्य में उसका प्रयोग क्यों हो ? इसके साथ-साथ जब हमारे विचार मनमाने रूप में आते हैं, कोई विस्तृत होता है तो कोई केवल मलक मार जाता है; कोई छनेक विचारों का छाधार बन जाता है, तो हमारी तिस्त्री हुई पंक्तियाँ उसी रूप, उसी विस्तार तथा उसी ब्यव-स्थाकी प्रतिरूप क्यों न हों ? शब्दों द्वारा, कृत्रिम रूप में, प्रस्तुत लय भी श्रस्वाभाविक है; वास्तव में हृदयप्राहो वही लय होगा जो हमारी श्रान्तरिक श्रनुभृति का प्रतिरूप हो अथवा वर्णनात्मक काव्य में, बाह्य रूप से प्रकाशित लयों का प्रतिरूप हो। रेलगाड़ी पर लिखी हुई कविता में उसके पहियों की गति प्रतिध्वनित होनी चाहिए; उड़ते हुए पत्ती पर लिखी कविता में उसके डैनों

कान्याद्रशं तथा कलाद्रशं में भी काफी विषमता फैली कला का आद्रशं है। एक ओर यह कहा जा रहा है कि कला की सफलता कला के नैसिंगिक सिद्धान्तों की पूर्ति ही में

की फड़फड़ाहट का ग्राभास मिलना चाहिए।

है; उसका श्रन्य कोई प्रयोजन नहीं। दूसरी श्रोर यह सिद्धान्त रखा जा रहा है कि कला जब तक जीवन की श्रमिन्यंजना करके जीवन की श्रमुस्ति नहीं देती, कला कही जा नहीं सकती। तीसरी श्रोर वर्ग-संघर्ष का प्रकाश ही कलादर्श माना जा रहा है श्रौर प्रमाण में यह कहा जा रहा है कि जब कला जीवन के लिए है श्रौर वर्ग-संघर्ष जीवन का प्रधान तस्व है तो कला का वही मधान ध्येय भी होना चाहिए।

श्रालोचनादर्श—जिसकी ऐतिहासिक प्रगति का लेखा हमने पिछुले प्रकरणों में प्रस्तुत किया है—परिवर्तित होता जा रहा है और श्रालोचना धोरे- धीरे सौन्दर्यानुभूति-शास्त्र के श्रन्तर्गत श्रपना नीड़-निर्माण कर रही है। रोमां- चक श्रालोचना-प्रणालो की उच्छृङ्खलता के विरोध में नियमों को यदा-कदा प्रश्रय मिलने लगा है। परन्तु यह श्रव तक मान्य है कि श्रालोचना का मुख्य लच्य साहित्य को प्रेमपूर्वक हृद्यंगम करके श्रेष्ठातिश्रेष्ठ विचारों तथा भावों का श्रविरल प्रसार करना है। श्रन्य श्रालोचना-प्रणालियों का सैद्धान्तिक तथा विस्तृत विवेचन हम सैद्धान्तिक खण्ड में प्रस्तुत करेंगे।



द्वितीय खगड

सिद्धान्त



## सिद्धान्त-निर्माण के आधार

## 3:

श्रालोचना-प्रवृत्ति की व्यापकता श्रालोचना का चेत्र प्रायः श्रस्यन्त व्यापक सममा जाता है। ऐसा स्वाभाविक भी है, क्योंकि श्रालोचना का सम्बन्ध हमारी रुचि तथा हमारे हृदय से ही है। जीवन में पग-पग पर हमें श्रालोचना के दर्शन होते

हैं श्रीर प्रतिच्चण हम श्रपनी श्रालोचनात्मक शक्ति का परिचय श्रनेक रूपों में दिया करते हैं। मुक्ते श्रमुक वस्तु पसन्द है, श्रमुक वस्तु रुचिकर नहीं; श्रमुक व्यक्ति श्रच्छा है, श्रमुक व्यक्ति श्रत्यन्त श्रुष्क है, इसी प्रकार का निर्णय हम सदैव देते रहते हैं। कला के सम्बन्ध में तो यह बात श्रीर भी श्रधिक मात्रा में लागू होगी, क्योंकि कला तथा हमारी रुचि श्रीर हमारे हृदय में श्रत्यन्त विनिष्ठ सम्बन्ध है। पाठकवर्ग बिना इस बात की परवाह किये कि पुस्तक उनकी नहीं पुस्तकालय की है, वे पुस्तक को सुन्दर नहीं बना रहे वरन् गन्दी कर रहे हैं, श्रनेक स्थलों पर श्रपनी रुचि का परिचय टिक-मार्क लगाकर श्रथवा श्रच्छा-नुरा लिखकर दिया करते हैं। जो-कुछ भी उन्हें रुचिकर नहीं उसे देख-कर उनकी नाक-भौं सिकुड़ने लगेगी श्रीर जो-कुछ रुचिकर होगा उसे प्रत्यच देखते ही वे 'साधुवाद !' श्रथवा 'धन्य है !' कह उठेंगे।

समय की गित के साथ-साथ ग्रालोचना का चेत्र भी विकितित हुन्ना। ग्रादि-काल से ग्राज तक ग्रालोचना का इतिहास देखने के पश्चात कदाचित् यह कहना पड़ेगा कि प्रत्येक ग्रुग ने श्रपने मनोनुकूल तथा श्रावश्यकतानुसार ग्रपनी ग्रालोचना-प्रणाली निर्मित कर ली ग्रीर उसी के ग्राधार पर साहित्य के सभी ग्रंगों की परख की। काव्य, नाटक, भाषण-शास्त्र इत्यादि की श्रालोचना सभी ग्रुगों में होती ग्राई है। यूनानी ग्रालोचक ग्ररस्तू ने जब ग्रालोचना जिल्लानी ग्रारम्भ की तो उनके सम्मुख काव्य, नाटक तथा गीत के श्रनेक उदा-

हरण प्रस्तुत थे। उसी प्रस्तुत सामग्री के आधार पर उन्होंने अपना आलोचना-शास्त्र निर्मित किया। ग्ररस्तू के समय में काव्य का केवल एक ही रूप था-वह था सामाजिक रूप। काव्य उनके श्रीर उनके युग के लिए पढ़ने की वस्त नहीं थी; वह थी गायन की वस्तु । गायन ही नहीं, उसके लिए नृत्य तथा वाद्य भी श्रावश्यक था। इसलिए उनके लिए यह भी श्रावश्यक हुत्रा कि वे कविता को ऐसे ढाँचे में ढालते जिससे गायन तथा नृत्य में सुविधा होती; फलतः उन्होंने ऐसे छुन्द भी चुने जो सहज ही गायन की लय में घुल-मिल जाते। अरस्त् के लिए महाकाव्य केवल ऐसी पुस्तक नहीं जो हजार पृष्ठों में लिखी गई हो और जिसमें अनेक छन्दों का प्रयोग हुआ हो; उनकी दृष्टि में गीत-काच्य तुकान्त ग्रथवा ग्रतुकान्त पंक्तियों में लिखी हुई छोटी कविता नहीं। महाकाव्य उनके लिए रंगमंच पर प्रदर्शित करने के लिए श्रीर गीत गायन तथा नृत्य के साथ-साथ प्रदर्शन के लिए है। इस दृष्टि से यदि हम अपने कान्य तथा गीत की परिभाषा देखें तो हमें जमीन-श्रासमान का फर्क मिलेगा। हमारे लिए काव्य-म्रध्ययन की वस्तु है; वह पुस्तक म्रथवा पुस्तका-लय के रूप में हमारे सम्मुख प्रस्तुत रहती है श्रीर हम समय व्यतीत करने श्रथवा लोकोपयोगी ज्ञानार्जन के लिए ही उसका प्रयोग करते हैं। मध्यकालीन युग तक साहित्य का यह प्राचीन रूप जीवित रहा, परन्तु मुद्रण-कला के त्राविष्कार तथा मुद्रणालयों की स्थापना होते ही उसका सम्पूर्ण स्वरूप ही परिवर्तित हो गया। जब तक यूनानी तथा मध्यकालीन युग की साहित्यिक प्रवृत्तियाँ जीवित तथा प्रचलित रहीं, श्राजकल की श्रालोचना-शक्ति पल्लवित-पुष्पित न हो सकी। जिस विस्तृत रूप में इम ग्राजकल ग्रालोचना करते हैं वह उस काल में श्रसम्भव थी। उदाहरण के लिए यदि यह कल्पना की जाय कि यदि मुद्रगालय न होते श्रीर मुद्रग्ए-कला से लोग श्रनभिज्ञ रहते तो शेक्सिपयर-सम्बन्धी श्रथवा रासो, तुलसी, कबीर तथा सूर-सम्बन्धी श्रनु-सन्धानों की क्या दशा होती। शेक्सपियर पर जो हजारों ग्रन्थ लिखे गए उनकी कहीं छाया भी न मिलती श्रौर उनके नाटकों का ज्ञान या तो हमें कुछ नाटककारों के पास जो लुकी-छिपी प्रतियाँ रहतीं उनसे मिलता अथवा रंगमंच पर प्रदर्शित नाटकों द्वारा प्राप्त होता । इसी प्रकार गीत-काव्य हमें वास्तविक गीतों के रूप में ही दिखाई देता; निर्जीव शब्दों के रूप में उसका दर्शन दुर्जभ ही होता। मुद्रणालयों ने साहित्य को निर्जीव तथा श्रस्वाभाविक-सा बना दिया है श्रौर साहित्य की सामाजिक श्रात्मा निष्प्राण-सी हो गई है। मध्यकालीन वातावरण का पुननिर्माण कठिन ही नहीं वरन् ऐसी परिस्थित

में श्रसम्भव-सा हो गया है। साहित्य का वह स्वरूप तो हमें स्वप्न में भी देखने को नहीं मिलता। हम केवल मशीन के समान वैयाकरण, दर्शनवेत्ता, मनो-वैज्ञानिक इत्यादि के अनेक रूप में उसकी परख किया करते हैं। कहाँ तो वह दिन था जब एक ब्यक्ति अपने कुछ साथियों को लेकर गायन, नृत्य तथा वाद्य द्वारा श्रोतात्रों तथा दर्शकों को मन्त्रमुग्ध-सा रखता था; अब एक यह दिन है जब हम कोश लिये शब्दों के अर्थ, वाक्यों का विन्यास तथा अलंकारों के ग्रर्थ समभने में व्यस्त हैं। हमारे सम्मुख छपे हुए कागजों का श्रम्बार जगा है जिसमें प्रकाशक के वक्तव्य से जेकर परिशिष्ट तक मुद्रणालयों की कृपा के फल-मात्र हैं। हत भाग्य से हम साहित्य की श्रात्मा को हृद्यंगम करना चाहते हैं, परनत हमारा प्रयत्न विफल ही रहता है।

साहित्यिक जन्म

प्राचीन काल से लेकर आज तक जिस-जिस रूप में त्र्यालोचना का त्र्यालोचना का प्रयोग तथा प्रकाश हुत्रा उसका इति-हास भी कम रोचक नहीं। सोलहवीं शती से ही इसका श्रीगणेश समझना चाहिए। एक श्रीर तो

मुद्रण-कला का श्राविष्कार श्रौर दूसरी श्रोर पुनर्जागरण-काल में प्राचीन साहित्य की श्रोर जो सुरुचि पैदा हुई दोनों ने मिलकर श्रालोचना-साहित्य का बीजा-रोपण किया, परन्तु मध्य-युग में श्रालोचना न तो क्रियात्मक साहित्यकारों द्वारा लिखी गई श्रीर न उन लोगों ने ही लिखा जिनसे उनका सम्पर्क रहा। हाँ, यह कभी-कभी श्रवश्य होता रहा कि कविवर्ग श्रपनी रचना-सम्बन्धी दो-चार श्रालोचनात्मक द्रकड़े इधर-उधर जोड़ दिया करते थे। इनका महत्त्व गौण ही रहा करता था। परन्तु सोलहवीं शती के प्रथम चरण में ऋरस्त तथा हारेस के श्रालोचनात्मक सिद्धान्त खोज निकाले गए । पुनर्जीवन-युग के इन श्रालोचकों का केवल यही प्रमुख उद्देश्य था कि लेखकों की शिज्ञा-दीज़ा कैसी हो और जो-जो सिद्धान्त उन्होंने निर्मित किये उन सबमें मूल लेखकों की संक्रचित दृष्टि तथा सिद्धान्त-निर्माण की उतावली का अच्छा-खासा परिचय प्राप्त होता है। प्रायः सभी त्रालोचकों का विश्वास-सा प्रतीत होता है कि साहित्य-रचना सिख-लाई जा सकती है और जो व्यक्ति सिद्धान्तों को पूर्णतः हृदयंगम कर लेगा सहज ही कलाकार बन जायगा । कदाचित् इससे बढ़कर किसी अन्य आमक सिद्धान्त का प्रतिपादन नहीं हो सकता।

वास्तव में श्रालोचक पर यह उत्तरदायित्व रखना कि कवि की शिचा-वह अपनी शिचा द्वारा लेखकों तथा कलाकारों की दीचा का सहत्त्व सृष्टि करे ठीक नहीं। कहीं-कहीं तो ग्रालोचना तथा श्रालोचक की उपस्थिति कलाकार के लिए घातक भी सिद्ध होगी। प्रायः यह भी देखा गया है कि जब-जब कलाकारों के सम्मुख कोई साहित्यिक नमूना श्रादर्श-रूप में रखकर उनसे यह कहा गया कि उसी के श्रनुरूप वे भी रचना करें तो उन्हें सफलता नहीं मिली; सफलता तभी मिली जब नमूना उनके सामने से हटा लिया गया थ्रौर उन्हें स्वतन्त्र कर दिया गया। परन्तु इतना तो मानना ही पड़ेगा कि श्रध्ययन तथा श्रनुकरण से कलाकार को सहायता श्रवश्य मिलेगी, परन्तु इसका यह श्रर्थ नहीं कि बिना इस सुविधा के कला-कार कलाकार ही नहीं हो सकता। कला के निर्माण में श्रालोचना के सिद्धान्तों का सम्यक् ज्ञान श्रावश्यक नहीं।

साहित्य के श्रध्ययन तथा श्रालोचना-शास्त्र के पारा-त्र्यादर्श कृतियों के यस के बाद यह सत्य दृष्टिगोचर होता है कि कला-त्र्यनुकर्स से हानि कारों की यह उत्कट इच्छा रही कि वे किसी विशेष प्रकार की रचना करें जिसकी प्रशंसा तथा लिखने की

कठिनाई दोनों पर श्रालोचना-शास्त्र ने प्रकाश डाला है। फलतः कलाकारों में एक प्रकार की उच्चाकांचा उपजी, जिससे प्रेरित होकर उन्होंने एक विशेष प्रकार की रचना का भार वहन किया; जिसे त्रालोचना-शास्त्र ने सराहा । इस प्रयास का फल साधारणतः अच्छा तो नहीं हुआ मगर जहाँ लेखक में नैसर्गिक प्रतिभा थी वहाँ श्रेष्ठ साहित्य की रचना सम्भव भी हुई । ग्रंग्रेजी काव्य-साहित्य के इतिहास में एक ऐसा समय आया जब लेखकों को यह आभास मिला कि जो-जो साहित्य-निर्माण के नियम यूनानी श्रालोचक श्ररस्तू ने बनाए, यदि उनके श्रनुसार रचना की जायगी तो वह श्रेष्ठ तथा श्रेयस्कर होगी। इस उचा-कांचा से प्रेरित होकर लेखकों ने महाकाच्यों तथा लम्बी-लम्बी कवितात्रों की रचना श्रारम्भ की । परन्तु सफलता एक-ग्राध को ही मिली, श्रौर श्रधिकतर लेखकों की नैसर्गिक प्रतिभा कुण्ठित हुई। ऐसी श्रवस्था में इस श्रालोचक को ही दोषी ठहराएँगे, क्योंकि उसने साधारण साहित्यकार के सम्मुख एक ऐसी मृगतृष्णा का निर्माण किया जिसके पीछे साहित्यकार सब-कुछ भूलकर भागता रहा श्रौर श्रन्त में उसे सन्तोष नहीं मिला। इसके विपरीत यदि उपन्यास-साहित्य को लिया जाय तो दूसरी ही बात दिखाई देगी। यूनानी श्रालोचकों के सम्मुख एक भी उपन्यास नहीं था; वह उपन्यास का युग न होकर काव्य का ही युग था। फलतः उन्होंने कोई भी उपन्यास-सम्बन्धी नियम नहीं बनाए त्रीर इस विषय पर कोई त्रालोचना नहीं लिखी गई। इसका फल यह हुत्रा कि श्रालोचना के नियम न होने के कारण लेखकों ने श्रपनी नैसर्गिक प्रतिभा

पर ही भरोसा किया श्रीर सैकड़ों शैलियाँ हूँ इ निकालीं; सैकड़ों विषय खोज निकाले श्रीर उनकी क्लपनात्मकता तथा प्रतिभा को सीमाबद्ध नहीं रहना पड़ा। श्रालोचना-शास्त्र की सबसे बड़ी न्यूनता यही रही है कि जहाँ उसके द्वारा कुछ श्रेष्ट लेखकों को प्रोत्साहन तथा प्रेरणा मिली श्रनेक लेखकों को उसकी सीमाश्रों का शिकार बनना पड़ा श्रीर विफलता देखनी पड़ी।

उपर्युक्त विवेचन से यह निष्कर्ष सहज ही निकाला जा सकता है कि साधारणतः त्रालोचक श्रौर श्रालोचना, क्रियात्मक साहित्यकार के लिए उल-मनें पैदा करते हैं श्रीर उसकी क्रियात्मकता पर चोट पहुँचाते हैं। क्रियात्मक कलाकार के लिए त्रालोचना शास्त्र से प्रनिभन्न रहना ही श्रेयस्कर होगा। कभी-कभी अज्ञान भी बड़े काम की चीज साबित होता है। अधकचरे ज्ञान से तो श्रज्ञान कहीं श्रच्छा होगा। साथ-साथ सम्पूर्ण ज्ञान भी हितकर नहीं, क्योंकि उसके द्वारा श्रात्म-विश्वास पर धक्का लगता है: पग-पग पर कलाकार को भय रहता है कि श्रमुक नियम की श्रवहेलना तो नहीं हो रही, श्रथवा श्रमुक नियम का पूर्णतः पालन हुन्ना या नहीं। त्रीर जब कलाकार त्र्रात्म-विश्वास खोकर नियमों के हाथ का खिलौना-मात्र हो जाता है तो उसका विरचित साहित्य नीरस तथा निष्प्राण हो जायगा, इसलिए कियात्मक कलाकार को अपनी नैसर्गिक प्रतिभा पर ही विश्वास करके साहित्य-रचना में संलग्न होना चाहिए। श्रपनी प्रेरणा के श्रतिरिक्त किसी श्रन्य शक्ति का श्रनुशासन उसके लिए हित-कर नहीं, क्योंकि साहित्य तथा कला का इतिहास इसका साची है कि त्राली-चना-प्रणालियाँ, जो समय-समय पर प्रचलित रहीं, साहित्यकार के पैरों में बेड़ियाँ डालती रहीं; श्रौर वही साहित्यकार सही श्रर्थ में साहित्य-निर्माता हुश्रा जिसने ये वेड़ियाँ तोड़ फेंकीं; वही कलाकार श्रेष्ठ कहलाया जिसने श्रपने नियम स्वतः बनाए। इस तथ्य का एक श्रौर भी साधारण प्रमाण मिलेगा, परन्तु इसके लिए हमें एक प्रश्न-विशेष का उत्तर हुँ दना पड़ेगा—श्रौर वह प्रश्न है, साहित्य-कार पहले जन्मा श्रथवा श्रालोचक। साधारणतः यही कहना पड़ेगा कि साहित्यकार ही पहले श्राया। परन्तु दूसरे उत्तर में भी कुछ सत्य का श्राभास श्रवश्य मिलेगा श्रीर वह उत्तर होगा, साहित्यकार पहले जन्मा तो श्रवश्य, परन्तु उसमें श्रालोचक की श्रात्मा निहित थी। परन्तु श्रालोचक की श्रात्मा तथा श्रालोचना के नियमों श्रथवा पद्धतियों में जमीन-श्रासमान का फर्क दिखाई देगा।

: २ :

साधारणतया साहित्य-चेत्र दो भागों में बाँटा गया है, जिनमें पहला

त्र्यालोचना का चेत्र है उपयोगी साहित्य श्रौर दूसरा लितत साहित्य। उपयोगी साहित्य का प्रधान लच्चण होना चाहिए ज्ञान का विकास तथा विस्तार; ग्रौर लिलत साहित्य का लच्य होना चाहिए नैतिक तथा श्राह्मिक उत्थान । परन्तु इन दोनों वर्गों में इतनी समानता तथा इतना सामंजस्य है कि दोनों की सीमाएँ निश्चित करना कठिन है। पुस्तकालयों पर साधारण दृष्टि डालकर हम यह देख सकते हैं कि दोनों वर्गों के बीच में ऐसी अनिगतत पुस्तकें हैं जिनको हम दोनों वर्गों में रखने पर बाध्य होंगे। इस कठिनाई को सुलक्काने के लिए एक पश्चिमी आलोचक ने साहित्य के इन दोनों वर्गों का पुनः नामकरण किया। पहला वर्ग कहलाया ज्ञानात्मक ग्रौर दूसरा प्रेरणात्मक। जैसा कि पहले वर्गीकरण से स्पष्ट है ज्ञानात्मक साहित्य का उद्देश्य भी ज्ञान-विज्ञान का प्रसार था, परन्तु दूसरे वर्ग का श्रादर्श हमारे जीवन को प्रेरणा देना था, उसके श्रनुभव संसार को परिपूर्ण करना था, उसे तरंगित करना तथा उसे मानवी शक्ति प्रदान करना था। इस वर्गीकरण की मान्यता ग्राज तक वनी हुई है ग्रौर इसके श्रनुसार ग्रर्थ-शास्त्र तथा दर्शन, धर्म तथा विज्ञान-सम्बन्धी पुस्तर्के, इतिहास, जीवन-चरित्र, राज-नीति इत्यादि सम्बन्धी रचनाएँ -- जिनके सहारे हम अपनी जिज्ञासा-पूर्ति करते हैं, तर्क तथा वाद्विवाद करके ग्रपने-ग्रपने मत का समर्थन करते हैं; ग्रौर ग्रपना ज्ञान-कोष भरापूरा बनाते हैं---उपयोगी साहित्य कहलाती हैं श्रीर काव्य तथा श्रन्यान्य कला-सम्बन्धी रचनाएँ तथा कृतियाँ ललित साहित्य कहलाती हैं। प्रथम वर्ग की रचनात्रों की जो भी त्रालोचना होगी वैज्ञानिक तथा दार्शनिक त्रालोचना कहलाएगी ग्रौर उसका ध्येय होगा तर्क-संगत सिद्धान्त-निरूपण। यह त्रालोचना-प्रगालो तर्क तथा पार्थिव सत्यता की कसौटी पर सबको कसेगी श्रौर इन्हीं के श्राधार पर श्रपना निर्णय प्रस्तुत करेगी। वह इन रचनाश्रों में प्रकाशित विचारों तथा तर्क को परखेगी, उन पर विचार करेगी छौर प्रमाणों की विवेचना करके उनकी सत्यता तथा ग्रसत्यता पर प्रकाश डालेगी। इसके विपरीत काव्य, नाटक, उपन्यासादि तथा ग्रन्यान्य कला-सम्बन्धी ग्रालोचना साहित्यिक त्रालोचना कहलाएगी। साहित्यिक त्रालोचना ललित साहित्य-चेत्र में सीमाबद्ध है। ललित साहित्य का अपना चेत्र श्रलग है; उपयोगी साहित्य के विषय में हम जो प्रयोग लागृ कर छाए हैं इस पर प्रयुक्त नहीं होंने । उपयोगी साहित्य तर्क की कसौटी पर कसा गया, उसमें प्रकाशित तथ्यों को सस्यता तथा ग्रसस्यता की विवेचना की गई परन्तु ललित साहिस्य तर्क तथा विश्लेषण के परे रहेगा; वे उसे किंचित्-मात्र भी नहीं परख सकेंगे।

उसकी श्रालोचना तो हृद्य तथा सहज ज्ञान द्वारा ही हो सकेगी। कल्पना तथा सौन्दर्यात्मक शक्ति के द्वारा ही हम उसकी श्रात्मा की पहचान कर सकेंगे। इसका यह तात्पर्य नहीं कि लिलत साहित्य का सम्बन्ध न तो तर्क से हैं श्रोर न सत्य से; दोनों से उसका श्रट्ट सम्बन्ध है श्रोर दोनों की वह श्रव-हेलना नहीं करता। परन्तु यह सम्बन्ध बाह्य न होकर श्रान्तरिक होता है श्रोर विर्त्तगत् में रहकर हम उसके सम्बन्ध को नहीं समम पाएँगे। उपयोगी तथा लिलत साहित्य दोनों ही सत्य-पदानुरागी हैं। दोनों ही सत्य की खोज में निकलते हैं श्रोर दोनों ही विभिन्न मार्गों से उसके दर्शन करते हैं—विभिन्नता केवल दृष्टिकोण में है। उपयोगी साहित्य निर्ण्यात्मक शक्ति के सहारे सत्य-पथ पर श्रा लगता है श्रोर लिलत साहित्य सहज ज्ञान के पंखों पर उड़ता हुश्रा श्रपने वांछित ध्येय को प्राप्त कर लेता है। विज्ञानज्ञ तथा कलाकार का विवेचन विभिन्न तो श्रवश्य होता है परन्तु लच्य दोनों का समान होता है—पहला वहिर्जगत् में खड़े-खड़े तर्क की मर्यादा-रज्ञा करते हुए श्रन्तर्जगत् में जा पहुँचता है श्रोर दूसरा कल्पना तथा प्रेरणा के सहारे बिना किसी बाह्य-साधन के श्रन्तर्जगत् में प्रवेश पा लेता है।

इस प्रसंग में सबसे अद्भुत बात तो यह है कि विज्ञानज्ञ का विवेचन पग-पग पर कलाविद के विवेचन-चेत्र में श्राने का प्रयत्न करता रहता है। कलाकार की विवेचना तथा उसकी शैली उसको श्रभूतपूर्व रूप में श्राकर्षित किया करती है श्रीर वह यथासम्भव श्रपने लच्य को ध्यान में रखते हुए उसके कुछ-एक गुर्गों को ग्रपना ही लेता है। कलाकार की कल्पना, उसकी ग्राकर्षक शैली, उसका हृद्ययाही वस्तु-प्रतिपादन विज्ञानज्ञ को क्यों त्राकर्षित करते हैं ? वह अपने कथन को सीधे रूप में न कहकर उसे क्यों अलंकृत करना चाहता है ? इन प्रश्नों का उत्तर सरल है श्रीर साधारण मनोविज्ञान इसका हल प्रस्तुत कर देगा। सौन्दर्य-प्रेमी होने के नाते ही विज्ञानज्ञ और इतिहासकार तथा जीवन-चरित्र-लेखक कलाकार के चेत्र में श्राने की यथासम्भव इच्छा किया करते हैं। इसीलिए जैसा हम पहले संकेत दे चुके हैं दोनों वर्गों (उपयोगी तथा ल लित) का साहित्य ग्रानेक ग्रंशों में धुलने-मिलने का प्रयत्न किया करता है श्रीर श्रालोचक भी उपयोगी साहित्य की श्रालोचना में वैज्ञानिक श्रथवा दार्शनिक रीति न श्रपनाकर साहित्य-रीति का श्रनुसरण करने पर विवश हो जाता है। यह कथन आमक है कि साहित्यिक श्रालोचक का उपयोगी साहित्य-चेत्र से कोई सम्बन्ध नहीं। उसका सम्बन्ध तो प्रमाणित है, मगर तभी जब उपयोगी साहित्य अपनी मर्यादा छोड़कर जाजित साहित्य-चेत्र में पदार्पण

करने पर तत्पर हो जाता है। ज्यों ही यह चेष्टा प्रकट होगी लिलत साहित्य का समालोचक उसे खबश्य खपनाएगा।

इसके साथ-साथ कभी-कभी हम साहित्य के इतिहासकार तथा साहित्य के श्रालोचक के विषय में अस में पड़ जाते हैं श्रीर साहित्यिक इतिहास-लेखक को त्रालोचक की पदवी दे बैठते हैं। इसके कारण त्रालोचना-चेत्र में वैषम्य त्रा जाता है। यदि कोई लेखक तुलसीदास-कृत 'रामायण' की श्रनुक्रमणिका बनाए, सूर के पदों का पाठ शुद्ध करे अथवा जायसी की कविता में अवधी के श्रनेक रूप हुँ हे श्रथवा शेक्सिपियर के नाटकों की प्रकाशन-तिथि निश्चित करे श्रयवा रस-शास्त्र पर लेखकों की सूची तैयार करे तो वह श्रालोचक कहलाने का श्रधिकारी नहीं । हाँ सम्पादक, संकलनकर्ता, इतिहासकार इत्यादि नाम पाने का वह श्रधिकारी है। उसी प्रकार सत्-समालोचक यदि तुलसी की श्रात्मा को परखता है, सूर के हृदय तक पहुँचता है श्रीर शेक्सपियर के निर्मित पात्रों के मानवी चरित्र के द्वन्द्व को पूर्णतया हृद्यंगम कर लेता है तो वह इतिहासकार नहीं, श्रोर न वह सम्पादक ही कहलाएगा। उसे तो केवल सत्-समालोचक की पदवी से सन्तुष्ट रहना पड़ेगा। परन्तु साधारणतः हम साहित्य के इतिहासकार श्रथवा संकलनकर्ता पर ग्रालोचक का भार डाल देते हैं; उससे यह ग्राशा करते हैं कि वह हमें कवियों के इदय तक पहुँचाएगा ग्रौर साहित्य की श्रात्मा का दर्शन कराएगा। इसमें वह विफल रहता है ग्रीर हम ग्रसन्तुष्ट रहते हैं। श्रौर यदि हम सन्तुष्ट हो भी गए तो पथश्रष्ट श्रवश्य हो जायँगे । ऐसी परि-स्थिति में हम न तो साहित्य के पुजारी हो पाएँगे श्रौर न साहित्य की ऐति-हासिक प्रगति का ही ज्ञान प्राप्त कर सकेंगे।

श्रालोचना का चेत्र लिलत साहित्य-समालोचना से सीमित होते हुए भी श्रनेक रूप में व्यापक है; इस व्यापकता में ही उसका महत्त्व है, गौरव है।

त्र्यालोचक तथा साहित्यकार का सम्बन्ध साहित्य-चेत्र में काव्य तथा गद्य श्रौर इनके श्रन्तर्गत नाटक तथा उपन्यासादि वर्गों की महत्ता बहुत काल से चली श्राई है, परन्तु इस सम्बन्ध में सबसे श्राश्चर्य-जनक तथा महत्त्वपूर्ण बात यह है कि जब-जब हमने काव्य, नाटक श्रथवा उपन्यास के तत्त्वों को परखने

तथा सममने का प्रयत्न किया हमने न तो किव की सहायता ली, न नाटककार के पास गये और न किसी उपन्यासकार का ही सहारा हूँ हा, वरन् इसके विप-रीत हम एक दूसरे वर्ग के व्यक्ति के पास गये जिसे हम आलोचक के नाम से पुकारते आए हैं। आश्चर्य तो इस बात पर है कि जब हम भविष्य के प्रति उत्सुक होते तथा नत्त्रजों को गति सममना चाहते तो ज्योतिषी की शरण जाते, जब किसी भवन का निर्माण करना चाहते तो मूर्तिकार तथा वास्तुकार से परामर्श लेते श्रौर जब सामुद्रिक बेड़ों का निर्माण करते तो यन्त्रकारों की सभा का श्रायो-जन करते, परनतु जब हम कविता तथा नाटक श्रीर उपन्यास की श्रेष्टता श्रथवा हीनता का निर्णय करना चाहते हैं तो न तो कवि को पूछते हैं, न नाटककार को बुलाते हैं स्रोर न उपन्यासकार पर ही विश्वास करके उससे परामर्श लेते हैं, वरन् जाते हैं त्रालोचक के पास, जो स्वतः न तो कवि है, न नाटककार त्रीर न उसने कोई उपन्यास ही लिखे हैं। इस वैषम्य की परम्परा कब से स्थापित हुई श्रौर उसकी प्रगति कव श्रीर कैसे हुई इसका लेखा हम श्रन्यत्र दे चुके हैं। परन्तु इस सम्बन्ध में विचारणीय बात यह है कि जो मान्यता हम श्रालोचकवर्ग को प्रदान कर चुके हैं वह आज तक बनी हुई है और हम यह उनका धर्म समझने लगे हैं कि वे हमें साहित्य को त्रात्मा का परिचय दें, उसके तत्त्वों का विश्लेषण करें श्रीर उसकी श्रेष्ठता श्रथवा हीनता पर श्रपना निर्णय दें । इसी परम्परा के श्रनु-सार प्राचीन काल से लेकर आज तक आलोचकवर्ग साहित्य-चेत्र का श्रेष्ठ तथा मान्य निर्णायक रहा है; उनका एक ग्रलग वर्ग-सा बन गया है श्रौर साहित्य का विद्यार्थी साहित्यिक प्रश्नों का हल इसी वर्ग पर छोड़ देता है। उसे यह कभी ध्यान ही नहीं त्राता कि त्रालोचकवर्ग साहित्यकार नहीं; परन्तु वह उनके निर्णय से पूर्णतया सन्तृष्ट रहता है।

इस त्रालोचकवर्ग के प्रति किवयों तथा साहित्यकारों की क्या-क्या भाव-नाएँ रहीं त्रौर समय-समय पर उनसे किस प्रकार तथा किस स्तर पर वाद विवाद उठ खड़ा हुत्रा इसका अध्ययन अत्यन्त रोचक होगा। जब-जब त्रालोचकों ने त्रयना निर्णय किसी साहित्यकार की कृति के सम्बन्ध में प्रदान किया तब-तब साहित्यकारों ने या तो उनका निर्णय मानकर अपनी भूल स्वीकार की या अपने पत्त के समर्थन में अपने सिद्धान्तों को और भी स्पष्ट किया या कोधवश अपनी मर्यादा-रत्ता के लिए आलोचकों की घोर निन्दा की और उनसे वाद विवाद आरम्भ कर अपने मत का समर्थन किया। सभी देशों के आलोचनात्मक साहित्य के इतिहास में उपयु कि पिरिस्थितियों के अनेक उदाहरण मिलेंगे। अंग्रेज़ी साहित्य में, अठारहवीं शती उत्तराई तथा उन्नीसवीं के पूर्वाई में कुछ ऐसी पत्रि-काएँ प्रकाशित होने लगी थीं जिनमें सामयिक साहित्य-समीन्ना होती थी। प्राचीन तथा रूढ़िवादी दृष्टकोण के आलोचक राजनीतिक दृलवन्दी में भाग लेने के कारण नवीन दृष्टकोण अपनाने वाले साहित्यकारों तथा कवियों की कृतियों की आलोचना अत्यन्त विषम रूप में करते, उन पर व्यंग्य-बाण बरसाते श्रौर प्रायः कवि की कृति को भूलकर उसके व्यक्तित्व पर छींटे कसते। रोमांचक युग<sup>9</sup> के प्रसिद्ध कवि वर्ङ्सवर्थकी जव एक श्रेष्ठ रचना प्रकाशित हुई तो श्रालोचक वर्ग ने उसकी श्रालोचना करते हुए कहा—'मिस्टर वर्ड् सवर्थ, इन सब सिंदियल चीजों से काम नहीं चलेगा।' प्रसिद्ध किव कीर्स को तो आलोचकों ने इतनी मार्मिक चोट पहुँचाई कि उनका स्वास्थ्य श्रौर भी विगड़ता गया ग्रौर वे शीघ्र ही काल-कवलित हुए। एक ग्रत्यन्त कल्पनापूर्ण तथा श्रेष्ठ कृति की आलोचना करते हुए एक पत्रकार ने उनके व्यक्तित्व पर आघात करते हुए लिखा—'मिस्टर कीट्स, र जाइए, जाकर श्रतार की दुकान पर गोलियाँ बनाइए श्रौर मरहम तैयार कीजिए।' परन्तु जब इन्हीं श्रालोचकों ने कवि बायरन<sup>3</sup> की रचनात्रों को होन प्रमाणित करने का प्रयास किया तो बायरन की प्रतिभा श्रीर भी जागृत हुई श्रौर उन्होंने एक लम्बी कविता में उनकी खूब खबर ली श्रौर त्रालोचक मैदान छोड़ भागे। हिन्दी-साहित्य में श्री श्रवध उपाध्याय तथा स्वर्गीय प्रेमचन्द के विषम त्रालोचनात्मक द्वन्द्व है की कहानी से हिन्दी के सभी पुराने पाठक परिचित होंगे। यूनानी साहित्यकारों की गोष्टियों में अनेक रच-नाम्रों पर व्यंग्य-बाग् बरसाना तो साधारण बात थी, जिनके उदाहरणों की कमी नहीं । यूनानी नाटककार साफोक्कीज, एरिस्टॉफेनीज़ तथा यूरिपाइडीज के नाटकों में ऐसे प्रचुर स्थल हैं जहाँ एक-दूसरे के ब्रादर्शों तथा सिद्धानतों की कटु त्रालो-चना हुई है। इसके विपरीत अनेक साहित्यकार ऐसे भी हुए हैं जिन्होंने आलोचकों तथा उनकी कला की प्रशंसा की श्रौर उनके महत्त्व को प्रमाणित करने के लिए कुछ उठा न रखा। इस वर्ग के साहित्यकारों ने श्रालोचकों की विद्वत्ता, ज्ञान तथा नैसर्गिक प्रतिभा की प्रशंसा की, उनको देवी अनुभूतियों से प्रेरित समका श्रौर उन्हें साहित्यकारों तथा कवियों के समकत्त रखकर उनकी सराहना की।

श्रालोचकों तथा साहित्यकारों का यह विषम द्वन्द्व श्रालोचक तथा कव से श्रारम्भ हुश्रा श्रौर उस द्वन्द्व की प्रगति कव साहित्यकार का द्वन्द्व श्रौर कैसे हुई इस प्रश्न पर हम प्रथम खगड में विचार कर चुके हैं, परन्तु यह स्पष्ट है कि साहित्यकार तथा श्रालोचक साहित्य-चेत्र में श्रत्यन्त प्राचीन काल. से श्रपना श्रलग-श्रलग

देखिए—'ग्रॅंग्रेजी साहित्य का इतिहास'

२. वही

३. वही

४. 'सरस्वती' के अनेक पृष्ठों में यह विवाद कई द्यांकों में समाप्त हो पाया था। इस विवाद का शीर्षक था 'प्रेमचन्द की करतूत'।

वर्ग बनाये हुए है श्रीर क्रमशः पहले से यह श्राशा की जाती है कि वह साहित्य-स्जन करेगा श्रीर दसरा श्रपनी सुरुचि तथा निर्णायिका शक्ति द्वारा उस साहित्य का मुल्यांकन करेगा। इस वर्गीकरण के श्राधार पर साधारणतः यह धारणा फैली हुई है कि साहित्यकार तथा त्रालोचक दो विभिन्न जगत् के प्राणी हैं; उनके उद्देश्य तथा श्रादर्श भिन्न हैं। कदाचित यह धारणा आमक है, क्योंकि समय-समय पर हमें ऐसे कवि मिले हैं जो श्रेष्ठ श्रालोचक रहे श्रौर ऐसे त्रालोचकों के भी दर्शन हुए हैं जो ऋपने समय के श्रेष्ठ किव भी थे। जहाँ त्रालोचकों के सम्बन्ध में यह कहा गया कि छिद्रान्वेषण उनका त्रादर्श है ख्रीर द्वेष तथा ईर्ष्या में उनकी श्रात्मा लिपटी रहती है वहाँ यह भी कहा गया कि कवि की कृति का सुचार श्रध्ययन श्रालोचक ही प्रस्तुत कर सकते हैं। जहाँ यह धारणा व्यापक रूप में प्रसारित रही कि कवि को कवि ही समक्त सकेगा वहाँ यह भी कहा गया कि श्रेष्ठ श्रालोचक में श्रेष्ठ कवि की श्रात्मा निहित रहती है। वास्तव में देखा जाय तो यह सिद्धान्त स्पष्ट हो जायगा कि दोनों वर्गों का वैषम्य तर्क की कसौटी पर नहीं ठहरता। कवियों ने स्वयं श्रपनी रचनात्रों की श्रत्यन्त श्रेष्ठ श्रालोचना लिखी है श्रीर श्रनेक श्रालोचकों ने साहित्यकारों के मित्र होने के नाते श्रथवा स्वतः साहित्यकार होने के नाते त्रथवा साहित्य-सेवा-वत के त्रादर्श से प्रेरित होकर, इस श्रेष्ठ कोटि की त्रालो-चना प्रस्तुत की है जिसकी समता कठिन है। उन्होंने हमें कवि-हृदय तक पहुँचाया, उसका स्पन्दन सुनवाया त्रीर भाषा, भाव तथा शैली का विवेचन करके साहित्य-चेत्र के श्रानेक रहस्यों को स्पष्ट किया श्रोर जीवन के प्रति हमारी श्रनुभूति तीव की।

थ्रालोचना-कला की सृष्टि इस सम्बन्ध में, जिसका हम संकेत दे चुके हैं, एक ऐसे प्रश्न पर विवाद होता चला त्राया है जिस पर विद्वान् एकमत नहीं। प्रश्न यह है कि साहित्य-चेत्र में पहले-पहल सृष्टि किसकी हुई--श्रालोचक की

श्रथवा किव की । यूनानी साहित्य के श्रध्ययन से पता चलता है कि श्रफलात्ँ लथा श्ररस्त् ने पहले पहल श्रालोचना साहित्य की नींव डाली, साहित्य-निर्माण के नियमों पर विचार किया, कुछ सिद्धान्त बनाए और उन्हीं के श्राधार पर श्रम्य साहित्यकारों ने भी श्रपने किल्पत साहित्य की रूपरेखा निश्चित की । परन्तु श्रफलात्ँ तथा श्ररस्त् ने जब साहित्य-निर्माण के सिद्धान्तों का प्रति-पादन किया तो उन्होंने उस समय के साहित्य का श्रध्ययन किया, तत्पश्चात् उन्हीं साहित्यक रचनाश्रों को श्राधार रूप मानकर सिद्धान्तों की सृष्टि की ।

फलत: साहित्य ही श्रालोचना की जननी हुआ। साहित्यकार ने ही श्रालो<mark>चक</mark> को जन्म दिया श्रौर यदि साहित्यकार श्रपनी रचनाश्रों की सृष्टि न करता तो श्रालोचना की भी सृष्टि न हो पाती । परन्तु इसके साथ-साथ यह भी विचार-णीय है कि यदि श्रालोचना-शक्ति न होती तो साहित्य-सृजन श्रसम्भव होता । उदाहरण के लिए जब संसार के प्रथम चित्रकार ने पहले-पहल मनुष्य अथ<mark>वा</mark> पशु-पत्ती का पहला चित्र बनाया होगा (ग्रौर चित्र ही भाषा का मूल रूप है) तो वह चित्र केवल मनुष्य श्रथवा पशु-पत्ती के शारीरिक श्रवयवों का संके<mark>त-</mark> मात्र होगा । रेखात्रों द्वारा निर्मित मनुष्य जीता-जागता मनुष्य न होक्र मनुष्य की शारीरिक श्राकृति का श्राभास-मात्र देगा । उसके हाथ-पर होंगे; कान, नाक, श्राँख होगी; गरदन श्रौर भुजाएँ होंगी परन्तु यह सब कुछ होगा केवल रेखा-रूप में श्रौर वे केवल जीवित मनुष्य के ऐसे प्रतिरूप होंगे जिनको प्रथम चित्र-की कल्पना-शक्ति ने श्रपनी सहायता से निर्मित किया। वास्तविक मनुष्य तो इस चित्र से कहीं दूर होगा, परन्तु उसको देखते ही हम ग्रनायास कह उठेंगे— 'यह तो मनुष्य है !' श्रथवा 'यह पत्ती है ।' वस्तुतः श्रादि चित्रकार ने श्रपनी कल्पना-शक्ति की प्रेरणा श्रथवा सहायता से एक ऐसी रेखापूर्ण श्राकृति का निर्माण किया जो मनुष्य होते हुए मनुष्य न था—वह था केवल कल्पनात्मक प्रतिरूप। यह कल्पनात्मक प्रतिरूप वास्तव में उसकी त्रालोचना-शक्ति की प्रेरणा मात्र था। अपनी श्रालोचना-शक्ति से श्रादि चित्रकार ने मनुष्य के महत्त्वपूर्ण श्रवयवों को पहचाना, उनकी संख्या तथा ऊँचाई-चौड़ाई निश्चित की, श्राँख-नाक का समुचित स्थान निश्चित किया, श्रौर रेखात्रों की सहायता से सम्पूर्ण मनुष्य का चित्र निर्मित कर दिया। श्रथवा श्रादि कवि वाल्मीकि की प्रथम रचना को लीजिए। श्रादि कवि ने कौंच का वध देखा, श्रीर ऐसे समय जब वह प्रण्य-लीला में निमान था। उस दृश्य को देखते ही उनके मन में श्रपार करुणा की बाद श्रा गई; उन्होंने उस करुण भाव को पहचाना, उसे संयत किया, उसे छन्द की परिधि में बाँधा श्रीर इस श्रालोचनात्मक कार्य के परचात् उनकी काव्यधारा प्रवाहित हो चली। उनकी श्रालोचना-शक्ति ने रस-निर्णय किया श्रौर उनकी कल्पना-शक्ति ने उस निर्णय को काव्य की करुण धारा में प्रवाहित किया । त्रालोचना ने ही पहले-पहल चित्रकार तथा कवि <mark>की</mark> सहायता की; उसी के निर्णय को अपनाकर कलपना ने अपनी प्रेरक शक्ति से साहित्य-शिशु को जन्म दिया। इस दृष्टि से साहित्यकार तो बाद में जन्मा, श्रालोचक पहले श्रवतीर्णं हुत्रा। उपर्युक्त विवाद प्राचीन काल से चला श्रा रहा है श्रौर पाठकवर्ग मनोनुकूल, तर्क के श्राधार पर, साहित्यकार तथा श्राली-

चक के सहत्त्व को पहचानता रहा है।

इस प्रसंग में सबसे विचारणीय तथा महत्त्वपूर्ण प्रश्न तो यह है कि श्रादिचित्रकार की चित्र-कला तथा श्रादिकवि की कविता को पहचाना किसने, श्रौर उसका प्रभाव किसने किस प्रकार ग्रहण किया। आदिचित्रकार द्वारा निर्मित चित्र को देखकर उसके बहुत से साथियों ने तो उसके प्रथम प्रयास की हैंसी उड़ाई होगी ब्रौर रेखाब्रों द्वारा निर्मित मनुष्य को मनुष्य समम्पने से इन्कार कर दिया होगा; कुछ ने उस चित्र के केवल कुछ ग्रंशों को समका होगा ख्रौर बाकी को निरर्थक कह डाला होगा, परन्तु दो-चार ख्रवश्य ऐसे होंगे जिन्होंने उसे देखते ही उसकी सराहना की होगी; उसको पूर्णतः समका होगा श्रीर अन्त में उससे श्रानन्द भी उठाया होगा। इसी श्रन्तिम वर्ग के प्राणियों द्वारा साहित्य की प्रगति होती ऋाई है ऋौर साहित्यकार को प्रोत्साहन मिला है। इस वर्ग के व्यक्ति ने चित्रकार द्वारा निर्मित मनुष्य के कल्पनात्मक प्रतिरूप को देखते ही उसका श्राशय समका होगा, उसके प्रत्येक श्रंग की सराहना की होगी श्रौर उससे श्रानन्द उठाया होगा। वास्तव में उसके मन में वे सब प्रश्न उठे होंगे जो चित्रकार के मन में थे; जिन-जिन मानसिक कियात्रों हारा चित्रकार ने सफल चित्र बनाया उन सब कियात्रों को उसने त्र्यपने मन में दुहराया होगा। जिस पथ पर चलकर चित्रकार ने चित्र निर्मित किया उसी पथ पर चलकर इस वर्ग के पाठक ने उसका पूर्ण त्रानन्द प्रहण किया। इसी प्रकार श्रादिकवि के श्लोक को बहुतेरे तो समसे न होंगे; कुछ ने केवल थोड़े-बहुत वाक्यांश समभे होंगे, परन्तु कुछ ऐसे व्यक्ति श्रवश्य होंगे जिन्होंने कवि की समस्त मानसिक क्रिया श्रपने मानस में दुहराई होगी, करुणा से द्वित हुए होंगे और अपनी आत्मा को किव की आत्मा में डुबो-कर उसका स्रानन्द प्रहुण किया होगा। प्रथम चित्रकार स्रपनी चित्र-कला का पूर्ण परिचय केवल उसी को दे पाया होगा, जिसमें चित्रकार की श्रात्मा निहित रही होगी श्रीर श्रादिकवि श्रपनी कविता का श्रानन्द केवल उसी को दे पाया होगा जिसमें कवि की श्रात्मा की फाँकी प्रस्तुत होगी। जिस प्रकार प्रथम चित्रकार तथा कवि में श्रालोचक की श्रात्मा प्रकाशित हुई होगी उसी प्रकार प्रथम श्रालोचक में भी चित्रकार तथा कवि श्रौर कलाकार की श्रात्मा की पुकार सुनाई देगी। दोनों ही एक-दूसरे पर ग्राश्रित हैं। जिस प्रकार कलाकार कल्पना से प्रेरित होकर अपने स्वप्न-जगत् को मूर्त रूप देता है, अपने अनु-भव-संसार को शब्द-शक्ति से साकार बनाता है, अपनी भावनात्रों को अपने हृद्य के गह्नर से निकालकर मूर्तिमान मन्दिर का निर्माण करता है, उसी

प्रकार श्रालोचक भी श्रपने कार्य में संलग्न होता है। हाँ वह किव की साहित्य-सृजन-प्रणाली को उलट-भर देता है। मूर्त-स्वप्न-जगत् से चलकर वह श्रमूर्त कल्पना को परख लेता है; साकार श्रमुभव-संसार में चलकर उनके श्राकारहीन उद्गम स्थान तक पहुँच जाता है श्रोर मूर्तिमान मन्दिर के भीतर पैठकर उसकी नींव तक श्रपनी दृष्टि डाल लेता है। श्रालोचक, कलाकार के कलापूर्ण जगत् का श्रथक यात्री है; दोनों में वैषम्य नहीं; दोनों का सम्बन्ध श्रन्यो-न्याश्रित है।

श्राधुनिक काल के लितित-कला-सम्बन्धी साहित्य में श्रालोचना-त्तेत्र की बहुत विषमता फैली हुई है श्रीर श्रालोचक वर्ग कठिनाइयाँ श्रनेक प्रयोगों द्वारा लितित कलाश्रों के हृद्य की परखने का महत् प्रयत्न कर रहे हैं। श्रालोचकों का

यह प्रयत्न, दूसरी तथा तीसरी शती-पूर्व ईसा से लेकर श्राज तक, निरन्तर होता चला जा रहा है जिसके फलस्वरूप नित्य नवीन नियमों, सिद्धान्तों तथा त्रादर्शों का निर्माण हुत्रा है श्रौर हो भी रहा है। जिस श्रालोचनात्मक बीज को अरस्त् तथा ऋफलात्ँ ने बोया था वह रोमीय तथा ऋंग्रेजी तथा ऋन्य यूरोपीय देशों के साहित्यकारों ने साधना द्वारा श्रंकुरित किया श्रीर जो श्राज एक महान् वट-वृत्त के समान है जिसकी छाया के नीचे छानेक वादों का प्रचार हो रहा है। सभी त्रालोचक इसी श्रनुसन्धान में लगे हैं कि वे यह जान लें कि काव्य पढ़ने के उपरान्त जो कुछ भी भावनाएँ जायत होती हैं श्रथवा जो भी अनुभव होता है उसका मृल्य क्या है। क्या ये अनुभव हितकर हैं ? यदि हैं तो क्यों ? क्या काव्यानुभूति जीवन की ग्रन्य श्रनुभूतियों से श्रेष्ठ है ? यदि है तो क्यों ? हममें लिलत कलाओं के प्रति श्राकर्पण क्यों उत्पन्न होता है ? हमें श्रमुक कविता क्यों रुचिकर है श्रौर दूसरी श्ररुचिकर क्यों है ? हम काव्य **श्रथवा चित्र में कौनसे तत्त्व हु**ढ़ें ? हम किस प्रकार उनसे पूर्ण लाभ उ<mark>ठा</mark> सकेंगे ? इत्यादि ऐसे प्रश्न हैं जो पाठकवर्ग छाजोचकों से सदैव पूछता छाया है, श्रौर श्रालोचकों ने उसका क्या उत्तर दिया? वे उत्तर कहाँ तक मान्य हैं ? क्या श्राजोचक ही इस प्रश्न के उत्तर देने के श्रधिकारी हैं ? ये भी ऐसे प्रश्न हैं जो श्रालोचक स्वयं श्रपने से पूछते श्राए हैं। जैसा हम पहले कह चुके हैं सबसे अधिक आश्चर्य की बात तो यह है कि स्वर्ण की शुद्धता की परख के लिए हम स्वर्णकार के पास जाते हैं; रसायनों के गुण-दोष जानने के लिए हम रसायन-शास्त्रज्ञों की शरण लेते हैं; गृह-निर्माण के विषय की जानकारी के िलए यन्त्रवेत्तात्रों का सहारा ढ़ाँढ़ते हैं श्रीर जीव-जन्तुश्रों के विषय में श्रनु-

सन्धान हित जीव-विद्या-विशारदों की सम्मति लेते हैं, परन्तु काव्य की परख के लिए कवि के पास नहीं जाते. उपन्यास की परख के लिए उपन्यासकार का सहारा नहीं द्वाँदते: एकांकी की श्रेष्ठता की जाँच के लिए नाटककार की सम्मति नहीं लेते। ऐसा क्यों ? इसके लिए हम श्रालोचकों के पास श्राते हैं: हम उनकी सम्मति श्रीर सहायता चाहते हैं श्रीर उनका सहयोग प्रत्येक ललित-कला को परखने और समभने में हितकर समभते हैं। इस विचित्रता का क्या कारण है ? साधारणतया हमें कवि से कविता समभनी चाहिए, उपन्यासकार से उपन्यास के विषय में जानकारी प्राप्त करनी चाहिए और चित्रकार के पास उसके चित्र का अर्थ और उसका सौन्दर्य हृदयंगम करने जाना चाहिए। परन्तु ऐसा होता नहीं । हम इन ललित कलाओं के निर्माताओं के पास न जाकर जाते हैं त्रालोचक के पास । तो क्या इसका यह ग्रर्थ है कि कवि स्वयं ग्रपनी रचना की आलोचना नहीं कर सकता ? और यदि आलोचक कवि की रचना की श्रालोचना भली भाँति कर देता है तो क्या वह कवि नहीं कहला सकता ? कवि श्रीर श्रालोचक का सम्बन्ध क्या है ? क्या कवि को श्रालोचक होना श्राव-रयक है ? क्या त्रालोचक में कवि की त्रात्मा है ? ये भी प्रश्न इतने गम्भीर तथा जटिल हैं कि इनका हल जितना सरल दिलाई देता है उतना है नहीं। प्राचीन काल से लेकर उन्नीसवीं शती के श्रन्तिम चरण तक के लगभग कवि ग्रथवा कलाकार तथा श्रालोचक का घोर विरोध चलता रहा है . ग्रौर यह धारणा पुष्ट होती रही है कि जब किव की काव्य-सुन्दरी उससे विमुख हो गई तो वह त्रालोचक बन बैठा: जब किव का काव्य-स्रोत सूख गया तो उसने श्रालोचना-चेत्र में पदार्पण किया; जब वह कवि न रहा तो श्रालोचक के पद पर श्रासीन हो गया। बीसवीं शती के श्रारम्भ से यह विरोध बिलकुल मिट गया है; किव तथा आलोचक दोनों का संगम हो गया है। अब आलोचक काव्य-चेत्र का पुरोहित न होकर किव के समान ही काव्य-चेत्र का यात्री बन गया । परन्तु इस प्रश्न का उत्तर ज्यों-ज्यों स्त्रालोचना-शैली की ज्याख्या तथा श्रालोचकों का वर्गीकरण होता जायगा स्वतः स्पष्ट होता जायगा।

त्र्यालोचना-चेत्र के प्रचलित शब्द ग्राधुनिक श्रालोचना-शैली की विषमता के सम्बन्ध में प्रायः यह देखा जा रहा है कि यद्यपि कवि तथा श्रालोचक का विरोध मिट तो गया और श्राधुनिक काल में दोनों ही का श्रन्थोन्याश्रित सम्बन्ध भी

स्थापित हो गया परन्तु श्रालोचकों ने दूसरी कठिनाई प्रस्तुत कर दी है। प्रायः श्रालोचकों की श्रालोचना रीति-काल के कवियों के समान हो गई है। नख- शिख-वर्णन में रीति-काल के भारतीय कवि जिन विशेषणों तथा जिस समास-युक्त शब्दावली का प्रयोग करते आए हैं वही भाषा तथा वही शब्दावली प्रायः श्राधुनिक त्रालोचना-चेत्र में श्रचरशः प्रयुक्त होने लगी है। यह भाषा तथा शब्दावली ऐसी है जिसके सही अर्थ न तो आलोचक ही समफते हैं श्रौर न उसका स्पष्ट श्रर्थ पाठकवर्ग ही हृद्यंगम कर पाता है। वास्तव में इन शब्दों का ऋर्थ भी ऐसा उलका हुआ होता है और उनका प्रयोग भी इतना अर्थहीन होता है कि उसके द्वारा कोई भाव स्पष्ट नहीं होता। उदाहरण के लिए 'सुन्दर', 'सृदुल', 'सुकुमार', 'उन्नत' शब्द ऐसे हैं जो विषय अथवा शैली के गुण व्यक्त करने के लिए समालोचना-चेत्र में नित्य-प्रति प्रयुक्त होते हैं। इन शब्दों के बास्तविक ग्रर्थक्या हैं? क्या ये शब्द बास्तव में विषय श्रथवा शैली के गुर्ण हैं ? इन प्रश्नों का उत्तर भी श्रालोचना का त्राकार-प्रकार सममने के लिए फलप्रद होगा। श्रमुक कविता 'सुन्दर' है, उसकी भावना 'मृदुल' तथा 'सुकुमार' है, परन्तु प्रभाव 'भव्य' तथा शैली 'उन्नत' है; इसका ठीक-ठीक ग्रर्थ मनोविज्ञानी त्रथवा दर्शनज्ञ ही स्पष्ट कर सकेंगे। 'सुन्दर' तथा 'मृदुल', 'सुकुमार' तथा 'उन्नत'—ये शब्द कदाचित् कला के विशेषण नहीं, हाँ यह कहा जा सकता है कि जब कलानुभूति होती है तो इन शब्दों में श्रन्तिहित जो-जो भावनाएँ हैं प्रकाश पाने लगती हैं। इस तथ्य का विवेचन भी हमें ग्रागे करना होगा, क्योंकि बिना इन शब्दों की जटि-लता समभे श्रालोचनात्मक सिद्धान्तों को समभने में कठिनाई होगो। काव्य चेत्र में ही क्यों चित्र-कला तथा मृत्तिकला के चेत्र में भी जिन विशेषणों का प्रयोग हम आँखें मूँदकर करते हैं, उन्हें हम इन कलाओं का गुण-मात्र ही सममते हैं। चित्र में रंगों का 'सुन्दर सार्मजस्य' है, सूर्ति में 'जागृत भावना सूर्त्त' हो गई है; इसका सीधा-सादा मनोवैज्ञानिक ग्रर्थ तो यह होना चाहिए कि श्रमुक चित्र श्रथवा मूर्ति हमारे हृदय में ऐसी श्रनुभूति जाग्रत करती है जिसे हम इन शब्दों द्वारा व्यक्त करने का विफल तथा दूषित प्रयास करते हैं। सत्-समालोचना, हमारे श्रनुभूति-चेत्र की मीमांसा है। श्रोर यह मीमांसा फलप्रद तभी होगी जब हम श्राजकल के श्रनेक प्रयुक्त शब्दों का समुचित विवेचन तथा विश्लेषण स्पष्ट रूप में कर लें।

द्दष्टिकोण की कठिनाई भाषा-प्रयोग की कठिनाई के साथ-साथ दूसरी कठि-नाई दृष्टिकोण की है। कान्य की परख करते समय कभी तो हमारी दृष्टि कलाकार के शब्द-प्रयोग पर जम जाती है, कभी श्रलंकार पर, कभी छन्द पर, कभी-कभी समास-विशेष पर और हम साधुवाद कह उठते हैं। और यदि उसके अनेक प्रयोग हमें रुचिकर न हुए तो उन्हीं पर अपनी दृष्ट जमाकर हम उसकी भन्सेना आरम्भ कर चलते हैं। हम स्थल-विशेष अथवा खण्ड-विशेष को परखकर सम्पूर्ण कविता की आलोचना करना चाहते हैं और हमारी दृशा अन्त में वही होती है जो सात नेत्रविहोन पुरुषों की हुई, जो हाथी का वर्णन कर रहे थे—एक ने उसको सूँड छुकर उसे अजगर-समान कहा; दूसरे ने उसके पैर छुकर उसे वृत्त-समान बतलाया; तोसरे ने उसकी पीठ पर हाथ फेरकर उसे चौरस मैदान कहा और चौथे ने कान छुकर हाथी को पंखे की प्रतिमृतिं प्रमाणित किया। हाथी उनके अनुभव से दूर रहा; हम काव्य को आत्मा से दूर रहे।

त्रालोचना-चेत्र में दृष्टिकोण के त्रतिरिक्त कुछ श्रन्य कारणों द्वारा भी वैषम्य फैला हुत्रा है। इनमें सबसे प्रमुख कारण है हमारी व्यक्तिगत मान-सिक जटिलता। जब कभी हम श्रालोचना लिखते हैं तो कभी हम कलाकार के उन साधनों की प्रशंसा करना श्रारम्भ कर देते हैं जिसके द्वारा उसने श्रभीष्ट-सिद्धि की; त्रौर उसी को त्रालोचना भी समम बैठते हैं। परन्तु सच तो यह है कि जब कभी हम किसी कला-विशेष द्वारा ब्यक्त अनुभव को समभने में प्रयत्न शील होंगे; उसका मूल्यांकन ग्रारम्भ करेंगे तभी ग्रालोचना का बृहत् रूप साकार होने लगेगा। कला में प्रयुक्त साधनों की वही महत्ता है जो गृह-निर्माण में ईंट, चूने, गारे तथा मिस्त्री की है; परन्तु जो भी अनुभव विशेष हमें होंगे श्रीर जिनका मुल्य हम पूर्णतया समर्केंगे वही श्रालोचना की श्रात्मा होगी। जो-जो बातें हम साधनों के विषय में कहते हैं वह ख्रालोचना नहीं; ख्रालोचना की फाँकी तो हमें तभी दिखाई देगी जब हम उसके द्वारा जगाये हुए श्रनुभवों को परखें, उसके मुल्य को समम्हें श्रीर उसे हृदयंगम करें। इस विषय की मीमांसा हम त्रागे चलकर विस्तारपूर्वक करेंगे। संत्रेप में यह कहा जा सकता है कि भाषा के च्यस्पष्ट तथा च्यनर्थक प्रयोग द्यौर दूषित दृष्टिकोण तथा साधन ग्रीर साध्य को परखने की कठिनाई ही समस्त ग्रालोचना-चेत्र में वैषम्य फैलाए है।

श्रव कलाकार को लीजिए। वास्तव में कलाकार के कलाकार का लच्य लिए यह श्रावश्यक है कि वह यह भली भाँति समक्त ले कि उसकी कला तभी सफलीभूत होगी जब वह श्रपना सन्देश पाठकों तक पहुँचा दे। प्रायः यह देखा जाता है कि जो भी श्रमुभव हम करते हैं उसे ब्यक्त करना चाहते हैं। यह हमारा सहज स्वभाव है

श्रौर हम इस स्वभाव के दास हैं। हम जितना भी चाहें श्रपने श्रनुभवों की कृपण की तरह छिपाकर नहीं रख सकते; हमें उन्हें व्यक्त करना ही पड़ेगा। हाँ, यह बात दूसरी है कि वे श्रनुभव कभी भाषा के माध्यम से व्यक्त हों श्रथ<mark>वा</mark> अूर्भगिमा या हमारे शारीरिक अवयवों द्वारा प्रकाश पाएँ। व्यक्त होने की चेष्टा वे अवश्य करेंगे और होंगे भी। इस प्रवृत्ति का कारण यह है कि हम सभी सामाजिक प्रांगी हैं; हमारा सम्पर्क एक-दूसरे से सदा रहता है। यही नहीं, अपनी शैशवावस्था से ही कुछ **छादि एवं अपूर्व संस्कारों** द्वारा हम श्रप<mark>ने</mark> श्रनुभव व्यक्त करना सीख लेते हैं। शिशु का हास तथा उसका रोदन श्रीर उसके अनेक कार्य इसी प्रवृत्ति के मूल परिचायक हैं। हमारे मस्तिष्क की बना-वट भी कुछ ऐसी है कि बिना श्रनुभवों को **अह**रा किये श्रथवा उन्हें व्यक्त कि<mark>ये</mark> उसे चैन नहीं। या यों किहए कि ग्राभिन्यक्ति की इच्छा ग्रीर लालसाने ही धीरे-धीरे लाखों वर्षों के ग्रनन्तर हमारे मस्तिष्क की वही रूप-रेखा बना दी है जिसका वरदान हमें आज प्राप्त है। इस वैज्ञानिक तथा मनोवैज्ञानिक संस्य को स्पष्टतया समझने के लिए हमें कुछ ऐसे उदाहरण लेने पहेंगे जिनकी चर्चा उन्नीसवीं शती के कुछ महान् विज्ञानवेत्तात्रों ने की है। जीव-शास्त्र का यह एक अटल नियम है कि जीव परिस्थिति के अनुकूल अपनी रूप-रेखा बनाता है, अपनी प्रवृत्ति को जन्म देता है ग्रौर पोषित करता है ग्रौर प्रकृति के मूल-नियम (वही जीव प्रगति कर सकेगा जिसमें संघर्ष की शक्ति होगी तथा विरोधी शक्तियों को पराजित करके अपनी सत्ता स्थापित करने की चमता होगी) की रचा करता है। ऊँट को ग्रापना मुँह तथा दाँत ऐसा बनाना पड़ा जिससे वह बब्रुल के काँटों को चबा सके; उसे श्रपने पैरों में ऐसी फिल्ली का निर्माण करना पड़ा जिस पर श्राग्नि-समान तस बालुका का प्रभाव किंचित् मात्र भी <mark>न</mark> पड़े; हाथी को ग्रपनी स्ँड को ग्रत्यन्त शक्तिपूर्ण बनाना पड़ा; तोते को हरे रंग के परों की ब्यवस्था बनानी पड़ी श्रौर श्रफ्रीका के जंगली चितकबरे घोड़ों <mark>को</mark> ऊँची-ऊँची शास्त्रों पर लगी हुई पत्तियों को स्नाने के लिए श्रपनी गरदन को वर्षों की तपस्या के बाद लम्बा करना पड़ा। इसी बैज्ञानिक सिद्धान्त के श्राधार पर हमारे मस्तिष्क को भी लाखों वर्षों की तपस्या के उपरान्त श्रपने में ऐसी शक्ति की प्रतिष्ठापना करनी पड़ी कि वह जटिल-से-जटिल अनुभव कर सकता और उसे व्यक्त करने की चमता प्राप्त कर सकता। श्रिभव्यक्ति की श्राकांचा ने ही मानव-मस्तिष्क की श्राधुनिक रूप-रेखा निर्मित की है। इसके साथ-साथ हमारे सहज श्रनुभवों की भी रूप-रेखा बदलती गई । जब हम कोई अनुभव प्राप्त करते हैं तो उसे व्यक्त करना हमारा लच्य हो जाता है: इस

य्यभिन्यक्ति के योग्य हमारे श्रनुभव को भी बनना पड़ता है। उसे भी श्रपनी रूप-रेखा बनानी-विगाड़नी पड़ती है। हमारा मस्तिष्क तथा हमारा श्रनुभव दोनों श्रापस में श्रपना-श्रपना स्थान निश्चित कर लेते हैं। हमारा मस्तिष्क, श्रनुभवों को श्रभिन्यक्ति के सँकरे मार्ग में सहज रूप में जाने पर विवश करके उसकी रूप-रेखा परिवर्तित भी कर देता है और मस्तिष्क को भी, श्रनुभवों को श्रहण कर, उन्हें श्रभिन्यंजना योग्य बनाने का उत्तरदायित्व श्रोड़ना पड़ता है। वह रही वैज्ञानिक सिद्धान्त की बात। इसी के श्राधार पर हमें यह मानना पड़ेगा कि श्रभिन्यक्ति की श्राकांचा हममें जन्मजात है श्रीर हमारे मस्तिष्क को इसी श्रभिन्यक्ति में सहायक होने योग्य बनना पड़ता है श्रीर हमारे श्रनुभवों को भी श्रपनी रूप-रेखा समयानुसार परिवर्तित करनी पड़ती है। जब यह सिद्धान्त हमारे दैनिक जीवन में प्रमाणित है तो कला-चेत्र में तो इसका महत्त्व श्रवर्णनीय है। कला की सफलता सफल श्रभिन्यक्ति में ही है श्रीर कलाकार की महत्ता इसी लच्य को सम्मुख रखकर ही समभी जा सकेगी। मूक कला मूक मनुष्य के समान ही न्यर्थ होगी; श्रभिन्यक्ति उसका प्राण है।

इतना होते हुए भी यदि हम कलाकार से यह पूछें कि क्या उसका लच्य श्रपनी भावनाश्रों तथा श्रनुभवों को दूसरे तक पहुँचाना है तो उसे इस प्रश्न पर श्राश्चर्य होगा। कदाचित् वह कह भी बैठे कि कदापि नहीं। वह यह भी कह सकता है कि वह इस लच्य से अनिभज्ञ है। उसका उत्तर सम्भवतः यह भी हो सकता है कि उसका लच्य केवल सौन्दर्य की सृष्टि है ग्रथवा वह स्वान्तः सुखाय ही कला का निर्माण करता रहता है। श्रीर य**ह** उत्तर एक प्रकार से श्रेष्ठ कला-निर्माण के लिए हितकर भी होगा, क्योंकि यदि वह सदा यह स्मरण रखेगा कि उसका लच्य ऋपने पाठकों को प्रभावित करना है अथवा अपने अनुभवों को श्रेष्ठातिश्रेष्ठ रूप में पाठकों तक पहुँचाना है तो उसकी कला को चित पहुँचेगी श्रीर वह श्रेष्ठ कलाकार भी नहीं कहला पाएगा। वास्तव में कलाकार अस्पष्ट रूप में इस लच्य की छिपाए रखता है। वह स्पष्टतया कभी नहीं समक्तता कि उसके सम्मुख पाठकवर्ग है श्रौर उसे अपना सन्देश उन तक पहुँचाना है। वह अपने अनुभवों को समुचित रूप में व्यक्त करने, मनोनुकूल रूप में सँवारने तथा उनकी पूर्णरूपेण श्रभि-ब्यंजना में इतना संलग्न रहता है कि उसे किसी दूसरी बात का ध्यान ही नहीं श्राता; ध्यान केवल यही रहता है कि किस प्रकार उसका श्रनुभव सुन्द्रतम रूप में प्रस्तुत हो। पाठकवर्ग का ध्यान केवल उसके मनस्तल में श्रन्तर्हित रहता है। श्रौर जैसा हम कह चुके हैं उसके लिए यह फलपद भी है। यदि

उसका ध्यान वेंट गया श्रौर उसने श्रपने सम्मुख एक श्रोर कला की मर्यादा-रत्ता तथा दूसरी श्रोर पाठकवर्ग की उपस्थिति की कल्पना श्रारम्भ कर दी तो उसकी कला का सौन्दर्य ही नहीं कम होगा प्रत्युत वह श्रेष्ठ भी न हो पाएगी। इस दुहरे उत्तरदायित्व को स्पष्टतः ध्यान में रखने से वह दोनों को हानि पहुँ-चाएगा। परन्तु इसका प्रमाण क्या है कि पाठकवर्ग का ध्यान उसके मनस्तल में अन्तर्हित है ? इसका प्रमाण ट्वॅंढ़ने के पहले हमें यह विचार करना पड़ेगा कि त्राखिर कलाकार त्रपने ब्रनुभवों को सौष्ठवपूर्ण, गौरवपूर्ण एवं यथार्थ-रूप में व्यक्त करने की चेष्टा ही क्यों करता है। उसे सतत यह ध्यान क्यों वना रहता है कि उसके अनुभव कहीं इस प्रकार न व्यक्त हो जायँ कि वे भूठे दिखाई दें; वह इस प्रकार न प्रकाश पा जायँ कि उनका स्तर गिरा हुआ हो; वे इस प्रकार न प्रदर्शित हो जायँ कि उनका सौन्दर्यकम हो जाय। श्रपनी मानसिक अथवा काल्पनिक अनुभूतियों को वह गौरवित तथा सुन्द्रतम रूप में प्रकाशित ही क्यों करना चाहता है ? स्पष्ट है कि वह किसी तक उन श्रनु-भवों को पहुँचाना चाहता है। कला की सृष्टि स्वान्तः सुखाय करते हुए भी उसकी साधना यह प्रमाणित करती है कि उसके मनस्तल में किसी का ध्यान श्रवश्य है। चाहे वह इस तथ्य को कितना ही छिपाए-- श्रीर उसका इसे छिपाना ही कला के श्रेष्ठ स्तर को छू लेना है—उसके मनस्तल में इसका ध्यान रहता श्रवश्य है। दूसरे हमें यह भी स्पष्टतः तथा सिद्धान्त रूप में समभ लेना चाहिए कि जिस स्तर का तथा जितना ही प्रसंगोचित कलाकार का श्रनुभव होगा उसी स्तर का तथा उसी प्रसंगोचित श्रनुभव का श्राविभाव पाठकवर्ग के हृदय में भी होगा। दोनों में मानसिक साम्य ग्रभीष्ट है। इस तथ्य को उदा-हरण रूप में समक्तने में कांठनाई न होगी। कलाकार श्रथवा कवि ने सान्ध्य-सूर्य को पश्चिम के रक्ताभ ग्राकाश में डूबते देखा। उसे देखते ही उसे कुछ अनुभव होने त्रारम्भ हुए ग्रौर जब तक ग्रस्ताचलगामी सूर्य पूर्ण रूप से डूबकर सन्ध्या के वूँघट के पीछे विलोन न हो गया तब तक किव के अनु-भवों की श्रञ्जला वँधी रही। उसके डूबते ही उसके अनुभवों की श्रञ्जला टूटी। किव ने स्रव स्रपने स्रनुभवों की स्रभिन्यक्ति करनी चाही। उसके प्रधान स्रनु-भव से लगे-लिपटे अनेक सहकारी अथवा गौए अनुभव भी प्रकाश पाने के लिए छटपटाने लगे। उसे यह श्राभास हुन्रा कि कदाचित् सान्ध्य-सूर्य, त्राकाशरूपी नवेली का सौभाग्य-सिंदूर होगा; ग्रथवा वह प्रकाश रूपी देवता की हत्या करता हुआ। रक्त-रंजित दानव का चित्र है; प्रथवा वह मानव के जीवनावसान का प्रतिबिम्ब-मात्र है। इन मूल अनुभवों के साथ-साथ श्रन्य

सहकारी तथा गौण अनुभव भी रह सकते हैं जो हमारी स्मरण-शक्ति पग-पग पर प्रस्तावित करती रहती है। (ये मूल अनुभव कलाकार की रुचि इत्यादि पर निर्भर रहेंगे।) और जब किव ने यथार्थ, प्रसंगोचित तथा अपनी सुसंस्कृत सुरुचि की कसौटी पर उन अनुभवों को परख-परखकर एकत्र कर लिया, तत्परचात् अभिव्यंजना पर तत्पर हुआ। और जो भी अनुभव-विशेष उसने व्यक्त किये उसी प्रकार के अनुभव यदि पाठकवर्ग में भी आविभूत हुए तो कलाकार सफल है। यदि वह अपने प्रधान, प्रसंगोचित तथा यथार्थ अनुभवों की प्रतिलिपि पाठकों के मानस के सम्मुख न फैला सका तो उसकी कला दूषित ही होगी।

कला का महत्त्व पूर्णतया हृद्यंगम करने में श्रनेक कला का महत्त्व कित्नाइयाँ हैं परन्तु सबसे बड़ी कित्नाई है भाषा की। मनुष्य द्वारा निर्मित भाषा उसकी सबसे बड़ी शत्रु है। इसी ने कला तथा कला के पारखियों के बीच एक गहरी खाई खोद दी है जो हमें उसके पास पहुँचकर उसे समभने में कित्नाइयाँ प्रस्तुत किया करती है। इसी ने कला द्वारा प्रस्तुत श्रानन्द को समभने तथा उसके द्वारा श्रानन्द उठाने में भी श्रड्चनें डाली हैं, परन्तु फिर भी हमें कला के महत्त्व को समभने तथा उसके द्वारा प्रस्तावित श्रानन्द का उपभोग करने का प्रयत्न करना ही पड़ेगा।

जीवन में जो दुछ भी हम मूल्यवान्, उपयोगी तथा फलप्रद समक्षते याए हैं उसी को कला सुरित्तत करती याई है—वह हमारे विशाल तथा यानन्दप्रद अनुभवों का अन्य कोष है। वह ऐसे व्यक्तियों के मानस में जनम लेती है जो अनेक रूप में असाधारण होते हैं; उनमें अनुभव की तीवतम शिक्त रहती है; उनमें जिटल-से-जिटल तथा विरोधी-से-विरोधी अनुभवों को समन्वित करने की अपूर्व न्मता रहती है; उसमें जीवन के संकीर्ण-से-संकीर्ण मार्ग को प्रशस्त करके उसे विशाल बनाने की आकांना रहती है। कला के बीज-रूप, ये अनुभव जब जन्म लेते हैं और प्रकाश पाते हैं तब वे समाज और व्यक्ति, दोनों के लिए मूल्यवान् हो जाते हैं। इन्हीं कलाओं के कोष में हम अपने अमुख्य-से अमुख्य अनुभवों की निधि सुरित्तत करते हैं। हमारे जीवन के कुछ अनुभव तो ऐसे सरल होते हैं जो शीव ही तथा बिना किसी महत् प्रयत्न के प्रकाशित हो जाते हैं, मगर कुछ ऐसे जिटल तथा गूढ़ भी होंगे जो बिना कला के माध्यम के न तो प्रकाश ही पा सकते हैं और न मूल्यवान् ही हो सकेंगे। उदाहरण के लिए जब हम अपने से बड़ों का अभिवादन करते हैं

अथवा नौका पर पहले-पहल चढ़ते हैं अथवा वाटिका में बैठते हैं तो उस समय हमें जो अनुभव होते हैं, सधारणतथा सहज तथा सरल ही होते हैं। उन्हें प्रकािशत करने के लिए हमें कुछ अधिक प्रयत्न नहीं करना पड़ता, परन्तु जो भी अनुभव हमें राग, विराग, अनुराग, प्रेम, घृणा, करुणा, उच्चाकांचा, गर्व, ईंट्या हैप के चेत्र में होते हैं उनका प्रकाश इतना सरल नहीं। कला का ही माध्यम इन अनुभवों को स्पष्ट कर सकेगा। साथ-ही-साथ वह यह भी निश्चित कर देगा कि कौनसे अनुभव चिणक हैं, हेय हैं, निकृष्ट हैं और कौनसे गौरव-पूर्ण हैं, श्रेष्ठ हैं, प्रहणीय हैं। इसीलिए प्राचीन आलोचकों ने किव को भविष्य वक्ता कहा है, क्योंकि जो-जो अनुभव हमें सतत होते रहेंगे और जो-जो अनुभव-हम अमुल्य निधि सममते रहेंगे, उन्हीं की श्रोर वह बरबस संकेत करता रहता है।

## : ३ :

प्रायः सभी वर्ग के पाठकों की यह इच्छा रहती है कि श्रालोचना के नियमों उन्हें श्रालोचना की एक ऐसी बनी-बनाई नियमावली का निर्माण दे दी जाय जिसके सहारे वे साहित्य के विभिन्न श्रंगों की परख किया करें: जिसके द्वारा वे श्रेष्ठ साहित्य

का मूल्यांकन कर सकें और उसके गुणों से पिरिचित हो जायें। इसके साथ-साथ उनकी यह भी इच्छा रहती हैं. कि हीन साहित्य के दोषों की रालिका भी उन्हें दे दी जाय जिसके छाधार पर वह किसी भी साहित्य की न्यूनताएँ भी समक्ष लें। वस्तुत: साहित्य के गुण छाथवा छावगुण को जाँचने का वे एक वैज्ञानिक यन्त्र-सा छापेचित समक्षते हैं जो दूध-का-दूध छोर पानी-का-पानी छालग-छालग करके रख दे।

पाठकवर्ग जब यह माँग सामने रखते हैं तो कदाचित् वे यह नहीं समस्तते कि उनकी यह माँग साहित्य के प्रति घोर अन्याय है और आलोचक के पास वह वस्तु है ही नहीं जिसकी उससे माँग की जा रही है। साहित्य की श्रेष्ठता की परख सीधे सादे शब्दों में असम्भव है और आलोचना की कोई भी विशिष्ट प्रणाली इस मांग की पूर्ति नहीं कर सकती। आलोचकों के पास कोई ऐसा नुस्खा भी नहीं जो वह पाठकों की भेंट करके उन्हें सन्तुष्ट कर दें। आलोचना का चेत्र एक प्रकार का साहित्यिक तीर्थ है, जहाँ साहित्य-देवता के अन्यान्य प्रेमी मनोनुकूल विचरण किया करते हैं और 'जाकी रही भावना जैसी, प्रसु मूरित देखी तिन तैसी' के सिद्धान्त को प्रमाणित करते रहते हैं। जिस प्रकार तीर्थ-यात्री अपने प्रच देव की आराधना करता हुआ तीर्थ-मार्ग पर

विश्वास की लकुटी पकड़े चला चलता है श्रीर श्रन्त में श्रपनी यात्रा समाप्त करते-करते श्रपने पूज्य देव के दर्शन कर ही लेता है उसी प्रकार श्रालोचक भी श्रपने विश्वास तथा परिश्रम श्रीर सूक्त के बल पर श्रपने श्रेष्ट साहित्य-देवता का दर्शन कर लेता है। विश्वास उसका भी सम्बल है; उसके देवता भी उसे दर्शन दे ही देते हैं। हो सकता है कि कभी-कभी मन्दिर का पट बन्द भी रहे परन्तु कभी-न-कभी खुलता वह श्रवश्य है। श्रालोचक का विश्वास, उसकी श्रद्धा, उसका श्रध्यवसाय कभी भी विफल नहीं होता।

तीर्थों के समान ही कला-चेत्र भी ग्रत्यन्त विस्तृत है। उस चेत्र में कार्य करने वाले कलाविदों का न तो एक-सा दृष्टिकोण है और न एक-सी शैली। इसके श्रतिरिक्त उनके व्यक्तित्व में इतनी विभिन्नता है कि उसका कोई जवाब नहीं; श्रौर इसी वैयक्तिक वैभिन्य द्वारा श्रनेक श्रालोचनात्मक कठिनाइयाँ प्रस्तुत हो जाती हैं। इसी के द्वारा आलोचना-चेत्र में घोर वैषम्य फैला हुआ है। इसी के चकब्यूह में फँसकर आलोचक दम तोड़ देता है। कभी वह कला-कार के चरित्र के पीछे पड़ेगा और उसकी भत्सीना करेगा; कभी उसके राज-नीतिक तथा सामाजिक विचारों पर टीका-टिप्पणी आरम्भ करेगा और कभी उसके धार्मिक विश्वासों पर कुठाराघात करने पर तुल जायगा। कभी-कभी श्रालोचना-चेत्र के रूढिगत सिद्धान्तों की दुहाई देते हुए वह कलाकारों की मौलिकता को त्याज्य प्रमाणित करने लगेगा; कभी युग के अवसाद पर आँसू बहाते हुए भविष्य के लिए प्रार्थना करने लगेगा; श्रीर कभी कलाकारों को अनै-तिक कहकर सन्तोष पा जायगा। वह कदाचित् यह कभी न करेगा कि श्रपनी निजी शक्ति का प्रयोग करे. अपना व्यक्तिगत दृष्टिकोण परिष्कृत करे और अपनी सुभ-वृभ से साहित्य के प्राण को परखने का प्रयास करे। इसका यह तात्पर्य नहीं कि त्रालोचक प्रत्येक नवीन कृति की प्रशंसा के पुल बाँध दे और जो भी कृति रूढ़ि तथा परम्परा के विरोध में लिखी गई हो उसे श्रेष्ठ प्रमाणित करे श्रथवा उनकी उपेचा तथा कट श्रालोचना में पन्ने-के-पन्ने रॅंग डाले।

सबसे पहली बात जो ध्यान में रखने योग्य है वह युग त्र्यौर साहित्य यह है कि प्रत्येक लोकप्रिय साहित्यिक कृति प्रचलित विचार-धारा का प्रतिबिम्ब होती है; उसमें तथा समाज

के प्राम्य में एक ज्ञान्तिरिक सम्बन्ध होता है। हमारी जो भी छिपी हुई भाव-नाएँ होंगी, उनका प्रकाश जहाँ कहीं भी हमें मिलेगा हम उसी जोर दौड़ पड़ेंगे। इसी सिद्धान्त के अनुसार जब कभी कोई ऐसी पुस्तक प्रकाशित होती है, जो हमारी छिपी हुई उत्सुकता तथा श्राकांचा तथा हमारे मनस्तल के रहस्यपूर्ण संसार का विश्लेषण करती है तो हम उसे अत्यन्त चाव से पड़ने लगते हैं। आतिशी शीशे पर सूर्य-किरण पड़ते ही आग-सी निकलने लगती है; उसी प्रकार हमारे हृदय की छिपी हुई आग वाह्य उपकरणों द्वारा प्रज्विलत हो। उठती है। इस सिद्धान्त के समर्थन में अनेक पुस्तकों के नाम गिनाए जा सकते हैं।

श्रालोचकवर्ग को साधारणतया इस प्रकार की लोक-लोकप्रिय रचनात्रों प्रिय रचनात्रों के प्रति सतर्क रहना पड़ेगा। हो सकता को आलोचना है वे अच्छी हों; यह भी हो सकता है कि वे हीन कोटि की हों ग्रीर यह भी हो सकता है कि वे इन दोनों में से एक भी न हों। कभी-कभी ऐसा होता है कि किसी लेखक को कृति ज्यों हो प्रकाशित हुई उसकी प्रशंसा में जमीन ग्रासमान के कुलावे मिलाए जाने लगे; परन्तु थोड़े ही दिनों के पश्चात्, अथवा लेखक की मृत्यु के बाद, कोई उस कृति की चर्चा भी नहीं करता। प्रशंसा की बाढ़ के पश्चात् उनकी श्रवहेलना श्रारम्भ होने लगती है श्रौर एक दिन ऐसा भी श्राता है जब कोई उस कृति का नाम तक नहीं जानता । इस प्रकार के श्रस्थायो प्रशंसा पाने वाले लेखकों के प्रति जनता का क्रोध ग्रौर भी ग्रधिक रहता है। वे सोचते हैं कि उस लेखक ने कुछ काल तक हम लोगों को भ्रम में डाल रखा था श्रौर श्रव जब भ्रम-जाल दूर हो गया है तो उसका बदला लेना चाहिए। प्रायः ऐसा भी होता है कि लेखक को अपनी युवावस्था में तो लोकप्रियता न प्राप्त हुई परन्तु धीरे-धीरे, ज्यों-ज्यों समय न्यतीत होता गया, उसकी ख्याति दिन-दूनी रात-चौगुनी बढ़ती गई । इस कथन से यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि साहि-स्थिक ख्याति या तो विधि के विधान पर निर्भर है अध्यवा वह भी लच्मी के समान चंचला है। इस रहस्य का उद्घाटन ग्रसम्भव ही जान पड़ता है। कदा-चित् इसका रहस्य वही हो, जिसकी खोर हम खभी-खभी संकेत कर श्राए हैं। लेखक ने समाज की कोई ऐसी दुखती हुई रग पकड़ ली है ग्रथवा हमारे मानस के गुप्त स्तरों में से उसने कोई ऐसा तत्त्व निकालकर सामने ला रखा है कि हमें उससे कुछ काल के लिए सन्तोष भिलने लगता है ग्रौर वह रचना लोक-शिय हो जाती है।

इस दृष्टि से आलोचक का कार्य और भी कठिन प्रतीत होगा। श्रौर जब हम उससे यह भी आशा नहीं कर सकते कि वह हमें कोई बनी-बनाई नियमावली दे देगा तो उसका कार्य श्रौर भी दुष्कर जान पड़ेगा। पाठकवर्भ के रुचि-वैचिड्य तथा उसकी विषमता की श्रोर हम संकेत कर चुके हैं; वैसी ही विभिन्नता श्रालोचकों की रुचि में भी रहा करती है। इतना होते हुए भी

जब हम पुराने त्रालोचकों की भूलों को समक्तर, श्रपने नवीन श्रनुभव के श्राधार पर साहित्य का मृल्यांकन श्रारम्भ करेंगे तो कदाचित् उन भूलों को दुहराने की सम्भावना न रह जायगी। जब भी किसी कृति का मुल्यांकन श्रालोचक को करना पड़े तो उसे कुछ प्रश्न अपने से ही पूछने चाहिएँ श्रौर जैसा भी उत्तर मिले उसे ही श्रपनी श्रालोचना का श्राधार मानना चाहिए। क्या यह कृति सन्तोषप्रद है ? क्या यह शीव्रता तथा सरलता से हृद्यंगम की जाती है ? क्या इसके ग्रध्ययन में हमें एड़ो-चोटी का पसीना एक करना पड़ता है ? क्या यह कृति सुन्दर नहीं ? क्या यह कुत्सित भावनाएँ प्रसारित करती है ? यदि ऐसा है तो क्या उसमें शक्ति है; श्राकर्षण है ? क्या हम उसे पढ़ते ही एकाएक उत्तेजित हो उठते हैं ? क्या हमें वह पृणित प्रतीत होती है ? यदि ऐसा है तो क्यों ? क्या यह नवीन कृति कुछ सन्देश प्रस्तुत करती है ? यदि हाँ, तो वह सन्देश कैसा है ? उसका मूल्य क्या है ? क्या यह कृति मौतिक है ? यदि है तो क्यों ? इसमें मौतिक ग्रंश कौन-कौन हैं ? क्या इसे हम प्रमारापूर्वक मौलिक कह सकेंगे ? जब इन प्रश्नों का समुचित उत्तर श्रालोचक हुँ इ निकाले तो उसका यह प्रयास होना चाहिए कि वह इन्हीं उत्तरों के बल पर अपनी अनुभूति में पाठकवर्ग को साभीदार बनाए।

दुरूह कृतियों की त्र्यालोचना साहित्य-चेत्र में अक्सर ऐसा हुत्रा है कि जब कोई कृति प्रकाशित हुई तो उसे किसी ने समक्ता ही नहीं और यदि समका भी तो उसका अधिकांश यों ही रह गया। अनेक श्रेष्ठ आलोचक, अनेक ऐसी नवीन

कृतियों को सममने में ग्रसमर्थ रहे जो भविष्य में ग्रत्यधिक प्रख्यात हुईं। ग्रिथिकतर तो श्राधुनिक लेखक ऐसे हुए हैं जो ग्रपनी दुरूह शैली तथा दुर्बोध भाषा द्वारा ही पाठकवर्ग को प्रभावित करना चाहते हैं, जिसके फलस्वरूप पाठकवर्ग उनसे दूर होता जा रहा है। इसका तात्पर्य यह हो सकता है कि लेखकवर्ग जान-ब्र्मकर पाठकों के सम्मुख एक दीवार खड़ी कर देते हैं, श्रौर केवल इसीलिए कि उन्हें कोई तथ्य की बात नहीं कहनी है, वरन् पांडित्य का वेश बनाना-मात्र ध्येय है। यह भी हो सकता है कि वह पाठकों को श्रम में डालकर यह प्रमाणित करना चाह रहे हों कि उनकी प्रशंसा की जाय। जो भी कृति पाठकों की समभ के बाहर हो उसकी प्रशंसा श्रवसर होने भी लग जाती है। श्रंग्रेज़ी तथा हिन्दी-काव्य-चेत्र में श्राजकल यह प्रवृत्ति श्रवसर देखने में श्रा रही है।

प्रायः दुरूहता कुछ विशेष कारणों द्वारा प्रस्तुत होगी-कल्पना की

उड़ान, विचारों का संत्तेप रूप, श्रप्रचित भाषा तथा विषम श्रभिन्यिति । श्रसाधारण उपमा तथा उपमेय, श्रसंयत विचार-धारा एवं नवीन शब्द-प्रयोगों द्वारा भी दुरूहता श्रस्तुत हुई हैं। परन्तु यह दुरूहता कोई नई बात नहीं। सभी देशों के साहित्यकारों के नाम गिनाए जा सकते हैं जिनकी किवताएँ श्रत्यन्त किठन रहीं श्रोर श्राज तक दुवेंघ हैं। श्रवसर ऐसा भी हुआ है कि विचार-गाम्भीर्थ द्वारा भी कृति दुरूह हो गई है श्रोर विना लेखक की टीका-टिप्पणी के हाथ नहीं लगती। साधारणत्या यह भी देखने में श्राता है कि लेखक कुछ कहना ही नहीं चाहता श्रोर हम उसके श्रर्थ की श्राशा लगाए-लगाए थक जाते हैं श्रथवा वह जान-व्यक्तर हमें रहस्यपूर्ण जगत में रखना चाहता है। कभी-कभी ऐसा भी होता है कि कलाकार तर्क के बन्धन से दब उठता है श्रोर उसकी सब श्रिह्बलाशों को तोड़ता हुश्रा एक नवीन तर्क का निर्माण करके तथा उसका सहारा लेकर मौलिक साहित्य की रचना करने लग जाता है। कभी-कभी कुछ व्यक्तिगत रहस्यों की श्रोर संकेत देने के फलस्वरूप भी कृति दुवेंघ हो जाती है।

साधारणतया जैसा दम श्रभी-श्रभी कह चुके हैं, नियमों के पुनरुत्थान साहित्यिक श्रालोचना की जहाँ कहीं भी चर्चा होती की सम्भावना है वहाँ श्रालोचना के नियमों तथा सिद्धान्तों की श्रोर संकेत करना श्रनिवार्य-सा समक्षा जाता है। ऐति-

हासिक खरड में हम देख चुके हैं प्राचीन तथा मध्य युग के श्रालोचक भी नियमों तथा सिद्धान्तों की मर्यादा के निर्वाह में संज्ञान रहे श्रीर वही कुछ श्राड़िनक श्रालोचक भी करना चाहते हैं। परन्तु उनका दृष्टिकोण बदला हुशा है श्रीर शब्दावली दूसरी है। वे भी कुछ ऐसी रीति-नीति की खोज में रहते हैं जिसकी सहायता से श्रालोचना जिखने का कार्य सहज हो जाय। जैसा कि हम पिछले खरड में देख चुके हैं, उन्नीसवीं शती उत्तरार्द्ध से श्रालोचना-चेन्न नियमों तथा सिद्धान्तों के बन्धन से मुक्त होने लगा था। श्रटारहवीं शती की नियमानुगत श्रालोचना-प्रणाली कलाकारों के लिए सन्तोषप्रद न थी; उन्होंने ही उनके कठिन सिद्धान्तों की प्रयादा भंग करनी श्रारम्भ की श्रीर एक ऐसा युग श्रा गया कि हर श्रोर नियमों की श्रवहेलना श्रारम्भ हो गई श्रीर रोमांचक काल की कृतियाँ प्रायः सभी प्राचीन नियमों का विरोध करती रहीं। साहित्य बन्धनमुक्त था; जीवन भी बन्धनहीन था। प्रकृति के विशाल प्रांगण में साहित्यकार मनमाने रूप में विचरण कर मनोनुकूल साहित्य-पुष्प चुनता श्रीर उसका पराग बिखराता। परन्तु उन्नीसवीं शती के समाप्त होते ही समय ने

फिर एक बार पलटा खाया। जिस विचार-स्वातन्त्र्य, कल्पना-स्वातन्त्र्य, तथा शैली-स्वातन्त्र्य द्वारा अनेक विशिष्ट किवताओं, नाटकों तथा गौरव-गीतों का जन्म हुआ उसके प्रति लोगों की श्रद्धा घटने लगी। बन्धनमुक्त साहित्यकार अपनी स्वातन्त्र्य-लिप्सा से ऊब उठा; बन्धनहीन जीवन फिर बन्धनों की अट्ट श्रृङ्खला में वँधने को तरसने लगा और अब ऐसा समय आ गया है कि अनेक आधुनिक आलोचक पुनः सिद्धान्तों तथा नियमों के प्रतिपादन में दत्तचित्त हैं। परन्तु चाहे जो हो श्रोर आधुनिक लेखक जितना भी चाहे, प्राचीन नियमों की वही प्राचीन मान्यता कदाचित् ही स्थापित हो पाए; प्रतिक्रिया चाहे कितनी भी चरम-सीमा तक क्यों न हो, प्राचीन युग फिर वापस नहीं आ सकेगा। हाँ, कुछ नवीन नियम बन सकते हैं और कुछ दृष्टिकोण भी पारवर्तित रूप ले सकते हैं।

श्रालोचक प्रायः श्रमेक कारणवश सफल श्रालोचना श्रालोचक की जिल्लने में विफल रहते हैं श्रीर प्रमुख कारणों की श्रोर विफलता के कारणा— संकेत भी किया जा सकता है। विफलता का प्रधान 'श्रर्थ-दोप' कारण श्रधिकतर श्रर्थ-दोष हुश्रा करता है। कुछ श्रालोचक कवि श्रथवा कलाकार की कृति का ठीक-

ठांक श्रर्थ लगा ही नहीं सकते। वे यह समम ही नहीं पाते कि कलाकार की रचना में जो शब्द प्रयुक्त हुए श्रीर जो विचार प्रदर्शित किये गए उनका सही श्रर्थ क्या है अथवा वे किस श्रर्थ में प्रयुक्त हुए हैं। काव्य श्रीर कला पत्त की बात तो दूर, वे बेचारे पंक्ति का श्रम्वय करके उसके श्रर्थ गद्य में नहीं समम पाते; श्रीर यदि वे कहीं उसका श्रर्थ श्राधा श्रथवा तिहाई समम भी लें तब भी श्रम्थ की सम्भावना बनी रहती है। यह दोष साधारण पाठकवर्ग में भी श्रिधकांशतः रहा करता है श्रीर श्रालोचक भी उससे मुक्त नहीं।

कुछ त्रालोचक ऐसे भी होते हैं जो कलाकार की कृति द्वारा जिस रस का परिपाक होता है वह समभ नहीं पाते; वे त्रपनी रसेन्द्रियाँ या तो विक-सित नहीं कर सके या उसके महत्त्व को नहीं समभ पाए। इस वर्ग के आलो-चक प्रायः इसीलिए विफल रहते हैं कि जो कुछ भी प्रभाव उनकी रसेन्द्रियों पर पड़ रहा है उसकी छोर वे विमुख हैं। ज्यों ही कविता की पंक्ति उन्होंने पढ़ी श्रथवा उनके सामने दुहराई गई हैं छोर जो शब्द-ध्वनि उससे निकली उसकी गति, उसकी लय, उसका लालित्य वे किसी भी छंश में हृद्यंगम नहीं कर पाते। काव्य-पाठ में हम साधारणतया यह देखते हैं कि ज्यों-ज्यों कविता की पंक्ति पढ़ी जाती है त्यों-त्यों उसकी ध्वनि एक विशेष ध्वन्यात्मक स्वरूप हमारी श्रविणेन्द्रिय के सम्मुख प्रस्तुत करती है श्रौर हमारे मस्तिष्क द्वारा उन ध्वन्यात्मक श्राकारों का नामकरण हुश्रा करता है। जिस प्रकार सिनेमा-गृह के चित्रपट पर चल-चित्र एक के बाद दूसरा निरन्तर विद्युत्-गित से प्रस्तुत होता रहता है श्रौर हम उन श्राकारों के श्रर्थ श्रपनी श्राँखों तथा मस्तिष्क के सहयोग द्वारा जानते रहते हैं उसी प्रकार कविता-पाठ जिन-जिन शब्दों का ध्वन्यात्मक स्वरूप हमारी श्रवणेन्द्रिय के सम्मुख रखता है, उनकी विशेषता श्रथवा उनका महत्त्व हम नहीं समक्ष पाते, जिसके फलस्वरूप काव्य की श्रालोचना दृषित होने लगती है।

कल्पनात्मक स्थलों की दुरूहता काव्य में प्रयुक्त कल्पना तथा कल्पनात्मक श्रंशों द्वारा जो श्रर्थ की कठिनाई प्रायः प्रस्तुत होती रहती है उसके फलस्वरूप भी श्राखोचक पथ-श्रष्ट हो जाते हैं। श्रिष्ठकतर वे वाक्य श्रथवा वाक्यांश श्रथवा समास

द्वारा शब्द-चित्र प्रस्तुत करती हुई शब्दावली, जो उपमा, उपमेय इत्यादि को ब्यक्त करने में प्रयुक्त होते हैं, ठीक तरह हृद्यंगम नहीं कर पाते। प्रायः उन्हें हृद्यंगम करने में वे इसिलए विफल रहते हैं कि प्रत्येक व्यक्ति में उसको समभने की सम्यक् शक्ति नहीं रहती और यदि रहती भी है तो अत्यन्त भिनन रूप में; किसी में यह शक्ति पर्याप्त होगी, किसी में न्यून श्रौर किसी में किंचित् मात्र भी नहीं । इसलिए यह आशा करना कि सभी पाठकवर्ग अथवा आलोचक शब्द-चित्रों के पीछे जो दिश्य भावना छिपी है उसको समान रूप में हृद्यंगम कर लेंगे, व्यर्थ होगा। यों भी हमारे व्यक्तिगत मानस में जिन भावों तथा त्रानुभवों के चित्र छिपे रहते हैं एक-दूसरे से सर्वथा विभिन्न रहते हैं त्रीर काव्य जब विभिन्न रूप में तथा अनेक उपकरणों द्वारा हमारे अनुभवों का प्रतिबिम्ब चित्र-रूप में हमारे सम्मुख प्रस्तुत करने लगता है तो उसे समक्तने में हम पीछे रह जाते हैं। कुछ पाठक ग्रीर ग्रालोचकवर्ग ऐसे भी हैं जो काव्य में कल्पना तत्त्व को इतना महत्त्व देते हैं कि उन्हें इस तत्त्व के बिना कविता निरर्थक जान पड़ती है; कुछ उसको श्रावश्यक तो समभते हैं परन्तु श्रधिक महत्त्व नहीं देते श्रीर कुछ ऐसे भी हैं जो उसे थोड़ा बहुत भी स्थान देने को प्रस्तुत नहीं। कल्पना द्वारा प्रस्तुत उपमात्रों तथा उपमेयों की प्रतिक्रिया, जो हमारे मानस के अथाह सागर में प्रतिच्रा होती रहती है उसके फलस्वरूप हम किसी सामान्य निष्कर्ष पर नहीं पहुँच सकते । जिस प्रकार ऊबड़-खाबड़ पृथ्वी पर जब वर्षा होती है तो कहीं पानी बह जाता है, कहीं बहता-बहता रुक जाता है श्रीर कहीं थाला बाँघ लेता है, कहीं काई जम जाती है, कहीं स्थान स्फटिक-

शिला-सा स्वच्छ हो जाता है, उसी प्रकार हमारे मानस-पटल पर कल्पनाप्रदत्त चित्रों तथा प्रतिबिम्बों के पड़ते ही विभिन्न रूपों की प्रतिक्रिया होने लगती है जो काच्य का सही मूल्य जानने में बाधा प्रस्तुत करेगी। यदि मानव का मानस समान रूप से गहरा श्रीर चौड़ा होता श्रीर प्रत्येक श्रनुभव की प्रतिक्रिया श्रन्यान्य व्यक्तियों में समान रूप में प्रदर्शित होती तो श्रालोचक का कार्य कहीं सरल हो जाता। परन्तु ध्यान रहे कि इससे काच्य की मनमोहकता बहुत-कुछ कम हो जाती श्रीर उसका रूप महाजन की बही के समान हो जाता जहाँ देना-पावना का उल्लेख-मात्र रहता है। काव्य का श्राकर्षक रहस्य इसी में है कि वह प्रत्येक व्यक्ति को विभिन्न रूप में सतत प्रभावित करता है।

त्रालोचना-चेत्र की श्रनेक कठिनाइयाँ हमारी स्मरण-स्मरण-शक्ति की बाधा शक्ति द्वारा भी प्रस्तुत होंगी। हमारी स्मरण-शक्ति श्रनेक प्रकार के श्रनुभव, भाव तथा विभाव श्रपने

कोष में छिपाए रखती है। प्रतिदिन के जीवन में जो-कुछ भी हम अनुभव करते हैं उन सबको हमारी स्मरण-शक्ति संचित कर लेती है। ज्यों ही हम कविता-पाठ आरम्भ करते हैं त्यों ही हमारे स्मरण-कोष में संचित भावों में एक हलचल-सी मच जाती है श्रीर हम श्रपने व्यक्तिगत, संचित श्रनुभवों श्रीर विचारों में पढ़े हुए काव्य की छाया पाने का प्रयास करने लगते हैं। अनेक भाव थ्रौर विचार एकाएक हमारे सम्मुख श्रसम्बद्ध रूप में प्रस्तुत हो जाते हैं। ये ही विचार इधर-उधर से आ्रा-श्राकर हमारी काव्यानुभूति को विकल करते हैं। जिन श्रनुभवों का सम्बन्ध हमारे सम्मुख पढ़ी हुई कविता से किंचित् मात्र भी नहीं होता वे उनसे भूठा सम्बन्ध मान लेने पर हमें विवश करने लगते हैं। जिस प्रकार ग्राधुनिक लड़ाई में लड़ता हुन्ना पैदल सैनिक ग्रपने सिर की टोपी पर हरी घास या पत्तियाँ इसलिए बाँधकर घुटनों के बल चलता है कि शत्रु-दल उसे केवल हरा पेड़ या सघन डाल सममकर उस पर वार न करेगा उसी प्रकार हमारे श्रनेक श्रनुभव रंग बदल-बदलकर श्रपना सम्बन्ध हमारी पठित कविता से जोड़ने को प्रस्तुत हो जायँगे जिसके कारण श्रनेक श्रालोचनात्मक भूलों की बहुत सम्भावना रहेगी। उपयुक्त तथा प्रासंगिक श्रनुभवों को छाँट लेना कुछ सरल कार्य नहीं, क्योंकि श्रनुपयुक्त तथा श्रप्रासंगिक श्रनुभवों की टोली इतनी बढ़ी-चढ़ी रहती है कि दोनों का स्पष्टीकरण भी सरल नहीं। उदा-हरण के लिए हम एक करुण दृश्य देखते हैं जिसमें एक वृद्धा श्रपने पुत्र को युद्ध में हताहत पाकर धैर्यहीन हो विलाप करती है; उसी समय हमारी स्मरण-शक्ति अनेक करुण श्रनुभवों को, जो हमें जीवन में हुए हैं, लगातार प्रस्तुत करने लगती है। उसी बीच हमें यह भी याद श्राता है कि किसी व्यक्ति को हमने श्रात्म-हत्या भी करते देखा था। यह दृश्य भी हमारे सम्मुख (यद्यपि वह भयानक तथा बीभत्स है) करुणा का श्रावरण पहनकर प्रस्तुत हो जाता है जिससे हमारे मूल भाव की न तो पुष्टि होती है श्रीर न उसकी तीवता ही बढ़ती है; वरन् कुछ देर के लिए हम इस श्रवासंगिक श्रनुभव की पगडरडी पर चल पड़ते हैं श्रीर श्रपना सही रास्ता भूल जाते हैं।

कभी-कभी ऐसा भी होता है कि हमारे मानस में श्रनेक विचारों तथा श्रनुभवों की प्रतिक्रिया एक स्थायी रूप लेकर बैठी रहती है जिसके फलस्वरूप हमारी श्रालोचनात्मक कठिनाइयाँ कई गुना बढ़ जाती हैं। काव्य तो यह चाहता है कि जो-कुछ भी प्रतिकिया प्रस्तुत हो उसका मूल ग्राधार काव्य <mark>ही</mark> हो, पाठकवर्ग का स्थायित्व पाया हुत्रा ग्रनुभव-कोष नहीं; ग्रौर इसी में काव्य का रहस्यपूर्ण श्राकर्षण भी निहित है। जिस प्रकार ग्रामोफोन के तवे पर ज्यों ही हम साउंड-बनस में लगी हुई सुई चला देते हैं त्यों ही तते की रगों में छिपी हुई ध्वनियाँ प्रकाश पाने लगती हैं। सुई बहुत चाहने पर भी तवे से कोई नई ध्वनि नहीं निकाल सकती; उससे तो वही ध्वनि निकलेगी जो उसमें पहले से अन्तर्हित कर दी गई है। उसी प्रकार काव्य पढ़ने के पश्चात् जब हमारे संचित त्रौर स्थायी श्रनुभव तरंगित होने लगते हैं तो हमें उस कान्य के ठीक-ठीक मूल्यांकन में कठिनाई पड़ने लगती है। इस परिस्थिति में ऐसा होता है कि हमारे बने बनाए और सजे-सजाए स्थायी अनुभव हमारे मानस में एक बाइ-सी ला देते हैं जिसका फल यह होता है कि काव्य की प्रेरणा तो दब जाती है श्रौर उसके स्थान पर हमारे स्थायी श्रनुभव ही सज-धजकर निकल पड़ते हैं। उदाहरण के लिए यदि कोई माँकी एक ऐसे छोटे ताल में मछली मारने जाय जहाँ उसने चार मछलियाँ गिनकर पहले ही से रख दी हैं, श्रौर उन चारों को मारकर वह घर ले श्राए श्रौर श्रपनी मछली पकड़ने की कलाकी प्रशंसाकरे तो उसकी कला ही क्या ? इसी प्रकार किव जब हमारे स्थायित्व पाये हुए भावों को प्रकाशित करे तो उसकी कला कला नहीं; वह बाह्याडम्बर-मात्र है।

श्रालोचकों की श्रनुचित भावुकता भी उनकी श्रालो-भावुकता की बाधा चना में दोष प्रकट करेगी; श्रीर भावुकता एक ऐसा साधारण तस्व है जो प्रचुर मात्रा में प्रत्येक व्यक्ति में श्रस्पष्ट श्रथवा स्पष्ट रूप में सतत रहा करता है। भावुकता श्रा-श्राकर हमारे भाव-कोष को धूमिल किया करती है। उसके कारण हमारे मूल भाव समुचित मात्रा में श्रपना विकास नहीं कर पाते श्रीर न सम्यक् रूप में प्रकाश ही पाते हैं। जब-जब भावुकता सुगम श्रथवा सहज रूप से हमारे भाव-संसार पर छाएगी तब-तब श्रालोचना दूषित होगी। कुछ किव श्रथवा कुछ व्यक्ति ऐसे भी होते हैं जो श्रकारण ही रोदन में श्रानन्द प्राप्त करते हैं; कुछ ऐसे भी होते हैं जो भावों के श्रनुचित श्राधिक्य से ही संतोष पाते हैं। जब तक कि उनका रोदन श्राकाश श्रीर धरती न हिलाए श्रीर जब तक उनकी करुणा रोते-रोते नेत्रविहीन न हो जाय तब तक वह यह समक्तते हैं कि करुण रस का परिपाक समुचित मात्रा में हुश्रा ही नहीं। इसके साथ-साथ श्रालोचक कभी-कभी श्रपनी उन भावनाश्रों को भी प्रकाशित करने लगते हैं जिनको श्रनेक पारिवारिक श्रथवा सामाजिक कारणों से वे श्रपने मनस्तल में छिपाये रहते हैं। हमारी भावुकता तथा हमारे मनस्तल में छिपी हुई श्रनेक वर्जित तथा श्रसं-यत भावनाएँ हमारे श्रालोचना-कार्य में बाधा डालती रहेंगी।

प्रायः पाठक तथा त्रालोचकवर्ग सिद्धान्त-विशेष के रूढ़ि तथा पत्त्रपात पोषक होने के कारण साहित्य—विशेषतया काव्य—की की भावना ठोक परख नहीं कर पाते। सिद्धान्त विशेषतया हमारे धार्मिक, त्रार्थिक तथा देशीय जीवन से सम्बन्ध रखेंगे

त्रीर जब-जब हम काव्य को परख करने निकलेंगे उनकी छाप सदैव हमारे मिस्तष्क पर प्रस्तुत रहेगी। हम सदैव काव्य को उसी सेंद्धान्तिक कसौटी पर कसने का प्रयत्न करेंगे। हम किंचित् मात्र भी यह न सोचेंगे कि यह सिद्धान्त, जो हमने श्रपने व्यक्तिगत दृष्टिकोण के कारण श्रपना लिए हैं उनसे कला का कोई सम्बन्ध है श्रथवा नहीं। हम यह चाहेंगे कि काव्य हमारे सिद्धान्त-विशेष का पोषण करे; हम यह चाहेंगे कि काव्य हमारे ही दृष्टिकोण से लिखा जाय श्रीर हम यह भी श्राशा करने लगेंगे कि हमारे लिए वही काव्य दितकर है, जो हमारे सिद्धान्त-विशेष की पृष्टि करे। यदि काव्य हमारे सिद्धान्त की पूर्ति नहीं करता तो वह निरर्थक है। इस दूषित दृष्टिकोण द्वारा प्राचीन काल से लेकर श्राज तक श्रालोचना दृषित होती श्राई है। सिद्धान्तों को प्रधानता देने वाली श्रीर काव्य को गौण रूप में रखने वाली विचार-धारा श्राजकल बहुत व्यापक रूप ले रही है, जिसके कारण श्रनेक वादों का जन्म हुशा है।

त्रालोचना-चेत्र की कुछ श्रन्य किठनाइयाँ व्यवहृत शैली द्वारा भी कभी-कभी प्रस्तुत हो जायँगी। उदाहरण के लिए प्राचीन काल में नाटक-रचना में केवल पाँच श्रंकों की व्यवस्था थी श्रीर उन श्रंकों में ही नाटककार श्रपने सम्पूर्ण विषय-वस्तु का प्रकाश करके श्रपना भोष्ट-सिद्धि कर लेते थे। इसलिए हम यह समभने लगे हैं कि नाटक में पाँच ही ग्रंक ग्रावश्यक हैं ग्रोर यदि कोई श्राधुनिक नाटककार तीन या छः ग्रंकों में ग्रपने नाटकीय ध्येय की पूर्ति करता है
तो हम उसमें दोष निकालने लगते हैं। हम नाटक के वास्तविक तन्त्रों की श्रोर
ध्यान न देकर उसके वाद्य रूप की व्याख्या में उलम्म जाते हैं। दूसरे, जो-जो
शौलियाँ तथा जो-जो साहित्य ग्रथवा काव्य-रूप ग्रथवा 'फॉर्म' प्रतिष्ठित तथा
प्रचलित हो चुके हैं हम उन्हीं को मान्य समम्मने लगते हैं, जिसका विषम फल
काव्य के मूल्यांकन में सतत दिखाई देता है। इस दृष्टि से यदि महाकाव्य में
नियत पृष्ट न हुए ग्रथवा गीत-काव्य में दो चार पंक्तियाँ घट-वढ़ गई ग्रथवा
श्रतुकानत हुई तो हम उन्हें दोपपूर्ण समम्मने लगते हैं। इसके ग्रथं तो यह
हुए कि हम गायक के गायन की ग्रालोचना गीत की ध्वनि ग्रीर उसकी मार्मिकता के ग्राधार पर न करके गायक की ग्रवस्था तथा उसके रूप-रंग के श्राधार
पर करें।

कभी-कभी कुछ विशेष श्रालोचना-प्रणाली के प्रति पत्तपात रखने में भी हम साहित्य की विशुद्ध श्रालोचना से विमुख रह जाते हैं। श्रालोचना लिखते समय हमारा पत्तपात एक विशेष श्रालोचना-प्रणाली की श्रोर हमें श्रिप्रसर करता रहता है। वह वार-वार उसे ही श्रपनाने की हमें चुनौती दिया करता है श्रीर इसका फल यह होता है कि श्रालोचक सत्-समालोचना के मार्ग पर श्रमसर नहीं हो पाता।

वस्तुतः श्रालोचना-चेत्र के जिन उपयुंक्त दोषों की श्रोर संकेत किया गया है वह एक-दूसरे से सम्बन्धित हैं। श्रर्थ या श्रनर्थ तथा रसेन्द्रियों की दूषित श्रनुभूति एक ही वर्ग के दोष हैं श्रोर दोनों श्रन्थोन्याश्रित हैं। कल्पना-प्रसूत दोष, स्मरण-शक्ति-सम्बन्धी श्रुटियाँ श्रोर स्थायी प्रतिक्रियाश्रों की बाधाएँ भी एक ही वर्ग के दोष हैं। भावुकता तथा मनस्तल में छिपी हुई वर्जित भावनाएँ हमारे किसी सिद्धान्त-विशेष के पोषक होने के द्वारा ही प्राहुभू त होंगी। यदि श्रालोचक सतर्क रहे श्रीर श्रपनी श्रालोचना में इन दोषों का निराकरण करता रहे तो उसकी श्रालोचना का श्रधिकांश महत्त्वपूर्ण तथा विश्वसनीय होगा। श्रालोचक पर ही सत्-समालोचना का सम्पूर्ण उत्तरदायित्व है। इन श्रालोचनात्मक बाधाश्रों का विवेचन हम श्रगले पृष्ठों में विस्तारपूर्वक करेंगे।

: 8 :

भाषा-प्रयोग तथा ऋर्थ वैभिन्य ं हैं जैसा कि हम पहले स्पष्ट कर चुके हैं श्रालोचकों की श्रालोचना श्रधिकांश रूप में इसीलिए दोषपूर्ण रहा करती है कि वे काव्य के शर्थ पूर्णतया नहीं समक पाते। कभी-कभी क्या, वे प्रायः अर्थ को महत्त्व भी नहीं देते। वे यह भी नहीं जानते कि जब-जब हम काव्य का अर्थ समझने की कोशिश करते हैं तो हममें कौन-कौनसो मानसिक प्रतिक्रियाएँ होने लगती हैं। वे यह भी नहीं जानते कि उनका अभीष्ट क्या है; और जो कुछ भी उन्होंने पाया है उसका मूल्य क्या है। यदि हमें इन प्रश्नों का हल मिल जाय तो आलोचनाचेत्र की अनेक जटिल गुल्थियाँ सुलक्ष नायँगी और आलोचक का कार्य सरल हो जायगा। इसमें सन्देह नहीं कि कुछ-एक आलोचक और पाठक ऐसे भी होते हैं जो अपनी सहज प्रतिभा द्वारा, बिना किसी प्रयास के और बिना इन उपर्युक्त प्रश्नों का हल हूँ हे हुए सफल आलोचना लिख लेते हैं।

काव्य के अर्थ के सम्बन्ध में यह भली-भाँति जान लेना आवश्यक है कि काव्य में अर्थ-वैभिन्य तथा उसकी व्यापकता द्वारा ही अनेक कठिनाइयाँ उपस्थित होती हैं। जब हम काव्य रचते अथवा वार्तालाप करते हैं तो प्रायः हमारे द्वारा रचित काव्य तथा हमारे द्वारा बोले हुए शब्द अनेक अर्थों तथा अनेक संकेतों के प्रतिरूप हुआ करते हैं। एक ही पंक्ति अनेक अर्थों का समूह प्रस्तुत करने लगती है और काव्य की भाषा का यह सहज गुण भी है। साधारणतः भाषा के चार विभिन्न कार्य माने गए हैं और इन्हीं चार कार्यों पर आलोचना आधारित रहेगी।

भाषा का पहला कार्य है विचार-प्रकाश । जब-जब हम भाषा प्रयुक्त करते हैं हमारा प्रमुख ध्येय यह रहता है कि हमारे विचार अथवा भाव दूसरों तक पहुँचें । कभी हम चाहेंगे कि किसी समस्या पर जो हमारे विचार हों दूसरे समसें और दूसरों के विचार हम समसें; और कभी चाहेंगे कि जो भाव हमारे हृदय में हैं वे ही भाव दूसरों में भी प्रकाश पाएँ । जीवन की अनेक घटनाओं, अनुभवों तथा परिस्थितियों—सभी पर हम छुछ-न-छुछ सोचा-विचारा करते हैं और तदुपरान्त अपने सोच-विचार को दूसरों तक पहुँचाने का प्रयत्न करते हैं । इसके साथ-ही-साथ ऐसा भी होता है कि जब कभी हम अपने विचार दूसरों तक पहुँचाने का प्रयत्न करते हैं उस समय हमारा एक दृष्टिकोण भी प्रस्तुत रहता है जिसके सहारे हमारे विचार किसी विशेष रूप में दूसरों तक पहुँचते हैं । कभी हम अपने विचारों को आंशिक रूप में तथा पच्पातपूर्ण होकर व्यक्त करेंगे; कभी पच्पातरहित होकर स्पष्टवक्ता बन जायँगे और कभी ऐसे दृष्टिकोण से अपनी बात सामने रखेंगे कि उसीको सब महत्त्वपूर्ण समसने लगेंगे और उसी के आधार पर हमारे कथन का मूल्य निर्धारित होगा। हाँ, यह हो सकता है कि अपनी बात कहते हुए न तो हमें अपने पच्पात का ध्यान

श्राए श्रोर न किसी विशेष दृष्टिकोण का ही हमें ध्यान रहे; हम श्रपनी बात इतनी सरलता तथा सहज रूप में भी कह सकते हैं कि हमें दोनों ही का कोई स्पष्ट ध्यान न श्राए। उदाहरण के लिए मान लीजिए कि हम दो व्यक्तियों की मैत्री श्रथवा शत्रुता पर श्रपने विचार प्रकट कर रहे हैं श्रथवा श्रद्धरात्रि की शान्ति श्रोर मध्याह्न के कोलाहल पर श्रपने भावों का प्रकाश हमारा श्रभीष्ट है। जैसा भी हमारा सम्बन्ध दोनों व्यक्तियों से होगा उसी दृष्टिकोण से हमारा विचार भी प्रकाश पाकर एक को दोषी श्रथवा निर्देष ठहराएगा श्रोर जैसा भी हमारा व्यक्तिगत श्रमुभव होगा उसी के श्राधार पर श्रद्धरात्रि तथा मध्याह्न काल द्वारा प्रादुर्भूत भावनाएँ भी प्रकाश पाएँगी। यदि हमारे श्रमुन्ति-कोष में श्रद्धरात्रि केवल शान्ति की प्रतीक रही तो हम उसे शान्ति-दायिनी ठहराएँगे श्रीर यदि भय का श्रमुभव हुशा तो वह हमारे लिए भय तथा श्रम्थकार की प्रतीक वन जायगी। जो भी हो, हमारा विचार-प्रकाश हमारे पुराने श्रमुभवों से रंजित होगा, जिसके श्राधार पर हम एक विशेष दृष्टिकोण से ही श्रपनी वात कहेंगे।

श्चर्य के सम्बन्ध में हमें श्रपने कथन के लहजे पर भी ध्यान रखना होगा। विचारों तथा भावों के प्रकाश में सबका श्रलग-श्रलग लहजा हुआ करता है श्रीर यह लहजा हमारे श्रोतावर्ग के मानसिक स्तर के श्रनुसार परि-वर्तित भी हुआ करता है। जैसा हमारा श्रोतावर्ग होगा वैसा ही हमारा शब्द-प्रयोग भी होगा श्रीर जैसा भी सम्बन्ध हम उनसे निवाहना चाहेंगे उसीके श्रनुसार हमारी शब्दावली तथा हमारी क्थन-शैली भी परिवर्तित होती जायगी। वक्ता त्रथवा लेखक जितना ही श्रपना लहजा परिवर्तित करेगा उससे उसका तथा श्रोतात्रों का सम्बन्ध उतना ही स्पष्ट होगा। जब हम यह सिद्धान्त रूप में मान लेंगे कि जिस पाठकवर्ग के लिए इम श्रपनी रचना प्रस्तुत करेंगे उसी के स्तर के अनुसार हमारी शैली भी बदलेगी तथा हमारा लहजा भी परिवर्तित होगा, तव हम ग्रत्यन्त सरलतापूर्वक ग्रालोचना की रूप-रेखा निर्मित कर लेंगे। उदाहरण के लिए हमें निम्न वर्ग के लिए कोई रचना प्रस्तुत करनी है। हम उसी के च्रानुसार च्रपना लहजा भी बना लेंगे। ह<mark>मारे</mark> इस लहजे में हमारा गर्व, हमारी करुणा, हमारा श्रह कार श्रथवा हमारी सहानुभूति मनोनुकुल स्थान पायगी; और यदि हमें श्रेष्ठ वर्ग के लिए रचना करनी है तो हमारे लहुजे में श्रद्धा अथवा अश्रद्धा इत्यादि की भावना रहेगी।

भाषा-प्रयोग में श्रपने लच्य का भी ध्यान श्रावश्यक होगा, क्योंकि लेखक का लच्य चाहे ज्यक्त हो श्रथवा श्रज्यक्त, उसी की सिद्धि में वह सलग्न रहेगा। साधारणतः वह किसी कार्य-सिद्धि के लिए ही भाषा का प्रयोग करता है श्रोर इसी कारण उसका भाषा-प्रयोग स्वच्छन्द न होकर श्रनेक रूप में सीमित हो जाता है; श्रोर जब तक हम लेखक के लच्य को स्पष्टतया नहीं समभ लेते हम न तो उसकी भाषा के श्रर्थ ग्रहण कर पाएँगे श्रोर न प्रयोग की सफलता-विफलता का निर्णय कर सकेंगे। लेखक कभी तो श्रपने निजी विचार श्रथवा भाव प्रकाशित करेगा; कभी श्रोतावर्ग के श्रनुसार श्रपना दृष्टिकोण परिवर्तित करेगा श्रोर कभी-कभी टीका-टिप्पणी करते हुए श्रपने लच्य की श्रोर श्रग्रसर होगा श्रोर इन सभी परिस्थितियों में उसकी भाषा की रूप-रेखा परिवर्तित होती जायगी। लेखक का लच्य समभकर ही उसकी सफलता तथा विफलता का निर्णय करना श्रालोचना-चेत्र का श्रत्यन्त महत्त्वपूर्ण कार्य है।

लेखक जब किसी कार्यवश भाषा का प्रयोग करेगा तब कभी तो वह श्चर्य को प्रधानता देगा, कभी श्रपनी रुचि श्रौर दृष्टिकोण को श्रागे रखेगा, कभी श्रपने लहजे को ही विशेष महत्त्व देगा, श्रीर कभी केवल श्रपनी लच्य-सिद्धि को ही ध्यान में रखकर सबको थोड़ा-थोड़ा स्थान देगा। परन्तु सबसे मुख्य बात तो यह है कि भाषा-प्रयोग के उपयुक्त कार्य एक-दूसरे से गहरे रूप में सम्बन्धित हैं। कहानी श्रथवा उपन्यास-लेखक श्रपनी भाषा में श्रपने श्रथी श्रीर लहजे को महत्त्व देगा: विज्ञानज्ञ श्रर्थ को ही प्रधानता देगा श्रीर श्रपनी रुचि तथा दृष्टिकोण को कुछ भी महत्त्व नहीं देगा: श्रीर यदि दृष्टिकोण को वह उपयोगी समसेगा तो भी उसकी रूप-रेखा, श्रपने श्रोतावर्ग की विद्वत्ता के स्तर के अनुसार, वह परिवर्तित करता रहेगा। महाकाव्य-लेखक को अर्थ, दृष्टि-कोण, लहजे तथा लच्य-सिद्धि का ध्यान समान रूप में रखना होगा श्रौर यही नाटककार के लिए भी अपेलित है। श्रपने दैनिक वार्तालाप में हम भाषा-प्रयोग की चारों कठिनाइयाँ भली-भाँति समक्त लेंगे; कभी तो हमें अपनी रुचि तथा दृष्टिकोण को महत्त्व देना होगा: कभी अपने लहजे को ही प्रधानता देनी पड़ेगी और कभी लच्य-सिद्धि को ही सम्मुख रखना पड़ेगा। इसी प्रकार कवि श्रथवा कलाकार भी, जो श्रपने पाठकवर्ग से एक प्रकार का संवाद ही करता है, अपने सन्देश के लिए कभी लच्य का, कभी लहने का तथा कभी रुचि तथा दृष्टिकोग्ए का मनोनुकूल ध्यान रखेगा। श्रपनी लच्य-सिद्धि के लिए कभी वह श्रपने सन्देशों की रूप-रेखा बदलेगा, कभी तर्कहीन स्थलों को स्थान देगा, कभी श्रलंकार-प्रयोग द्वारा श्रपने लहने को ही प्रधानता देगा। तात्पर्य यह है कि कलाकार, भाषा के चार कार्यों के वशीभूत, अपने लच्य और दृष्टिकोण, लहुजे तथा भाव-प्रकाश, सबमें परिवर्तन किया करता है जिसकी सम्यक् रूप में न समक्षने के कारण श्रालोचक श्रेष्ठ श्रालोचना लिखने में विफल रहते हैं। कभी तो कवि शब्दार्थ पर जोर देता है, कभी लच्यार्थ पर; श्रोर कभी-कभी निर्धिक श्रथवा तर्करहित पंक्तियों द्वारा श्रभीष्ट-सिद्धि का प्रयत्न करता है; कभी वह केवल श्रपने लहजे के जोर पर ही श्रपनी लच्य-सिद्धि करने लगता है। श्रोर इनको समुचित रूप में हद्यंगम करने के परचात् ही श्रालोचक को सफलता प्राप्त हो सकेगी।

जैसा कि हम पिछले पृष्ठों में स्पष्ट कर चुके हैं पाठक-त्रालोचनात्मक वर्ग साधारणतः ठीक-ठीक ग्रर्थ न समस्कर श्रीर ग्रर्थ वाधात्रों का निराकरण का ग्रनर्थ करके ग्रालोचना लिखने में विफल रहते हैं श्रीर यह केवल इसलिए होता है कि पाठक या तो ध्यानपूर्वक कविता ग्रथवा साहित्यिक कृति पढ़ते नहीं ग्रथवा उसकी भाषा क्लिष्ट होने के कारण उसके सही अर्थ नहीं निकल पाते । परन्तु इस दोष का निराकरण सरल है, वह यह कि पाठक को कविता छानेक वार पढ़ने के उपरान्त ही कवि के ऋर्थ, उसके लच्य तथा उसकी श्रभीष्ट-सिद्धि की श्रालोचना करनी चाहिए। काच्य को श्रनेक बार पढ़ने पर उसके रहस्यपूर्ण श्रथवा क्लिप्ट श्रर्थ स्वतः स्पष्ट होने लगते हैं। साधारणतः कवि अपनी लच्य-सिद्धि के लिए पहले से ही किसी निर्णय को लेकर नहीं चलता; उयों उयों कान्य की रूप-रेखा बनती जाती है त्यों-त्यों कवि भी श्रपने लच्य को स्पष्ट रूप में देखने लगता है। पहले से कदाचित् ही वह अपने लच्य की थ्रोर संकेत कर सके। श्रीर जब किसी काच्य पर किव के रहस्यपूर्ण व्यक्तित्व की छाप भी रहेगी तो उसे छानेक बार पड़ने के उपरान्त ही हम उसका अर्थ हृदयंगम कर सकेंगे। कुछ लोगों का विचार है कि काव्य में ऋर्थ और पद-विन्यास की कोई महत्ता नहीं; परन्तु यह विचार अमपूर्ण है। कवि पद्यांशों द्वारा ही हमारे मानस को तरंगित करके हमारे भावों पर अधिकार पाता है; और यदि हम पद्यांशों का अर्थ और उनकी ठीक-ठीक ब्याख्यान कर सके तो हम काव्य के हृदय की नहीं छुपाएँगे। इसके यह तात्पर्य नहीं कि हमें काव्य के शब्दार्थ पर ही सबसे श्रधिक जोर देना चाहिए। शब्दार्थं त्रावश्यक तो है, परन्तु उससे भी अधिक त्रावश्यक वह त्रर्थ है जो शब्दों की सीमित शक्ति के कारण विव संकेत-रूप में ही स्पष्ट कर पाता है। शब्दार्थ, भावार्थ, तथा संकेतात्मक ग्रर्थ, सभी पर श्रेष्ठ त्रालोचक की ग्राँख लगी रहेगी। उसे अप्रचलित शब्दों से परिचय प्राप्त करना होगा, अपने अधूरे ज्ञान को सम्पूर्ण करना पड़ेगा ख्रौर विहान् की दृष्टि से कवि के खर्थ तथा उसके लच्य का श्रनुसन्धान करना पड़ेगा; श्रौर तभी वह सत्-समालोचक बन सकेगा।

कान्य की श्रतंकारपूर्ण भाषा तथा कान्यात्मक शब्दों श्रतंकारों का संकेत का संकेतात्मक श्रर्थ—दोनों ही श्रालोचक के लिए श्रायः कठिन जान पहेंगे श्रौर जब तक वह कान्यात्मक

शब्दावली तथा अलंकार के हृदय का पारखी न होगा तब तक उसकी आलो-चना नीरस रहेगी । साधारणतः पाठकवर्ग तथा श्रालोचक श्रलंकारपूर्ण पद्यांशों के शब्दिक अर्थ में ही उल्लेभ रहते हैं और जब तक कि उपमा और उपमेय की समानता अत्तरशः प्रमाणित नहीं कर लेते तब तक उन्हें संतोष नहीं होता। कुछ पाठकवर्ग तो इतने अज्ञानी होते हैं कि वे काव्यात्मक भाषा श्रीर श्रालं-कारिक प्रयोगों को निरर्थक तथा प्रलाप-मात्र समऋते हैं। कवि का श्रलंकार-प्रयोग तथा उसके विचारों की कल्पनात्मक तथा काव्यात्मक ग्रिभव्यंजना को उचित रूप में समभाने के लिए ग्रालोचक को विशेष रूप में सतर्क रहना पड़ेगा और सतर्क रहकर ही वह कवि के भाव और उसके लच्य को पहचान सकेगा। कवि का मानस तो एक विस्तृत तथा त्रथाह सागर है त्रौर पाठकवर्ग शब्दों की छोटी-मोटी नौकाओं के द्वारा ही उस पर विहार करना तथा उसे थाहना चाहता है । शब्दों की शक्ति तो सीमित है और हद-से-हद वे संकेत-रूप में ही हमें कवि-हृदय की काँकी दिखलाएँगे; श्रौर यह हमारी शक्ति पर निर्भर है कि हम किस मात्रा में उस संकेत को समर्भे । श्रलंकार केवल कवि की सौन्दर्यप्रियता के हो नहीं वरन उसकी सीमित शब्दावली के भी प्रमाण हैं। जब कभी शब्द-शक्ति कवि को निराधार छोड़ देती है तब वह अपनी कलपनात्मक शक्ति के सहारे श्रलंकारों के परी-देश में पहुँच जाता है श्रौर वहाँ से नये-नये रत्नाभूषण लाकर काव्य-सुन्दरी को सुसन्जित करता है। यथार्थतः श्रलंकार काव्य-प्रासाद के बहुत स्तम्भ हैं।

काव्य-रचना में कभी-कभी ऐसा भी होता है कि कवि अभीष्ट-सिद्धि के लिए अपनी विचार श्रृष्ठ्वला तोड़ बैठता है, सम्बन्धवाचक शब्द छोड़ देता है और बिना एक अलंकार की पूर्ण रूप-रेखा बनाए दूसरे अथवा तीसरे अलंकार-प्रयोग में संलग्न हो जाता है। ऐसी परिस्थिति में अपनी सीमित करपना तथा अपने सीमित अनुभवों के कारण हम किव का साथ नहीं दे पाते और पीछे छूट जाते हैं। जिस प्रकार अन्धे भिखारी के हाथ में छोटी लकड़ो पकड़ा-कर उसका छोटा बालक चौड़े मार्ग पर तो धीरे-धीरे चलकर उसका पथ-प्रदर्शन सहज रूप में कर लेता है परन्तु जहाँ कहीं भी भीड़ अथवा भय होता है वह भिखारी को जल्दी-जल्दी चलने पर बाध्य करने लगता है और एक समय ऐसा भी आता है कि भीड़ के दबाव में अन्धे के हाथ की लकड़ी छोड़कर वह आगे निकल भागता है। उसी प्रकार किन, शब्दों और अलंकारों की लकुटि हाथ में देकर आगे चला चलता है और हमारा पथ-प्रदर्शन किया करता है, परन्तु उसके भावों की भीड़ और उसके कल्पना का आवेश उससे हमारा साथ छुड़ा देती है और शब्द और अलंकार की ही लकुटि हमारे हाथ में रह जाती है। उसी के सहारे हम काव्य-मार्ग पर चलने का प्रयत्न करते हैं और ऐसी परि-िस्थित में जो भी किटनाइयाँ हमें राह में भेलनी पर्डेगी उनकी कल्पना हम सहज ही कर सकते हैं।

त्रालोचक के लिए सबसे त्रावश्यक बात तो यह है कवि का उहेश्य कि वह सबसे पहले किव के उद्देश्य अथवा लच्य का श्रनुसन्धान करे, क्योंकि श्रपनी लचय पूर्ति के लिए उसे सभी अधिकार प्राप्त हैं। इस अधिकार के अन्तर्गत वह निरर्थक शब्दों का प्रयोग करने, श्रलंकारों को अपूर्ण छोड़ने, श्रवचित्त शब्दों का प्रयोग करने तथा प्रचितत शब्दों को दुहराने के लिए पूर्ण रूप से स्वतन्त्र है। यदि वह श्रपने लच्य की प्ति कर लेता है श्रोर श्रभीष्ट-सिद्धि कर सकता है तो हमें उसके विरुद्ध ग्रसन्तोष प्रकट करने का ग्राधिकार नहीं। ग्रानेक ग्रालीचक कवि के लच्य की श्रोर ध्यान न देकर उसके श्रर्थ-दोष श्रथवा मिश्रित श्रलंकार के प्रति श्रपना ग्रसन्तोष प्रकट किया करते हैं। मिश्रित ग्रलंकारों की ग्रपनी म्रालग उपादेयता है। म्रालोचक को तो केवल यह देखना है कि उनका प्रयो<mark>ग</mark> लच्य-पूर्ति तथा श्रभीष्ट-सिद्धि में सहयोग प्रदान करता है श्रथवा नहीं। यदि श्रलंकार के विभिन्न ग्रंग काव्य भाव को विकसित तथा श्रनुरं जित करते हैं तो उनकी उपयोगिता प्रमाणित है। यदि उनके द्वारा न तो काव्य-भाव का विकास होता है और न उसके अनेक अंग एक-दूसरे पर अवलंबित ही हैं तो उसकी कोई उपादेयता नहीं । कवियों का सर्विषय का॰यार्लंकार मानव-गुणारोप रहा है। उसका प्रयोग वे अत्यधिक मात्रा में किया करते हैं छौर उसकी उप-योगिता भी प्रमाणित है, क्योंकि उसके सहारे कवि अपने भावों को मनोनुकृत उत्तट-पत्तट सकता है और श्रभीष्ट-सिद्धि कर सकता है; हाँ इतना श्रवश्य हो<mark>ना</mark> चाहिए कि उसका लच्य स्पष्ट रहे और उस लच्य की श्रेष्ठता भी प्रमाण<mark>ित</mark> होती जाय । साधारणतः श्रेष्ठ ग्रालोचकों का यह कथन भी रहा है कि मानव-गुणारोप-श्रलंकार काव्य का सदैव से अविरत्न स्रोत रहा है : इसी प्रयोग द्वारा श्चनेक कवियों ने त्र्यपनी समुज्ज्वल काव्य-प्रतिभा का प्रमाण दिया है; इसी के द्वारा उन्होंने ग्रनेक नीरस विषयों तथा साधारण जीवन के श्रनुभवों में कान्य की श्रद्भुत श्रात्मा के दर्शन कराये हैं। भाषा के श्रनेक श्रंग भी स्वतः ऐसे हैं

जो सतत काव्य में मानवगुणारोप-श्रलंकार प्रयोग की प्रेरणा दिया करते हैं। भाषा की नैसर्गिक गति, सर्वनाम, किया तथा किया-विशेषण सभी के द्वारा यह प्रेरणा मिलती है। इसके साथ-ही-साथ इस ग्रलंकार-प्रयोग में हमारी भावनाएँ, हमारे विचार, हमारी चित्त-वृत्तियों के संघर्ष की कहानी भी छिपी रहती है, क्योंकि जीवन के विषय में हम जो कुछ भी सोचते-समभते हैं उन्हीं का गुर्णारोप जड़ जगत् पर किया करते हैं। इन प्रयोगों द्वारा हमारी मानसिक किया-प्रतिकियाएँ तीव होती रहती हैं त्रौर इनके द्वारा हम त्रपने को भी समक्तने में सफल होते हैं । दूसरे, मानवगुणारोप-श्रलंकार द्वारा हम संचेप में बहुत-कुछ कहने में सफल होंगे जितना साधारण रूप में कहने के लिए हमें अनेक पंक्तियाँ लिखनी पहेंगी। इसमें हमारी अनेक-रूपी भावनाओं की संचित्र समष्टि रहती है। संचित्र कथन तथा भाषा के कम-से कम अथवा श्ररुप-च्यय में ही काच्य का श्राकर्षण निहित है। इसी गुण पर काच्य-सुन्दरी का सौन्दर्य बहुत-कुछ ग्रंश में निर्भर है। हमारी भावनाओं को जब संत्रेप कथन की पायल पहना दी जाती है तो उनकी मंकार में एक अपूर्व सौन्दुर्य श्रा जाता है। परन्तु किव को इस विषय में सतर्क रहना श्रत्यन्त श्रावश्यक है, स्योंकि यदि उपमा तथा उपमेय के श्रनेक गुणों की विस्तृत व्याख्या की गई तो काव्य-सौन्दर्य कम होने की सम्भावना प्रस्तुत हो जायगी। दो-चार ही गुर्णों का त्र्यारोप काव्य-सौन्दर्य के लिए फलप्रद होगा। स्पष्ट है कि त्रालोचना-चेत्र का सबसे बड़ा श्रवगुण काव्य के शब्दार्थ पर जोर देने से प्रस्तुत होता रहता है; स्रोर स्रालोचकों को यह सदैव स्मरण रखना चाहिए कि श्रेष्ठ काव्य के यथोचित रसास्वादन के लिए बौद्धिक चेतनता तथा मान-सिक सतर्कता ग्रत्यन्त ग्रावश्यक है, क्योंकि इन्हीं दोनों की सहायता से शब्द, भाव, कल्पना तथा शैली इत्यादि का रहस्योद्घाटन हो सकेगा।

प्रत्येक श्रालोचक श्रथवा पाठक को यह भी स्मरण मानसिक एकामता रहना चाहिए कि श्रेष्ठ काव्य का रहस्य केवल चलताऊ रूप में पठन-पाठन के फलस्वरूप नहीं खुल सकता।

उस रहस्योद्घाटन के लिए मानसिक श्रम तथा एकाग्रता की आवश्यकता पढ़ेगी। केवल शब्दार्थ पर जोर देने से भी कोई लाभ नहीं होगा और आलो-चक को इस अनुसन्धान में लगे रहना पढ़ेगा कि कहाँ तक शब्दार्थ, कहाँ तक भावार्थ, तथा कहाँ तक संकेतार्थ किव की अभीष्ट-सिद्धि में सहायक हो रहा है और उसी माला में—उसे तीनों को—अपनी आलोचना में स्थान देना पढ़ेगा। यदि वह इन तीनों में से किसी एक पर ही किसी कारणवश जोर दे चलता है तो उसे काव्य का सम्पूर्ण रस न मिल सकेगा, क्योंकि किव तो श्रमीष्ट-सिद्धि के लिए श्रनेक मार्गों के श्रनुसरण करने में पूर्ण रूप से स्वतन्त्र है श्रौर हमें उसकी इस स्वतन्त्रता पर वन्धन लगाने का श्रधिकार नहीं। हमें केवल यही श्रधिकार है। हम उसकी श्रमीष्ट-सिद्धि के साधनों पर पूर्ण ध्यान रखें श्रौर श्रन्ततोगत्वा यह निश्चय करें कि उसको उन साधनों द्वारा कहीं तक सफलता मिली। हमें किव से यह पृष्ठने का श्रधिकार नहीं कि उसने श्रमुक साधन क्यों नहीं श्रपनाया, श्रौर श्रमुक लच्य श्रपने सम्मुख क्यों नहीं रखा; श्रमुक विषय क्यों चुना श्रौर श्रमुक शैली क्यों नहीं प्रयुक्त की। हमें जो-कुछ भी श्रधिकार प्राप्त है वह यह है कि श्रमुक साधन श्रपनाकर श्रौर श्रमुक शैली प्रयुक्त करके, कलाकार को श्रमीष्ट-सिद्धि में कहाँ तक सफलता मिली; किव का लच्य क्या था; उसके साधन क्या थे; उसकी सफलता की मात्रा क्या है। इन्हीं तीनों प्रश्नों के उत्तर पर श्रेष्ठ श्रालोचना श्राधारित रहेगी।

जैसा कि हम पहले संकेत दे चुके हैं, कवि के उद्देश्य लद्य का अनुसन्धान अथवा लद्य-साधन द्वारा काव्य के अर्थ में अनेक

श्रम उत्पन्न होंगे ग्रौर यदि ग्रालोचक ग्रथवा पाठक-वर्ग सतर्क न रहे तो वे उसकी सफल ग्राकोचना भी न कर पाएँगे। जब तक हम किव के उद्देश्य त्र्यथवा लच्य को भली-भाँति समक्त न लें हमें उसकी कविता का ऋर्थ लगाना दुष्कर होगा; ऋौर यदि हमने ऋपने बौद्धिक चातुर्य से उसका श्रर्थं लगा भी लिया तो हम काव्य की आत्मा को प्रहरण न कर पाएँगे। केवल श्चर्य के बल पर किव के लच्य को पूर्णरूपेण समक्त लेना कठिन है श्रीर जब तक हम दोनों को पूर्णतया हृद्यंगम न कर लेंगे हमारी त्रालोचना दूषित होगी। श्रालोचक को किव के लच्य के साथ साथ उसके लहजे पर भी पूरा ध्यान देना होगा, क्योंकि लहजे के कारण किव के ऋर्थ तथा उसके उद्देश्य, दोनों में ऋस्त-व्यस्तता था जाने की सम्भावना है। प्रायः लोगों की यह धारणा रहा करती है कि लहजे का महत्त्व केवल वार्तालाप ग्रथवा वादविवाद में ही रहता है परन्तु मनोविज्ञान तथा साहित्यिक श्रनुसन्धान ने यह सिद्धान्त निश्चित-सा कर दिया है कि काव्य-रचना में लहजे का महत्त्व भी कम नहीं। कभी-कभी तो ऐसा प्रतीत होगा कि कवि के लहजे ने ही उसकी कविता को श्रमस्व प्रदान किया त्रौर यदि उसका लहजा त्रमुक प्रकार का न होता तो उसकी त्रमुक कविता इतनी लोकप्रिय न हो पाती जितनी कि वह है। प्रायः ऐसी कविताओं में भाव तो सामान्य कोटि के होते हैं त्रौर कल्पना भी उत्कृष्ट नहीं होती परन्तु लहजा इतना सौष्टवपूर्ण तथा हृदयम्राही होता है कि कविता जबान पर चढ़

जाती है श्रौर भुलाए नहीं भूलती। कुछ श्रालोचकों का विचार है कि शैली का महत्त्व लहजे से श्रधिक है, परन्तु सच बात तो यह है कि लहजा ही शैली का प्राण है श्रौर जो-कुछ भी उत्कृष्टता श्रथवा रहस्य शैली में रहा करता है उसके पीछे लहजे की ही भाँकी बार-बार दिखळाई देगी। ज्यों ही लेखक श्रथवा किन पाठकवर्ग के प्रति श्रपना लहजा निश्चित कर लिया त्यों ही उसकी शैली की रूप-रेखा बनती जायगी श्रौर वह लहजा जितना ही सौष्ठवपूर्ण, जितना ही श्रौचित्यपूर्ण तथा जितना ही पाठकवर्ग के बौद्धिक श्रथवा मानसिक श्रमुभूतियों के श्रमुरूप होगा उतना ही काव्य की लोकप्रियता बढ़ती जायगी। किन के लहजे तथा पाठक के हृद्य दोनों में वही सम्बन्ध है, जो दो श्रनन्य मित्रों में होता है; श्राँखों-ही-श्रांखों में दोनों एक-दूसरे की बात समभ जाते हैं।

जिस कवि की कविता ग्रपना लहजा उचित स्तर पर नहीं रखती, लोक-प्रिय नहीं हो पाती। कभी तो लहजे से ऐसा ज्ञान होने लगता है कि कवि शित्तक के स्थान पर खड़ा होकर हमें पाठ पढ़ाने का प्रयत्न कर रहा है; कभी ऐसा माल्म होता है कि वह हमें निकृष्ट समक्तर त्रादेश दे रहा है श्रौर श्रपनी सत्ता जमाने का प्रयत्न कर रहा है श्रीर कभी ऐसा श्राभास मिलता है कि कवि हमारे वर्ग का ही प्राणी न होकर देव-लोक से श्राशीर्वाद देने में संलग्न हैं; भूल से अथवा अज्ञानवश अथवा अहंभाव के वंशीभूत होकर वह दो-एक ऐसे शब्द प्रयुक्त कर देता है अथवा प्रयुक्त वाक्यांशों में ऐसी भावना का संकेत देता है जो हमें किव के हृदय तक नहीं पहुँचातीं श्रीर उसका सहारा हुँ इने में बाधा प्रस्तुत करती हैं। हमें किव तथा उसके लच्य पर सन्देह होने लगता हैं। इम उससे श्रपनत्व स्थापित नहीं कर पाते। ऐसी दशा में न तो कवि लोकप्रिय हो पाता है स्रोर न उसकी कविता ही सर्वेष्रिय हो पाती है। जब तक पाठकवर्ग कवि में श्रपनत्व का श्राभास नहीं पाता; जब तक उसे यह विश्वास नहीं होता कि कवि उसीके जगत् का सामान्य प्राणी है; श्रीर जब तक यह धारणा घर बनाए रहती है कि किव का हृदय तो कहीं श्रीर है श्रीर उसकी भाषा का ही चमत्कार उसे प्राप्त है, तब तक वह उससे श्रलग-थलग श्रौर खिंचा-खिंचा-सा रहता है, क्योंकि जिस प्रकार सामाजिक व्यवहार में श्रौचित्य तथा समुचित विचार-प्रकाश की त्रावश्यकता पड़ती है उसी प्रकार काव्य में कवि का लहजा भी औचित्यपूर्ण तथा प्राह्म होना चाहिए। परन्तु श्रौचित्य का विचार सभी देशों तथा प्रत्येक काल में एक-सा नहीं रहता। उसका स्तर बदलता रहता है। इसी कारण किसी युग-विशेष के कवि तो पाठकवर्ग के पास वैसे हो त्राते हैं जैसे शिचक विद्यार्थी के पास श्रथवा मित्र, मित्र के पास श्रौर

कोई युग ऐसा भी याता है जहाँ कि पाठकवर्ग की कोई परवाह नहीं करते त्रीर अपने में ही व्यस्त रहते हैं। श्रीर यह एक नियम सा है कि अनुचित लहजे से अेप्ट से-अेप्ट किवता या तो अपना वांछित प्रभाव नहीं डाल पाती श्रीर भुला दी जाती है अथवा महत्त्वि हो जाती है। हाँ, कभी-कभी ऐसा हो सकता है कि वाञ्छित प्रभाव डालने के लिए किव कुछ विशेष शब्द-प्रयोग में श्रीचित्य की सीमा का थोड़ा-सा उछ्छन कर बैठे श्रीर ऐसी परिस्थित में पाठक को श्रीर भी सतर्क रहना पड़ेगा। यों तो किव को यह सहज श्रिवकार नहीं कि वह हम से वैसे ही वातें करे जैसे श्रेप्ट वर्ग के लोग निम्न वर्ग के व्यक्तियों से करते हैं, परन्तु उसे हम यह श्रिवकार तभी देने को प्रस्तुत हो सकेंगे जब वह हमें इसका पूर्ण विश्वास दिला दे कि उसकी वात इतनी महत्त्व-पूर्ण और हमारे लिए इतनी कल्याणकारी है कि उसे सुनने के लिए हमें उसे यह श्रिवकार देना ही पड़ेगा। नाम के वल पर नहीं केवल महत्त्वपूर्ण सन्देश के वल पर उसे यह श्रिवकार माँगकर यदि वह केवल ऐसी साधारण अथवा महत्त्वहीन वात कहता है जिसका श्रमु-भव हमें पहले से ही है तो हमें उस पर क्रोध श्राना स्वाभाविक ही होगा।

श्रालोचनात्मक कार्य में साधारणतः श्रालोचक इसलिए श्रोर भी पथअष्ट हो जाते हैं कि वे शब्द के श्रर्थ श्रोर श्रपनी निजी भावना दोनों को
श्रलग-श्रलग नहीं रख पाते, प्रायः दोनों के ही द्वारा श्रालोचनात्मक कार्य किंदिन
हो जायगा। इन्छ शब्द परम्परागत प्रयोग के कारण एक विशेष प्रकार के श्रर्थ
प्रहण कर लेते हैं; इन्छ श्रपनी ध्वनि-विशेष के कारण विशेष भावना का प्रसार
करने जगते हैं; श्रीर इन्छ सन्दर्भ के कारण नवीन विशेषता ग्रहण कर लेते हैं।
हमारी भावना का खेल तो हर स्थल पर रहा करता है श्रीर दोनों के पास
श्राते ही एक विचित्र प्रतिक्रिया श्रारम्भ होने लगती है, जिसके द्वारा श्रालोचनात्मक कार्य दुष्कर हो जाता है। इन्छ शब्द तो भावना का प्रसार पहले
करते हैं श्रीर अर्थ-प्रतिपादन बाद में; इन्छ श्रर्थ की श्रीर पहले ध्यान श्राहृष्ट
करेंगे बाद में भावना की श्रीर, श्रीर इन्छ ऐसे भी होंगे जो दोनों कार्य साथही-साथ करेंगे। इन सभी परिस्थितियों में श्रालोचक को पूर्ण रूप से सतर्क
रहना पड़ेगा।

कुछ त्रालोचक कविता के छन्द, गति, लय तथा काव्य का त्राकार मात्रा इत्यादि पर इतना जोर देते हैं कि वे काव्य की त्रात्मा तक नहीं पहुँच पाते; श्रीर कुछ ऐसे भी होते हैं जो उस श्रीर विजकुल विमुख तो रहते हैं परन्तु कविता के श्राकर्षण की परख नहीं कर पाते। श्रालोचकवर्ग कभी तो मात्रा श्रथवा पद गिनने में लग जाता है श्रथवा गित श्रीर लय की छान-बीन शुरू कर देता है; श्रीर जब किवता इन दोनों कसौटियों पर खरी नहीं उतरती तो उसकी निकृष्टता प्रमाणित की जाने लगती है। परन्तु वास्तव में यह दोनों प्रणालियाँ श्रेयस्कर नहीं; छन्द, पद, गित तथा लय विभिन्न वर्ग के पाठकों पर विभिन्न प्रभाव डालते हैं श्रीर पाठक की मानिसक स्थिति से उनका गहरा सम्बन्ध है। छन्द, पद, गित तथा लय कभी-कभी ध्वनि के समकच हार मान लेते हैं श्रीर जब ध्वनि श्रत्यन्त रुचिकर होती है तो सभी उसका श्राकर्षण ग्रहण कर लेते हैं। इससे यह प्रमाणित है कि छन्द के किसी एक श्रंग की विशेषता के कारण किवता श्रोवर नहीं कही जा सकेगी; उसमें सबका सहयोग नितान्त श्रावरयक है।

दूसरे वर्ग के पाठकों को कान्य की अलंकारिकता लुभाए रहती है। उनके लिए अलंकार ही कान्य का प्राण है और बिना उसके बहुल प्रयोग के वे सन्तुष्ट नहीं होते। परन्तु कुछ ऐसे भी होते हैं जो कान्य में प्रयुक्त अलंकार की अरेर ध्यान ही नहीं देते और यदि उनका ध्यान उस ओर आकृष्ट भी किया जाय तो भी उन पर कोई विशेष प्रभाव नहीं पड़ता। इसका कारण यह है कि जिन न्यक्तियों का अनुभव-संसार अधिकांशतः दृष्टि से सम्बन्धित रहता है वे प्रायः अलंकारों के प्रति अपूर्व श्रद्धा रखते हैं। वे अपने स्मृति-कोष में स्थित अनेक अनुभवों का प्रतिरूप अलंकारों में देखना चाहते हैं। परन्तु जैसा हम पहले कह चुके हैं स्थायित्व पाए हुए अनुभव हमारे कान्यालोचन में अनेक रोड़े अटकाते हैं और उनका प्रतिकार आवश्यक है।

काव्य के पठन-पाठन में सबसे साधारण धारणा यह रहा करती है कि किवता किसी-न किसी प्रकार श्रथवा किसी-न किसी रूप में हमारी किसी व्यक्त श्रथवा श्रव्यक्त भावना की तृष्टि करें। इसका ताल्पर्य यह है कि हमें यह श्राशा वरावर बनी रहती है कि जब या ज्यों ही हम किवता पढ़ेंगे हमें किसी-न-किसी प्रकार का सन्तोष श्रवश्य प्राप्त होगा, परन्तु सबसे रहस्यपूर्ण बात यह है कि हम स्वतः यह नहीं जानते कि हम किस श्राशा की पूर्ति की प्रतीक्ता किये बैंठे हैं। साधारण दिन-प्रतिदिन के जीवन में, श्रवकाश के समय हमें कभी तो मनुष्य के एकाकी जीवन की श्रवस्था उत्साहहीन बनाती है, कभी जीवन श्रीर मृत्यु के प्रश्नों पर विचार करते-करते हम जिमत हो उठते हैं; कभी विश्व के श्रगम विस्तार श्रीर मानव की हीनता देखकर हतप्रम हो जाते है; श्रीर कभी मनुष्य के श्रज्ञान का ध्यान श्राते ही उसे कोसने जगते हैं। ये भावनाएँ तथा विचार ऐसे हैं जो समय-समय पर उठते रहते हैं श्रीर हम यह चाहा करते हैं

कि साहित्य इन्हीं विचारों पर प्रकाश डाला करे और हमारी मानवी गुित्थयाँ सुलमाया करे। प्रायः इन्हीं भावनाओं का पूर्ण अथवा आंशिक प्रकाश हम काव्य तथा साहित्य में अपेलित समसने लगते हैं। शायद ही कोई विरला पाठक अथवा आलोचक हो जो काव्य के अधिकांश में इन्हीं उपरोक्त भावों का प्रकाश न हूँ इता हो। इसके साथ-ही-साथ हम यह सतत समक्ता करते हैं कि कविता के छन्द, शव्द, ध्विन इत्यादि में ही काव्य के सर्वगुण निहित रहते हैं और उनका हमारी मानसिक अवस्था से कोई सम्बन्ध नहीं। परन्तु वास्तव में काव्य जो-कुछ भी प्रभाव हमारे ऊपर डालने का प्रयत्न करता है; जो-कुछ भी आनन्द हमें दे पाता है और जितना भी कुछ हमें प्रेरित कर पाता है उसका उत्तरदायित्व काव्य के गुणों पर तो कम, हमारी मानसिक अवस्था तथा हमारे स्थायित्व पाए हुए भावों पर कहीं अधिक रहेगा। प्रायः इस रहस्य को हम न तो समक्त पाते हैं और न इसका महत्त्व ही जान पाते हैं। काव्य तथा साहित्य की सत्-समालोचना में इस प्रकार का अज्ञान वातक होगा।

श्रालोचकों की प्रायः यही धारणा रहा करती है कि महत्त्वपूर्ण विषय, विशिष्ट शब्द-चयन, समुचित छन्द-प्रयोग, सौष्ठवपूर्ण श्रलंकार, संचिप्त कथन, महत्त्वपूर्ण सन्देश, त्रादर्श दृष्टिकोग इत्यादि पर ही साहित्य तथा काव्य की महत्ता निर्भर रहती है। कुछ ग्रालोचक तो सिद्धान्त रूप में यह मानने लगते हैं कि जब तक कविता में कोई ग्रादर्श सन्देश न हो श्रौर श्रादर्शवाद का प्रचार न हो तव तक वह मृल्यहीन रहेगी। कुछ केवल माधुर्य तथा प्रसाद गुणों श्रीर काव्य की प्रेरक शक्ति के श्राधार पर ही काव्य का मृत्यांकन करते हैं। उनके लिए यह कहना ग्रत्यन्त सरल है कि कौनसी कविता ग्रच्छी है ग्रौर कौन निम्न कोटि की; परन्तु प्रत्येक कविता के गुर्णों के विवेचन में वे विफल रहेंगे। श्रालोचना-चेत्र के इन रूढ़िवादी सिद्धान्तों ने सत्-समालोचना की विशेष हानि की है और हमें कुछ ऐसे दृष्टिकोण अपनाने पर विवश किया है जिनसे साहित्य तथा साहित्यकार दोनों की हानि होती चली छाई है। इन्हीं के कारण हमारी निर्णय-शक्ति दूषित होकर शिथिल पड़ गई है ख्रीर हम काव्य की श्रात्मा ग्रथवा उसके ग्रन्य गुणों की परख में विफल रहते हैं। जिस प्रकार ऋतु-सम्बन्धी परिवर्तन जानने के लिए विज्ञानज्ञ ताप-मापक यन्त्र लगाकर सरदी-गरमी की मात्रा जानने का प्रयस्न करते हैं ख्रौर श्रपने मानसिक तथा शारीरिक अनुभव से उसका निर्ण्य नहीं करते, उसी प्रकार साहित्य-चेत्र के पाठकवर्ग तथा त्रालोचक नियमों की सूची सम्मुख रखकर साहित्य की श्रेष्ठता तथा हीनता का निर्णय किया करते हैं। हमारी रुचि तथा प्रवृत्ति का सबसे घातक

शत्रु हमारी निर्ण्य-शक्ति है। पग-पग पर हमारी रुचि हमारी निर्ण्य-शक्ति का वार सहन करती रहती है; श्रौर एक समय ऐसा श्रा जाता है कि हमारी रुचि शिथिल, निश्चेष्ट तथा प्राण्हीन होकर हाथ-पाँव डाल देती है। काव्य तथा साहित्य-चेत्र ने श्रव तक कोई ऐसा साधन श्रथवा यन्त्र नहीं निर्मित किया जिसके सहारे हमारी रुचि की श्रात्मा की रचा होती रहे श्रौर सत्समालोचना के विकास तथा उसकी प्रगति में बाधा न पड़े। जो भी निर्ण्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली हमारी रुचि श्रौर हमारे व्यक्तित्व को गौण रखेगी हमें सन्तुष्ट नहीं कर पाएगी।

वास्तव में काव्य अथवा साहित्य के मूल्य की परख सरल नहीं; उसके लिए कोई विश्वस्त साधन अथवा यन्त्र नहीं बन पाया है; और जो भी साधन हमें प्राप्त है, वह है हमारा व्यक्तित्व। इसी व्यक्तित्व की सहायता से तथा उसमें जो विभिन्न परिवर्तन होते हैं, उनमें हम काव्य की श्रात्मा तक पहुँच सकेंगे। कभी-कभी तो ऐसा भी होगा कि हम अपनी रुचि के समर्थन में न तो कोई तर्क-पूर्ण प्रमाण दे सकेंगे श्रीर न किसी विशिष्ट सिद्धान्त श्रथवा श्राधार को ही प्रमाणस्वरूप प्रस्तुत कर पाएँगे। श्रीर सिद्धान्त भी तो वस्तुतः केवल कुछ साधारण त्रुटियों त्रीर दूषित दृष्टिकोण को बचाने में ही सहायक होते हैं। उनके ऊपर काच्य की परख का समस्त उत्तरदायित्व नहीं रखा जा सकेगा। उनके द्वारा हमें यह सन्देश मिलता रहेगा कि काव्य की श्रात्मा श्रनेक रूप में हमें प्रभावित करती रहती है श्रीर हमें सतत सतर्क रहकर श्रालीचक का कार्य करना चाहिए; उसके द्वारा हमें यह प्रेरणा मिलती रहेगी कि हमें अपने व्यक्तित्व को भली भाँति तथा पूर्ण रूप से काव्यालोक के सम्मुख प्रसारित करना चाहिए। इसके फलस्वरूप जिस एकांगी दृष्टिकोण से हम कभी-कभी काव्य की परख कर चलते हैं उनका नियन्त्रण तथा परिष्कार होगा श्रौर हमें कान्य को सर्वोगीण रूप में हृद्यंगम करने का उत्साह प्राप्त होगा। नियम तथा सिद्धान्त तो केवल हमारी भूलें सुधार सकते हैं; वे स्वतः हमें काव्य की श्रात्मा का दर्शन नहीं करा सकते। श्रपनी रुचि के समर्थन में हमें जब कभी तर्क तथा नियम और सिद्धान्त के प्रतिपादन की आवश्यकता प्रतीत हो तो हमें उसी चरा यह समक्त लेना चाहिए कि कहीं कुछ गड़बड़ अवश्य है श्रौर हमें श्रेष्ठ त्रालोचक के पद से च्युत होने का खतरा है। जब कभी हम काव्य का पठन-पाठन आरम्भ करते हैं उसी च्रण हमारे व्यक्तित्व पर बहुत बड़ा उत्तरदायित्व त्रा जाता है। हमारे पुराने श्रनुभव-कोष श्रौर नवीन काच्या-नुभव दोनों के बीच हमारा व्यक्तित्व साकार हो उठता है। उसे यह निर्णय

करना पड़ता है कि क्या यह नवीन काव्यानुभव इतना मृल्यवान् तथा फल-प्रद है कि वह हमारे पुराने अनुभव-कोष में विशिष्ट स्थान प्राप्त कर सकेगा ? क्या हमारा यह श्रनुभव-कोष उससे श्राभूषित हो पाएगा ? क्या उसके ग्रहण करने में कोई कठिनाई होगी ? क्या कठिनाई इतनी श्रधिक होगी कि हमारा पुराना श्रनुभव-कोष कुछ काल के लिए श्रस्त-व्यस्त हो जायगा ? जब-जब इस नवीन श्रनुभव को फलप्रद रूप में ग्रहण करने में हमारे पुराने श्रनुभव-संसार में अस्त-व्यस्तता आने का भय होने लगता है तो हमें यह निश्चय-साहो जाता है कि कदाचित् यह नवीन अनुभव या तो निकृष्ट है अथवा प्रयोजन-हीन । इस प्रकार की धारणा घातक होगी । हमें श्रपने व्यक्तित्व द्वारा श्र<mark>पने</mark> श्रनुभव-कोप पर ताला नहीं डालना चाहिए। श्रनुभव चाहे नवीन-से नवीन क्यों न हो, चाहे वह श्रिधिक-से-श्रिधिक श्रस्त-व्यस्तता क्यों न लाए, यदि वह वास्तविक रूप में अनुभव है तो उसके लिए हमें स्थान बनाना ही पड़ेगा। सम्भव है कि यह नवीन अनुभव ही सबसे अधिक मूल्यवान प्रमाणित हो; सम्भव है कि पुराने श्रनुभवों के मृल्य इस नवीन श्रनुभव के मूल्य के श्रागे श्रोछे साबित हों। इस प्रंसग में सबसे श्राश्चर्य की बात तो यह है कि जब ऐ<mark>सी परिस्थिति या जाती हैं तब भी यालोचक एक प्रकार से उससे यनभिज्</mark>ञ ही रहता है। उसके मनस्तल में कैसा द्वन्द्व मचा हुन्ना है, इसका उसे किंचित्-मात्र भी ध्यान नहीं श्राता । हाँ, कभी-कभी उसे मानसिक उद्विग्नता का श्रनु-भव श्रवश्य होने लगता है परन्तु धीरे-धीरे यह समस्त द्वनद्व समाप्त हो जाता है <mark>और जब हमारे अनुभव-चेत्र में फिर एक बार शान्त बातावरण प्रस्तुत होने</mark> लगता है तब हम यह श्रनुभव करने लगते हैं कि इस प्रकार की हल<mark>चल</mark> एक प्रकार से फलपद ही है। शान्त जलाशय में कंकड़ फेंकने के पश्चात् जब हलचल समाप्त हो जाती है तो पानी श्रीर भी स्वच्छ दिखाई देता है उसी प्रकार श्रतुभव-चेत्र के हलचलों के समाप्त होते ही हमें काव्य की श्रात्मा का ज्ञान श्रीर भी सुलमें श्रीर सुथरे रूप में होने लगेगा। इस प्रश्न पर हम विस्तृत रूप में विचार करेंगे।

श्राधुनिक श्रालोचना-प्रणाली के श्रनुसार, कविता-पाठ मानव-मस्तिष्क की के पश्चात् श्रथवा उसी समय हमारे मानस में श्रनेक विशेषता मनोवेग तरंगित होते हैं। ज्यों ही हमारी दृष्टि कविता के श्रचरों पर पड़ी त्यों ही मनोवेगों का द्वार खुला। यही बात सभी कलाश्रों के देखने के पश्चात् होगी। कविता के मूर्त-रूप हैं शब्द, पद तथा पंक्ति; श्रोर ज्यों ही ये हमारे नेत्रों की परिधि में श्राते हैं मनोवेगों का संचालन होने लगता है। परन्तु यह संवालन सभी पाठकों के मानस में एक ही प्रकार का नहीं होता, क्योंकि हम सभी अपने साथियों से अनेक रूप में भिन्न हैं। हमारी शिचा-दीचा, संस्कार तथा रूढ़ि हममें यह पार्थक्य प्रस्तुत करती रहेगी; परन्तु मनुष्य होने के नाते मनोवेग सबमें रहते हैं और इसलिए उनका तरंगित होना भी अनिवार्य है। जैसा हम कह चुके हैं शान्त जलाशय में कंकड़ गिरने, अथवा हवा चलने, अथवा मगरमच्छ इत्यादि के लड़ने-सगड़ने के साथ-ही-साथ सम्पूर्ण जलाशय तरंगित तथा उद्देलित हो उठता है उसी प्रकार मानव का मानस भी तरंगित हो उठता है। यह उसका सहज स्वभाव है।

दूसरे, सभ्यता की ऐतिहासिक प्रगति का लेखा हमें यह बतलाता है कि हमारी शिचा पहले-पहल चित्रों द्वारा श्रारम्भ हुई श्रीर ज्यों-ज्यों सभ्यता का विकास होता गया चित्रों का स्थान शब्दों ने ले लिया। परन्तु सभ्यता का इतना चरम विकास होते हुए भी हमारे मानस में शब्दों के पर्याय-चित्रों की ही बहुलता रहती है; श्रीर ज्यों ही शब्दों का उच्चारण श्रारम्भ हुश्रा त्यों ही चित्र की रूप-रेखा बनने लगती है श्रीर ज्यों ही उच्चारण समाप्त हुश्रा चित्र श्रपने सम्पूर्ण रूप में प्रस्तुत हो जाता है। काव्य-चेत्र में तो यह तथ्य श्रीर भी गहरे रूप में प्रदर्शित होगा। काव्यानुभूति के चेत्र में, वास्तव में, हमारी भावनाश्रों से सम्बन्धित चित्र ही प्रकाश पाते हैं श्रीर उसी प्रकाशित चित्र को हम उस कविता का श्रथ्य कहते श्राप है। कविता के शब्द, प्रकाएक चित्र-रूप में हमारे मानस-पटल पर सिनेमा के चित्रों के समान लिंचने लगते हैं। ज्यों ही ये चित्र हमारे मानस-पटल पर खिंचने लगते हैं त्यों ही उनका श्रथं रूप हम हदयंगम करने लगते हैं। उदाहरण के लिए जैसे ही हम—

''तिरछे करि नैन दे सैन तिन्हें, समुभाय कछू मुसुकाय चली''

श्रथवा

"दिन श्रीधि के कैसे गिन्ँ सजनी श्रंगुरीन के पोरन छाले पड़े" पंक्ति का उच्चारण करते हैं, हमारे श्रनुभव-चेत्र में नव-वधू की संकोचपूर्ण सुद्रा का चित्र तथा उसकी श्राकांचा, सजजजता, संशय, सुकुमारिता तथा हताश विवशता का चित्र कमशः साकार होने जगता है। परन्तु साधारणतः ऐसा होता है कि जब हमारे मनोवेगों से सम्बन्धित चित्र उपस्थित होने जगते हैं तो वे श्रनेक होते हैं; श्रीर बहुत से तो ऐसे होते हैं, जिनका मूज भावना तथा मूज चित्र से कोई सम्बन्ध ही नहीं रहता श्रीर यदि रहता भी है तो बहुत दूर का। जिस प्रकार मुमक्खी के इत्ते पर श्राकर श्रनेक मिक्खयाँ भिन्निनाती तथा

छटपटाती हैं परन्तु एक छिद्र में केवल एक ही रह पाती है, उसी प्रकार मूल चित्र से सम्बन्धित श्रनेक सहकारी श्रथवा सम्बन्धी चित्र उठते तो हैं परन्तु मूल चित्र ही धीरे-धीरे स्पष्ट होने लगता है श्रीर दूसरे विदा होने लगते हैं। श्रेष्ठ ग्रालोचना इन्हीं गौरा ग्रथवा ग्रनेक दूसरे चित्रों को श्रलग-विलग <mark>करने</mark> का प्रयत्न करती है। वह श्रेष्ठ तभी होगी जब वह मूल चित्र की श्रोर संकेत देगी। परन्तु मूल चित्र के पहचानने में कविता की लय तथा उसमें प्रयुक्त छन्द पर भी, विशेष रूप में, इसका भार रहेगा। श्रौर जब तक हम छन्द श्रौर लय के रहस्य को भी स्पष्टतः नहीं समक्त लेंगे तब तक हमें मृज चित्र की पह-चान में कठिनाई होगी।

लय तथा छन्द का सौन्दर्य ऋौर उसका विवेचन

लय तथा छन्द का त्राकर्षण त्रौर उनका त्राकार प्रकार शब्द तथा ध्वनि की पुनरावृत्ति तथा हमारी प्रतीज्ञा की भावना पर निर्भर रहता है। ज्यों ही हमारी प्रतीचा सफल होगी छन्द तथा लय को भी पूर्णता प्राप्त होगी; उसकी विफलता में ही छन्द तथा लय की

श्राकृति विगड़ जायगी । परन्तु यह प्रतीचा हमारे मन में श्रव्यक्त तथा श्रस्पष्ट रूप में ही रहती है; हम उससे विकल नहीं होते। उदाहरण के लिए जब हम चौपाई की पहलो पंक्ति का पहला खगड

स्वन चारि-दस भूधर 'भारी' पढ़ते हैं त्यों ही हमारी प्रतीचा तीव हो जाती है श्रीर हम किसी ऐसे शब्द

की श्राशा लगाए बैठे रहते हैं जिसकी ध्वनि 'भारी' के श्रमुरूप होगी श्रौर ज्यों ही हम दूसरा खरड--'सुरकृति मेच वरषहिं सुखवारी'

पढ़ते हैं हमारी प्रतीचा सफल हो जाती है श्रीर हमें एक विचित्र प्रकार का त्रानन्द भाप्त होने लगता है। यदि कवि दूसरे खगड में 'वारी' के स्थान पर 'जल' शब्द का प्रयोग करता तो हमारी ध्वनि की प्रतीचा विफल रहती और हम ज्यों ही पढ़ते-

सुकृति मेघ वरषिं सुख जल त्यों ही छन्द की श्राकृति तो बिगड़ ही जाती, श्रानन्द के स्थान पर हमारी प्रतीचा की भावना को चोट भी लगती थ्रौर चौपाई हमें श्राकर्षित न कर पाती।

छन्द में श्रन्तिम शब्द श्रीर ध्वनि की पुनरावृत्ति, जैसा कि इम ऐति-हासिक खरड में कुछ श्रालोचकों के वक्तव्यों से स्पष्ट कर चुके हैं, हम में ए<mark>क</mark>

प्रकार के गर्व का भी विकास तथा उसका शमन करती है। श्रीर ज्यों ही उस गर्व की पूर्ति हो जाती है हमें अपूर्व आनन्द आने लगता है। यह बात उद् कवियों के मुशायरों से कहीं ऋधिक स्पष्ट होगी। ज्यों ही शायर ने पहला मिसरा पड़ा त्यों ही श्रोतावर्ग दूसरे मिसरे के श्रन्तिम शब्द कह उठते हैं; कभी-कभी तो शायर मिसरे का श्रन्तिम शब्द पढ़ता ही नहीं श्रीर श्रोतावर्ग ही उसे या तो उचरित करते हैं या बिना उसे सुने ही हुए वाह वाह करने लगते हैं। उनकी गर्व की भावना का शमन होता है श्रीर उन्हें श्रानन्द प्राप्त होने लगता है। शब्द तथा ध्वनि की यह प्रतीचा हमें गद्य-चेत्र में नहीं करनी पड़ती, इसीलिए साधारणतः गद्य में लय कम ही होता है। हाँ, श्रेष्ठ गद्य-लेखक ऐसे भी हुए हैं जिनकी पंक्तियों में भी लय की मात्रा बड़े सुचार रूप में दिखाई देगी। कविता अथवा पद्य में हमारी प्रतीचा रह-रहकर जाप्रत होगी, गद्य- " चेत्र में नहीं । हमारी प्रतीचा के त्राग्रह-दुराग्रह, उसकी सफलता-विफलता की गति में ही लय का जन्म होता है श्रीर शब्द भी श्रपनी शक्ति का पूर्ण प्रकाश तभी करता है जब वह लय की तरंग में पड़ जाता है। सरोवर का नील कमल, वेगवती लहरियों की गोद में भूलता हुआ, अपने पूर्ण सौन्दर्य को प्रकाशित करके हमारे हृदय में स्थान बना लेता है उसी प्रकार लय-सरोवर की तरंगों में मुखरित तथा विकसित शब्द अत्यन्त हृदयप्राही हो जाता है।

कभी-कभी क्या साधारणतः ऐसा होता है कि हमारी प्रतीचा सतत सफल होती रहती है और उसी के आग्रह के अनुसार शब्दों तथा ध्वनियों की पुनरावृत्ति होती चलती है; परन्तु जब सतत रूप में ऐसा होता रहता है तो थोड़ी देर बाद हम ऊब उठते हैं। कुछ शाब्दिक ध्वनियाँ ऐसी होती हैं जिनकी प्रतीचा अत्यन्त सरल तथा स्पष्ट रूप में होती है और उनकी पुनरा-वृत्ति का आनन्द कुछ देर तो रहता है मगर शीघ्र ही उसका लोप हो जाता है। यदि किसी कविता में बार-बार 'रहीं-रहीं, 'महीं-महीं', 'नहीं-नहीं' की पुनरा-वृत्ति बिना किसी आश्चर्यपूर्ण भावना के होती रही तो हम ऊबकर कविता पढ़ना बन्द कर देंगे। हमें हुन्द्र भी रुचिकर है। जब हमारी प्रतीचा और उसके प्रतिद्वन्द्वी किसे किस कल्पना में हुन्द्व छिड़ जाता है और किव ऐसी शब्द-ध्वनि ला देता है जिसे या तो हम सोच ही नहीं पाए या सोचते-सोचते अस-मंजस में पड़ गए तो हमें अपूर्व आनन्द फिर से प्राप्त होने लगता है।

श्रव रही कविता के पूर्ण श्राकार की परल । कौनसी श्रेष्ठ काव्य कविता श्रव्ही है, कौनसी महत्त्वहीन है, इन प्रश्नों का हल श्रालोचक तभी प्रस्तुत कर सकेंगे जब वे कुछ विशेष वातों का ध्यान रखेंगे। पहली वात तो यह है कि वे पूर्ण रूप से यह निश्चित कर लें कि किव जो कुछ भी अनुभव कराना चाहता था, करा पाया या नहीं। क्या उसे अपने मनोनुकृल सफलता मिली ? दूसरे, क्या किव का अनुभव मृल्यवान् है ? अथवा क्या उसका अनुभव मृल्यहीन तो नहीं ? तीसरी बात है, क्या किव ने जो भी माध्यम चुना वह उपयुक्त तथा उचित था अथवा नहीं ? उसमें तो कोई न्यूनता नहीं ? और चौथे किव के अनुभव, उसके चुने हुए लच्य, तथा उसके माध्यम में अपूर्व समन्वय है अथवा नहीं ? यदि नहीं तो न्यूनता कहाँ रही ?

साधारणतया ऐसा होता है कि जिस छुन्द को किव चुनता है उसके द्वारा किवता अपना पूर्ण प्रकाश नहीं पाती। कभी तो छुन्द का विस्तार इतना छोटा होता है कि किवता के विचार उसमें नहीं पनपते और कभी इतना बड़ा होता है कि काव्य-भावना उसके लिए छोटी पड़ती है। मुक्तक छुन्द के चुनाव में यह सिद्धान्त विशेषकर लागू होगा, क्योंकि जब तक मुक्तक छुन्द विस्तृत न होगा, प्रभावपूर्ण न हो पाएगा। छोटे पैमाने का मुक्तक छुन्द-काव्य विचार छुण्ठित ही करेगा। यही सिद्धान्त यूनानी मनीषियों का भी था। उनके विचारों के अनुसार कला को विशिष्ट रूप में ही अवतरित होना पड़ेगा; जो भी आकार वह प्रहुण करे उसमें छुछु-न-छुछ विशालता अवश्य होनी चाहिए। छुन्द-काव्य का आकार बनाया-विगाड़ा करता है।

दूसरे, प्रायः ऐसा होता है कि जो भी अनुभूति कवि पाठक को देना चाहता है वह निश्चित रूप में प्रकाश नहीं पाती और उसकी छाया-मात्र ही दिखाई पड़ती है। यह भी हो सकता है कि कवि पाठक के ऊपर इतना अधिक उत्तरदायित्व रख दे कि वह उसका निर्वाह न कर पाए और उससे इतनी अधिक आशा करे जिसकी पूर्ति वह कर ही न पाए। किव को पाठक पर उतना ही उत्तरदायित्व रखने का अधिकार है जितना वह स्वतः वहन कर रहा हो। उसने पाठक पर रखा मन-भर का उत्तरदायित्व; और वह अपना छुटाँक-भर भी बोम वहन करने को प्रस्तुत नहीं, ऐसी परिस्थिति में घोर वैषम्य प्रस्तुत हो जायगा।

इसके साथ-साथ, जो भी मनोवेग तथा भावनाएँ किव प्रस्तुत करे, वे उचित मात्रा में उच्च स्तर पर प्रवाहित होनी चाहिएँ। मनोवेग, चाहे किसी भी चेत्र का क्यों न हो, उचित तथा वाञ्छित मात्रा में ही प्रकाश पाने में उसकी सफलता होगी। प्रेम तथा मैत्री, क्रोध तथा छ्एा, गर्व तथा सन्तोष इत्याहि सामान्य चेत्र से जो भी मनोवेग प्रवाहित होते हैं, प्रायः ऐसा होता है कि हममें से छानेक उनसे तत्काल छोर गहरे रूप में प्रवाहित होने लगते हैं। कभी-

कभी श्रनेक कारणों से होन साहित्य के पढ़ने श्रथवा कला के महत्त्व को ठीक-ठीक न समक्त सकने के कारण हमारे दृष्टिकोण तथा हमारी मानसिक प्रतिक्रिया में एक प्रकार का स्थायित्व-सा श्रा जाता है। हम थोड़े ही में सन्तुष्ट हो जाते हैं। जिन स्थायित्व पाये हुए मनोवेगों को किसी कविता ने थोड़ा-बहुत तरंगित किया कि हम उछुल पड़ते हैं श्रोर साधुवाद कह चलते हैं। विशेषतः निम्न कोटि के साहित्य को पढ़ने से हमारे मानसिक चेत्र में जुते हुए खेतों के समान मेड़ें बन जाती हैं श्रीर उन मेड़ों के बीच थोड़ा पानी भी इकट्ठा होते ही हम विशाल सागर का श्रनुमान कर बैठते हैं।

उदाहरण के लिए जब माता-पिता युवा पुत्र से यह प्रश्न करते हैं कि उसे किस प्रकार की सुन्दर युवती पत्नी-रूप में प्राह्य होगी तो वह भावी पत्नी के गुरा तथा सौन्दर्य के तत्त्वों को न गिनाकर सिनेमा-जगत् की सुन्दरियों की श्रोर श्राँखों की कोर उठा देता है। हमारे मानुसिक चेत्र में सौन्दर्य की मर्यादा को मेहें वँध गई हैं; हम उनके परे सोच ही नहीं पाते। हमारी भावनाएँ इतना स्थायित्व पा गई हैं कि उनकी नैसिंगिक तीव्रता खो-सी गई है श्रौर जाली सिक्के की भाँति हमारी मानसिक प्रतिक्रियाएँ उस हो गई हैं। हमारी मनन-शक्ति चीए हो गई है: हमारे मनोवेग दो-ही-चार हिलकोरे खाकर शान्त हो उठते हैं। उनमें हमारे समस्त प्राण को प्रभावित करने की शक्ति नहीं रहती। वे किनारे पर ही टकराकर शिथिल पड़ जाते हैं श्रीर जीवन के विशाल सागर में, युद्ध-पोत के समान, लहरों के थपेड़ों को सहन करते हुए चितिज की श्रोर प्रयाण करने में विफल रहते हैं। हमारी मानसिक प्रतिकिया एक छोटे कमरे में प्रवाहित प्रतिध्वनि के समान वहीं चकर मारती रहती है: उसमें समस्त त्राकाश को गुञ्जरित तथा प्रतिध्वनित करने की शक्ति नहीं रहती। हमारे त्रिचार कृत्रिम शृङ्खलायों से सीमित हो जाते हैं, अवरुद्ध हो उठते हैं, सीमा की बेड़ियाँ पहन लेते हैं। श्रेष्ठ कवि इन्हीं सीमात्रों को विस्तृत करता है; कृत्रिम शृङ्खलाश्रों को तोड़ता है; श्रीर हमारे मानस में जमी हुई वालुका की भीत को विध्वंस करने में लगा रहता है। वह उस सिक्के में खन-खनाहट पैदा करना चाहता है। वह प्राणहीन में प्राण की प्रतिष्ठापना करना चाहता है।

स्थायित्व पाये हुए दृष्टिकोणों से साहित्य की न तो प्रगति हो सकेगी श्रीर न उसका मूल्यांकन ही किया जा सकेगा। ऐसे दृष्टिकोण बालकों में सहज रूप में, प्रौढ़ों में श्रमुकरण रूप में, तथा वृद्धों में स्वेच्छाचार तथा पांडित्य रूप में प्रस्तुत रहा करते हैं। ये मूल्यांकन की शक्ति को चीण, शिथिज तथा कुणिठत करेंगे।

साहित्य-चेत्र का यह भी एक साधारण सिद्धान्त है कि जो भी साहित्यिक कृति सभी वर्ग के व्यक्तियों को सभी काल में प्रभावित तथा श्राक्षित करती रहे उचकोटि की होगी; उसमें श्रमरत्व के गुण होंगे। श्रौर जो भी कृति कुछ ही ब्यक्तियों को तथा थोड़े समय के लिए ही श्राकर्षित करेगी उसमें श्रमरत्व के गुग न होंगें स्रौर वह साहित्य चिरस्थायी न होगा। परन्तु यह सिद्धान्त भी अममूलक होगा । इसका कारण यह है कि जब कभी हमें ऐसी कृति का उदाहरण मिलता है जो प्राचीन काल से श्राज तक त्राकर्षणपूर्ण है तो हम यह समक्ते लगते हैं कि सभी वर्गों के ब्यक्तियों को वह कृति समान रूप से प्रिय है। परन्तु बात ऐसी नहीं। सभी व्यक्तियों में रुचि-वैभिन्य स्वाभाविक है और जो भी रचना त्राज तक लोकप्रिय कही जाती है उसे सभी व्यक्ति त्रनेक दृष्टि-कोगों से पढ़ते हैं, परखते हैं स्त्रीर स्त्रानन्द उठाते हैं। स्त्रीर यह कहना अम-मुलक होगा कि सभी को वह एक ही प्रकार से रुचिकर है। शेक्सपियर तथा कालिदास भ्रथवा तुलसीदास का ही उदाहरण लीजिए। जिन-जिन व्यक्तियों ने इन महान् साहित्यकारों की कृतियाँ पढ़ी हैं सभी ने अपनी रुचि के अनुसार त्रपने दृष्टिकोण के श्रनुसार ही उसका श्रानन्द पाया है; सबका श्रानन्द-प्राप्ति का स्तर एक-सा नहीं। किसी को कालिदास की उपमा त्र्यानन्ददायिनी हुई तो किसी को उनकी भाषा श्रौर तीसरे को उनका वस्तु-निरूपण; किसी को शेक्सिपियर की कल्पना रुचिकर हुई, किसी को उनकी मानव-हृदय को थाहने की शक्ति त्रानन्ददायी हुई। ऐसे ही किसी को तुलसी की भक्ति रुचिकर हुई श्रीर किसी ने उनके परिवारादर्श को ही सराहा।

जो कला श्रथवा कलात्मक कृति ऐसी हो जो हमें प्राचीन काल से श्राक्षविंत करती श्राई हो उसके सम्बन्ध में यह ध्यान रखना श्रावश्यक है कि उसका
श्राधार हमारे वे ही नैसिंगिक मनोवेग हैं जो श्रत्यन्त सहज तथा सरल रूप
में हमारे चिरत्र में विकास पाते श्रा रहे हैं। कला इन्हीं मनोवेगों को इस प्रकार
सुन्यवस्थित तथा परिचालित करती है जो हमें श्रत्यन्त सन्तोषप्रद होते हैं।
प्रायः ऐसे मानव-मस्तिष्क, जो पुष्ट, स्वस्थ तथा उन्नत होते हैं, इस प्रकार
की कला द्वारा सन्तोष न पाते हुए भी सन्तुष्ट हो जाते हैं श्रीर यथासम्भव
उनकी भी तुष्टि उनके द्वारा हो ही जाती है। उनके भी सहज मनोवेग श्रपनी
तितिचा भूलकर जो भी उनके सम्मुख श्राता है, उससे सन्तोष पा जाते हैं।

यह भी सच है कि श्रनेक किव श्रपनी बात पाठकों तक पहुँचाने में इसिलिए श्रसमर्थ रहते हैं कि उन्हें पाठकों की सहानुभूति नहीं प्राप्त होती; उनकी बात को समम्मने के लिए कुछ विशेष अनुभवों की आवश्यकता पहती है। इसी कारण श्रेष्ठ कविवर्ग तथा साधारण पाठक एक दूसरे के बहुत समीप नहीं आ पाते। इसके साथ-साथ पौराणिक सन्दर्भ इत्यादि भी काव्य को समम्मने में कठिनाई प्रस्तुत किया करते हैं। जो लोग उन सन्दर्भों को समम्मते हैं और जो प्राचीन कथाओं से पिरचित रहते हैं, वे काव्य की आत्मा को बहुत-कुछ समम्म लेते हैं; और जो लोग इससे पिरचित नहीं रहते वे काव्य की आत्मा को पूर्णरूपेण समभने में असमर्थ रहते हैं। इसमें सन्देह नहीं कि जो व्यक्ति इन सन्दर्भों को पहचान लेंगे उन्हें एक विचित्र प्रकार के गर्व तथा आनन्द का अनुभव अवश्य होगा।

कुछ लोगों की यह धारणा भी रही है कि इन सन्दर्भों को पहचानने की जितनी चमता पाठकों में होगी उतना ही उनका समाज उत्कृष्ट होगा; श्रथवा उत्कृष्ट समाज, सन्दर्भपूर्ण काव्य का जन्मदाता होगा। परन्तु यह धारणा भी अमम् लक है। सन्दर्भपूर्ण काव्य दुधारी तलवार के समान है; इसके द्वारा कान्य उत्कृष्ट हो सकता है श्रीर इसके द्वारा सुरुचि का प्रसार भी सम्भव है; परन्तु इसके बहुल प्रयोग द्वारा काव्य में कृत्रिमता श्राएगी श्रौर कभी-कभी कवि के मानसिक त्रालस्य का भी त्राभास मिलेगा। इतना होते हुए भी सन्दर्भपूर्ण कान्य की अपनी अलग श्रेष्ठता है, क्योंकि जैसे-जैसे सभ्यता प्रगति करती जायगी हमारे श्रनुभव भी श्रनगिनत तथा श्रनेक होते जायँगे। कविवर्ग भी हमारी सभी श्रनुभूतियों को जाग्रत करने का प्रयास करेगा श्रौर उनकी कविता सहज रूप में सन्दर्भपूर्ण होती जायगी। न्यूनता केवल साधारण पाठक-वर्ग में रहेगी; क्योंकि वे ही समाज की समस्त श्रनुभूतियों को श्रपने मानस में एकत्र न कर पाएँगे । यह सही है कि ज्यों-ज्यों हमारी सभ्यता प्रगति करती जायगी काव्य श्रीर भी सन्दर्भपूर्ण होता जायगा; समसना-न-समसना पाठक-वर्ग का कार्य होगा । परनतु हम कवियों से इस बात की माँग श्रवश्य कर सकते हैं कि वे समस्त सन्दर्भों की तालिका श्रपनी पुस्तक के परिशिष्ट में जोड़ दें।

यह स्वाभाविक ही है कि साहित्यकार की श्रालोचना श्रान्य त्रालोचनात्मक उसके प्रशंसकों द्वारा लिखी जाय; वह शिष्यों द्वारा विचार भी लिखी जा सकती है; परन्तु प्रशंसक हो श्रथवा शिष्य उसमें श्रालोचक की कला श्रीर श्रालोचक की श्रात्मा भी होनी चाहिए; उसमें विद्वत्ता होनी चाहिए, उसमें साहित्यिकता होनी चाहिए। मित्रता श्रथवा पारिवारिक सम्बन्ध की रत्ता करने वाले प्रायः श्रच्छे श्रालोचक नहीं हो सकते। उनमें न तो श्रालोचक की भारमा होगी श्रोर न कला; केवल स्नेह तथा प्रेम के श्राधार पर सत्समालोचना नहीं <mark>लिखी</mark> जासकती।

साथ-साथ यह कहीं अच्छा होता कि जो व्यक्ति अपनी ईंप्या अथवा पाण्डित्य का बोम हल्का करना चाहते हों आलोचना न लिखकर कियात्मक साहित्य-निर्माण में अपना समय लगाएँ, क्योंकि इस प्रकार उनके समय का सदुपयोग होगा और साहित्य तथा साहित्यकारों की द्वानि भी नहीं होगी। कट्लक्त अथवा विवाक्त आलोचना साहित्य को जितनी चित पहुँचाती है कदा-चित् उतनी कोई अन्य वस्तु नहीं। इसलिए साहित्य की रचा के लिए यह परमावरयक है कि आलोचकवर्ग, जो केवल अपनी ईंप्या अथवा हेप प्रकाशित करने के लिए आलोचक वन बैठता है कियात्मक साहित्य जिस्ते, क्योंकि निकृष्ट कोटि के कियात्मक साहित्य से समाज की उतनी चित नहीं होती जितनी निकृष्ट आलोचना द्वारा होती है।

प्रायः यह कहा जाता है कि कियात्मक शक्ति की कियात्मक तथा तुलना में श्रालोचनात्मक शक्ति का स्तर नीचा है, श्रालोचनात्मक शक्ति का स्तर नीचा है, यह उसका मुख्य धर्म है, यही उसकी महत्ता का पोषक है और इसी के द्वारा मानव सर्वोच्च श्रानन्द की प्राप्ति करता है। परन्तु इस सिद्धान्त-निरूपण में हम यह भूल जाते हैं कि मनुष्य की इस कियात्मक शक्ति के चेत्र एक नहीं श्रनेक हैं। केवल साहित्य-सजन के चेत्र में हो उसकी कियात्मकता सीमित नहीं; श्रीर यदि ऐसा होता तो श्रनेक व्यक्ति सर्वोच्च श्रानन्द की प्राप्ति से विश्वित रह जाते। बहुत से व्यक्ति ऐसे भी हैं जिनकी कियात्मकता का चेत्र साहित्य-रचना न होकर केवल ज्ञान-प्राप्ति श्रथवा किसी उप-योगी वस्तु का निर्माण श्रथवा श्रुभ कर्म भी हो सकता है।

इस सम्बन्ध में एक दूसरी बात भी ध्यान में रखने योग्य है। वह यह कि श्रेष्ठ साहित्य श्रथवा श्रेष्ठ कला सभी युगों में समान रूप से नहीं पनप सकती। कियात्मक शक्ति की कुछ विशेष माँग हुआ करती है और जो युग वह माँगें पूरी कर सकेगा श्रेष्ठ-साहित्य तथा श्रेष्ठ-कला का दर्शन कराने में सफल रहेगा। परन्तु जब तक साहित्य की यह माँगें पूरी नहीं होतीं तब तक किया क्या जाय? इसका उत्तर यह है कि हमें वे विचार, वे वस्तुएँ तथा वे साहित्यक समिधाएँ धीरे-धीरे इकट्टी करनी होंगी। हमें उस दिन की प्रतीचा करनी होंगी जब समस्त सुविधाएँ प्रस्तुत करने की हममें शक्ति आ जायगी। सुख्यतः विचार ही कियात्मक साहित्य का आधार है, बिना इसके न तो उसकी रूप-रेखा

बनती है श्रोर न उसकी श्रात्मा ही तृष्त होती है।

कियात्मक साहित्य वास्तव में यह प्रयत्न नहीं करता कि वह नवीन विचारों का प्रसार करे; उसकी यह इच्छा नहीं कि वह श्रपने मौलिक विचारों की खोज द्वारा लोगों को स्तम्भित तथा श्राश्चर्यित करे। यह कार्य तो दर्शन-वेत्तात्रों का है। दर्शनज्ञ ही इसमें पटु होंगे; यह उन्हीं का चेत्र है। क्रियात्मक साहित्य का चेत्र दूसरा है। क्रियात्मक साहित्य का प्रमुख कर्तव्य है समन्वय तथा श्रभिव्यक्ति । उसे न तो कोई मौलिक सत्य हूँ इ निकालना है श्रीर न कोई विश्लेषण-पटुता ही दिखलानी होगी। उसे केवल प्रस्तुत श्राध्यात्मिक तथा ज्ञानवर्धक वातावरण में प्रसारित उन्नत विचार-श्रङ्खला को हृद्यंगम करना होगा, उसे परखना होगा श्रौर तदुपरान्त उनको श्रत्याकर्षक तथा समन्वित रूप में प्रस्तुत करना होगा; उनको देवी रूप देना होगा। उन्नत तथा समन्वित दृष्टि-कोण ही श्रेष्ठ साहित्य का श्राधार है, परन्तु श्रभाग्यवश न तो वाञ्छित वाता-वरण ही प्रस्तुत हो पाता है और न श्रेष्ठ साहित्य की रचना ही हो पाती है। इसिलए सभी देशों के साहित्यिक इतिहास में स्वर्ण-युग एक-ही-स्राध बार स्रा पाता है; इसीलिए श्रेष्ठ-से-श्रेष्ठ साहित्यकारों की रचनार्श्रों में भी कुछ-न-कुछ कमी कहीं-न-कहीं श्रवश्य रह जाती है। समुन्नत तथा उत्कृष्ट कला तथा साहित्य-निर्माण के लिए दो शक्तियों का संगम श्रावश्यक है-पहली शक्ति होगी कला-कार की ख्रौर दूसरी समय के ख्राग्रह की; ख्रौर जब दोनों का सहज संगम होगा तभी श्रेष्ठ साहित्य तथा श्रेष्ठ कला श्राविभू त होगी। दोनों श्रलग-विलग रहकर कुछ नहीं कर पाएँगे; एक के बिना दूसरी निष्किय तथा श्रीविहीन होगी। परन्तु यह कब श्रीर कैसे होता है इस रहस्य को दैव ही जाने, उस पर मानवी-नियन्त्रण नहीं।

परनतु इतना होते हुए भी आलोचक की शक्ति बहुत-कुछ इस और सहायता दे सकती है। वह ज्ञान, विज्ञान, दर्शन तथा इतिहास, नीति तथा अध्यात्म, कला तथा साहित्य, सब चेत्रों को अवगाहती हुई सबका यथार्थ तथा वास्तविक रूप प्रस्तुत कर सकती है। वस्तु की वास्तविकता तथा सत्यता को परखने में वह यथेष्ट सहायता दे सकेगी और कालान्तर में एक ऐसा ज्ञाना- समक वातावरण प्रस्तुत कर देगी जिसमें कियात्मकता पनपेगी, जिससे लाभ उठाकर वह समुन्नत कला को जन्म देगी। वह ऐसे विचारों का बीजारोपण, यत्र, तत्र, सर्वत्र, कर देगी जो धीरे-धीरे प्रस्फुटित तथा विकसित होंगे और कला तथा साहित्य को जीवनामृत देने में सहायक होंगे। हाँ, यह सही है कि आलोचना द्वारा प्रसारित इस वातावरण में वह स्वाभाविकता तथा नैसर्गिक

शक्ति नहीं रहेगी जो उसमें होनी चाहिए, परन्तु फिर भी जो कुछ भी सम्भव होगा उसमें कुछ-न-कुछ ऐसी शक्ति श्रवश्य रहेगी जो सन्तोषजनक तथा फल-प्रद होगी। कालान्तर में हम देखेंगे कि इस शक्ति द्वारा प्रसारित विचारों की श्रञ्जला धीरे-धीरे बढ़ती जायगी; वह समाज को श्रपने घेरे में समेट लेगी श्रौर उन्तत साहित्य तथा कला का श्राविर्भाव होगा।

किव के लिए भी यह श्रावश्यक है कि उसे संसार तथा जीवन का समुचित ज्ञान हो, क्योंकि विना इस गुण के वह श्रेष्ठ काव्य-रचना नहीं कर
सकेगा। विशेषतः श्राजकल का संसार तथा श्राज का जीवन इतना जटिल है
कि श्राज के किव को विशेष स्म-वृक्त से काम लेना पड़ेगा; उसमें श्रेष्ठ कोटि
की श्रालोचनात्मक शक्ति श्रपेचित होगी, श्रन्थथा उसका प्रयत्न विफल होगा।
इसी कमी के कारण वायरन नै-जैसे महान् किव की किवता श्रमरत्व न प्राप्त
कर सकी; इसके विपरीत गर्टा की किवता में श्रमरत्व के गुण श्राष्, क्योंकि
उनमें संसार तथा जीवन को सर्वांगीण रूप में परखने की चमता थी; उनमें
उसका वास्तविक रूप हृद्यंगम करने की शक्ति थी। प्रश्न यह है कि क्या
जीवन का विशाल श्रध्ययन कियात्मक शक्ति को चित नहीं पहुँ चाएगा?

श्रध्ययन तथा क्रियात्मक शक्ति का सम्बन्ध बहुत काल श्रध्ययन तथा क्रिया- से विवादश्रस्त रहा है। कुछ विचारकों का कथन है त्मक शक्ति कि श्रध्ययन के बिना क्रियात्मक साहित्य-रचना सम्भव नहीं श्रीर कुछ इसे श्रपेचित नहीं समस्तते। उदाहरण

के लिए यूनानी तथा रोमीय कलाकारों की च्रोर संकेत किया जायगा, क्योंकि उस युग में साहित्य की बहुलता न थी; शेक्सिप्यर को उदाहरण-रूप रखा जायगा, क्योंकि उनका अध्ययन नहीं के बराबर था। यदि वास्तव में देखा जाय तो इन कलाकारों को इसकी आवश्यकता ही क्या थी? उनका जीवन-काल तथा उनके समाज का ज्ञानात्मक तथा आध्यात्मक वातावरण ऐसा था, जो इस कमी को पूरा किया करता था; उस काल में उत्कृष्ट विचारों की ऐसी उमधारा प्रवाहित थी कि जिसमें सभी इवते-उतराते थे; नवीन विचारों तथा नवीन भावों से समस्त समाज उद्देखित तथा भेरित था ख्रीर इस समय के साहित्यकार सहज ही यह भेरणा अहण कर लेते थे ख्रीर उन्नत साहित्य-रचना कर सकते थे। यही कारण है कि अध्ययन की न्यूनता प्राचीन काल के कवियों के साहित्य

१. देखिए — 'ग्रंग्रेजी साहित्य का इतिहास'

२. जर्मन कवि

३. ''शेक्सपियर को न तो युनानी भाषा त्र्याती है त्र्यौर न रोमीय।''—जेन बॉनसन

मार्ग को श्रवरुद्ध नहीं कर सकी। समकालीन वातावरण ने यह कमी पूरी कर दिखाई। हाँ, जहाँ ऐसा श्रपूर्व वातावरण प्रस्तुत नहीं, वहाँ, जैसा कि हम पहले स्पष्टतया कह चुके हैं, श्रध्ययन तथा पठन-पाठन समुचित मात्रा में सहा-यता प्रदान कर सकेगा। पुस्तकें तथा श्रध्ययन-प्रवृत्ति प्राचीन युग की सम्पूर्ण छाया तो नहीं उसका कुछ-न-कुछ छोटा-मोटा प्रतिरूप श्रवश्य प्रस्तुत कर देगी श्रोर इसी छाया के सहारे वाञ्छित वातावरण प्रस्तुत हो जायगा।

साधारणतया श्रेष्ठ श्रालोचक के गुणों को केवल एक श्रेष्ठ श्रालोचक के शब्द में व्यक्त किया जा सकता है; यह शब्द है प्रमुख गुण-विराग विरति श्रथवा विराग। बिना इस गुण के श्रेष्ठ श्रालो-चना सम्भव न होगी। इस गुण को प्रयोग में लाते

ही आलोचक पत्तपातहीन हो जायगा; वह बिना किसी अनुराग के सबको सममेगा और परखेगा। वह प्रयोगात्मक वस्तुओं अथवा विचारों से दूर रहेगा और
उनकी ओर इतना सजग रहेगा कि उन्हें किसी प्रकार भी अपने की प्रभावित
न करने देगा। वह वे ही नियम अपनाएगा जो उस चेत्र में नैसर्गिक रूप में
लागू होंगे और यह नियम होगा विचार-स्वातन्त्र्य। वह अपने मस्तिष्क को,
(जो विषय उसके सम्मुख हैं) उस चेत्र में स्वच्छन्द रूप में विचरण करने देगा।
उसे किसी प्रचलित वाद की परवाह न होगी और न विचारों की उपयोगिता
अथवा अनुपयोगिता पर ही वह ध्यान रखेगा। राजनीतिक, सामाजिक अथवा
आर्थिक तथा धार्मिक लगाव-लिपटाव से वह परे रहेगा। संचेप में प्रायोगिकता
को वह लेश-मात्र भी प्रअय नहीं देगा।

बहुत से पाठक आलोचक से इस बात की आशा करेंगे कि वह उनका जीवन-मार्ग अशस्त करे, उन्हें विचारों तथा वस्तुओं की उपयोगिता तथा अनुपयोगिता का अनुभव कराए; वह अनेक सामयिक प्रश्नों पर अपनी सम्मित प्रदान करे, जिसके सहारे पाठकवर्ग या तो स्वतः अपनी सम्मित बनाए-बिगाड़े या आँखें मुँद्कर उसका अनुसरण करे। परन्तु आलोचक इन आशाओं की पूर्ति न करेगा। उसका मुख्य धर्म केवल एक होगा—संसार तथा जीवन के विशिष्ट विचारों का सुबुद्धिपूर्ण संचय अथवा उनका सम्यक् ज्ञान प्राप्त कराना, जिसके फलस्वरूप मौलिक तथा सत्य विचार-धारा का अविरल प्रवाह होता रहे। इस कार्य में उसे उचकोटि की ईमानदारी बरतनी पड़ेगी और उसमें अपूर्व मानसिक शक्ति अपेतित होगी। उसे यह कभी भी न भूलना चाहिए कि पाठकवर्ग बार-बार यह आग्रह करेगा कि आलोचक उसको ऐसा मार्ग सुमाए जो उसके लिए अयस्कर तथा उपयोगी हो; परन्तु इस आग्रह को

उसे अपनी श्रालोचनात्मक प्रतिभा के लिए घातक सममना पड़ेगा। इसका कारण यह है कि प्रायः सभी देशों का श्रालोचना-साहित्य इसी कमी के कारण दूषित हो गया है। श्रालोचकों ने श्रपने प्रमुख धर्म को भूलकर श्रपने को प्रायोगिकता के चक्कर में डाल दिया जिसका फल यह हुश्रा कि श्रालोचना श्रालोचना न होकर वर्ग-विशेष की चेरी हो गई। उसे पत्तपातपूर्ण होना पड़ा, उसका विराग तथा उसकी विरति लुप्त हो गई। प्रायोगिकता के श्राकर्षण ने उसे निर्जीव तथा निष्कल बना दिया। उसकी मानसिक स्वच्छन्दता विदा हो गई श्रीर वह बादों के पाश में जकड़ दिया गया, बन्दी हो गया।

इस विचार से यह निष्कर्ष नहीं निकालना चाहिए कि समाज में मनुष्य अपने को वर्गों में बाँटे ही नहीं छौर श्रपने निजी वर्ग के उपयुक्त विचारों का प्रकाश ही न करे। मनुष्य वर्गांकरण के लिए स्वतन्त्र है; उसे श्रपने वर्ग की प्रशंसा करने का पूर्ण श्रधिकार है; परन्तु उसे यह श्रधिकार नहीं कि वह इस कार्य में श्रालोचना का सहारा हूँ है। श्रेष्ट श्रालोचना न तो किसी वर्ग श्रथवा वाद-विशेष का श्राहर श्रथवा प्रचार करेगी श्रोर न उसमें लिप्त हो जायगी। वह न उनकी शत्रु होगी न मित्र, न सहकारी न सहयोगी। वह श्रपने कर्तव्य पर श्रटल रहेगी; श्रोर वह कर्तव्य सत्य तथा समुन्नत मौलिक विचार-धाराशों को प्रवाहित करते रहना है। जिस प्रकार बाढ़ के समय गंगा में हजारों धाराएँ बहती रहती हैं किन्तु प्रमुख धारा एक ही रहती है जो बाढ़ के उपरान्त भी उसी गति से बहती रहती है उसी प्रकार श्रालोचना की केन्द्रीय धारा भी श्रपने एकाकी रूप में समुन्नत तथा मौलिक विचार-वीथियों के साथ सतत निर्तिप्त तथा स्वच्छन्द होकर प्रवाहित होती रहती है।

श्रालोचक का दूसरा प्रमुख गुण होगा विस्तृत ज्ञान। विस्तृत ज्ञान उसे श्रापनी ही मातृ-भाषा के साहित्य का ही ज्ञान नहीं वरन् श्रान्य साहित्यों का ज्ञान भी श्रपेत्रित होगा श्रोर यि ऐसा न हुश्रा तो उसकी श्रालोचना थोथी, एकांगी तथा निम्न कोटि की होगी। जब श्रालोचक को श्रम्य देशों की मौलिक तथा उत्कृष्ट विचार-धारा का परिचय प्राप्त नहीं तो भला वह श्रपने ही देश के साहित्य को कैसे सर्वश्रेष्ट कह सकेगा। तुलनात्मक ज्ञान सत्-समालोचना का प्राण् है। यि श्रालोचक यह श्रामक विचार श्रपनाता रहेगा कि केवल उसी के देश में समुन्नत विचारों की उत्कृष्ट धारा प्रवाहित है श्रीर श्रम्य देश इससे वंचित हैं तो वह श्रालोचक तो नहीं राष्ट्रीय भाट श्रवश्य कहलाएगा।

इसमें सन्देह नहीं कि विचारों का साम्राज्य निस्सीम है। विचारों की

गित वायु की गित के समान कोई भी बन्धन नहीं मानती और संसार के सभी देशों की विचार वीथियों को इक्ट्रा करके उसे समन्वित कर, सत्समा- लोचना-सागर का निर्माण हो सकेगा। अगस्त्य मुनि के समान श्रेष्ठ श्रालोचक को ज्ञान के सागर को अपनी अंजुिल में भर लेना होगा। इसी के बल पर श्रेष्ठ श्रालोचक संसार तथा जीवन में जो भी उत्कृष्ट, मौलिक तथा उन्नत विचारों की सतरंगिनी कला विकीर्ण है उन्हें समन्वित करके श्रालोचना का मनोमुग्धकारी विशाल इन्द्रधनुष साहित्याकाश में खचित कर सकेगा।

एक महान् दर्शन वेत्ता का कथन है कि श्रेष्ठ साहित्य सहानुभूति-प्राप्ति की की कसौटी श्रेष्ठ लेखकों द्वारा नहीं निर्मित होती वह ज्यावश्यकता समकालीन पाठकों के मानसिक स्तर और सहानुभूति के बल पर ही निर्मित होगी। और यह सच भी है

क्योंकि प्रायः यही देखा गया है कि जनता तथा आलोचकवर्ग - दोनों की उपेचा ने श्रनेक मौलिक लेखकों को हतोत्साहित किया, जिसके फलस्वरूप लेखकों ने भविष्य के निर्ण्य पर ही अपने को छोड़ दिया और तत्कालीन आलोचकों तथा समकालीन पाठकों की उन्होंने रत्ती-भर भी परवाह नहीं की। इस कथन से यह प्रमाणित है कि कलाकार को उसके युग की कम-से-कम एक या दो साहित्यिक गोष्ठियों की सहानुभूति अवश्य प्राप्त होनी चाहिए। दोनों के पार-स्परिक सहयोग के फलस्वरूप ही युगका साहित्य श्रेष्ठ बन सका है; श्रौर इसमें सन्देह नहीं कि यदि दोनों में निरन्तर वैषम्य प्रस्तुत रहता तो न तो श्रेष्ठ लेखक ही जन्म ले पातं श्रीर न युग ही महत्त्व प्राप्त कर सकता। लेखकों तथा आलोचकों के सम्बन्ध में भी यही बात कही जा सकती है। यद्यि पुराने त्रालोचकों ने अपनी सम्मति के प्रदर्शन में अनैक भूलें की श्रीर उनका संशोधन ष्ट्रागामी काल के लेखकों ने ही किया, परन्तु इतना श्रवश्य है कि पुराने युग के लेखकों ने अपने विरोधी आजोचकों से होड़ न ली; उन्होंने उनके विरुद्ध विद्रोह का भएडा नहीं खड़ा किया; उन्होंने उनकी बात किसी-न-किसी ग्रंश में श्रवश्य मान ली। प्रायः उन्होंने पाठकवर्ग के विरुद्ध भी श्रपनी श्रावाज दुछ विशेष रूप में ऊँची नहीं की ख़ौर उन्हें यदि क्रोध भी ख़ाया तो ख़पने ऊपर, ख़पने भाग्य पर; श्रौर वे भविष्य पर श्राशा लगाए काव्य-सेवा में संलग्न रहे। उन्होंने साहित्य की अनेक रूढ़ियाँ अपनाईं, अनेक परम्परागत नियम भी अपनाए श्रौर श्रपनी प्रतिभा के श्रनुसार उन्हीं रूढ़ियों के श्राधार पर श्रेष्ठ काव्य तथा श्रेष्ठ साहित्य के निर्माण का प्रयास किया। उन्होंने प्राचीन रूढ़ियाँ ध्वरत नहीं कीं; उनमें बवंडर नहीं प्रस्तुत किया; उन्होंने उन्हें केवल हिलाया, उनका परिष्कार

किया श्रौर भीरे-भीरे उनकी साहित्य-सेवा श्रालोचक तथा पाठकवर्ग ने सहर्ष ग्रहण की।

परन्तु आधुनिक युग तो विद्रोह एवं विष्लव का युग है, नवीनता का युग है। लेखकवर्ग प्राचीन रूढ़ियों को देख-सुनकर अपनी आँख बन्द करके नाक पर रुमाल रख लेता है श्रीर मौलिकता की खोज में फिरता रहता है; चाहे वह मौलिकता कितने भी त्याग के पश्चात् क्यों न मिले । इस कार्य में अनेक सामाजिक परिवर्तनों ने भी बहुत सहयोग दिया जिनमें प्रमुख सहयोग छापे-खानों तथा पत्रकारों का था। पत्रकारों ने साहित्यिक रूढ़ि को अत्यन्त हीन प्रमाणित करके लेखकों को नवीन मार्ग हुँढ़ने पर उत्साहित तथा विवश कि<mark>या,</mark> जिसका फल यह हुआ कि रूढ़ि के पोषक परिडतों ने आधुनिक मौलिकता के विरोध में अपनी समस्त शक्ति लगा दी और इस विरोध को एक प्रकार के साहित्यिक च्रान्दोलन का रूप देने की चेष्टा भी की । इस पारस्परिक विरोध का फल यह हुआ कि आधुनिक साहित्यकार दो वर्गों में विभाजित हो गए— रूढ़ि के पोषक तथा रूढ़ि के ध्वंसकर्ता। श्रीर इन दोनों में वैमनस्य तथा पारस्परिक विरोध बढ़ता जा रहा है। ऐसी परिस्थिति में श्रालोचकों का कार्य श्रौर भी श्रधिक कठिन हो गया है; श्रौर ऊपर से हम इन श्रालोचकों को श्रपना निर्ण्य देने पर वाध्य करना चाहते हैं। उनसे हम यह आशा रखते हैं कि वे पचपातरहित होकर रूढ़ि की उपयोगिता श्रथवा श्रनुपयोगिता वतलाएँ, मौलि-कता की सतत खोज करें, साहित्यिक अनैतिकता-सम्बन्धी विषयों पर अपने विचार स्पष्ट रूप में प्रकट करें। उनसे हमें यह भी श्राशा बनी रहती है कि वे हमें सत्साहित्य श्रेष्ठ साहित्य तथा महान् साहित्य का परिचय देंगे श्रीर श्रपने श्रनेक गुर्णों तथा श्रनुभवों के सहारे हमारा साहित्यिक पथ-प्रदर्शन करते रहेंगे।

परन्तु वे श्रन्य गुरा हैं क्या ? वे श्रनुभव कौनसे हैं जिनके श्राधार पर त्रालोचक त्रपना कार्य सुचारु रूप से कर सकेंगे ?

अन्य गुरा

श्रालोचक को सफल श्रालोचना लिखने के लिए श्रालोचक के · प्राचीन साहित्य तथा प्राचीन युग का पूर्ण ज्ञान सतत अपेक्ति होगा। बिना इस ज्ञान के आलोचना का कोई भी श्रेष्ठ स्तर निर्मित नहीं हो सकता। जिस

प्रकार धनुर्धर अपनी प्रत्यंचा पर वाण जितना ही पीछे खींचेगा उतनी ही तीव गति से उसका वाण त्रागे जायगा, उसी प्रकार जो त्रालोचक प्राचीन युग तथा प्राचीन साहित्य का जितना ही पूर्ण ज्ञाता होगा उतनी ही उसकी आलो-चना अधिक शक्तिपूर्णं तथा कल्याणकारी होगी। परन्तु प्राचीन साहित्य में गति रखने वाले त्रालोचकों को श्रधिक सतर्क रहना पड़ेगा। इस सम्बन्ध में सबसे बड़ी कठिनाई यह होगी कि उनकी रुचि प्राचीन साहित्य में इतनी श्रधिक रहेगी कि नवीनता के प्रति वे उदासीन हो सकते हैं। प्राचीन युग के श्रेष्ठ साहित्य पर मनन श्रीर चिन्तन के फलस्वरूप उनकी रुचि में इतना स्था-यित्व भी त्रा सकता है कि उन्हें श्रीर कुछ रुचिकर ही न लगे। उनकी यह विकृत धारणा बन सकती है कि प्राचीन साहित्यकारों के समन्न ठहरेगा ही कौन ? साहित्य में जो कुछ भी ख्रादर्श प्रतिष्ठापित होने वाला था वह तो हो चुका श्रौर नवीन साहित्यकार या तो श्रनुकर्त्ता होंगे श्रथवा निम्न कोटिके कला-कार। इस प्रकार के रूढ़िग्रस्त विचार श्रेष्ठ श्रालोचना के लिए कभी भी हित-कर न होंगे। त्र्यालोचकों को सभी विदेशी साहित्यों में भी पारंगत होने की ब्रावश्यकता पड़ेगी, क्योंकि विदेशी साहित्य के ज्ञान के बिना उनका हृदय संकु-चित रहेगा श्रोर उनका दृष्टिकोण एकांगी होगा । विदेशी साहित्य-ज्ञान उनके रूढ़िगत विचारों का परिष्कार करेगा श्रीर उसी की सहायता से वे सभी देशों के श्रनेक-रूपी साहित्य का ठीक-ठीक मूल्यांकन कर सकेंगे। वे किसी भी नवीन कृति को 'युग-प्रवर्त्तक', 'युगान्तरकारी' श्रथवा 'निकृष्ट<mark>' एवं 'हीन' क</mark>हने में सहज ही हिचकेंगे श्रौर उनमें साहित्य का माप लगाने की इतनी शक्ति श्रा जायगी कि आलोचना की भूलें कम होंगी। जिस प्रकार बालक अपने सहपाठियों तथा सहयोगियों के साथ रहते-सहते, खाते-पीते स्रनेक सामाजिक गुण सीखकर निःस्वार्थता, सहयोग तथा सहानुभूति-प्रदर्शन में पट्ट हो जाता है उसी प्रकार श्रालोचक का प्राचीन तथा अन्य विदेशी-साहित्य-ज्ञान उसकी सहानुभूति का पोषण करता है, उसे निष्पत्त बनाता है तथा सभी देशों के साहित्य को सम्यक् रूप में समभने की प्रेरणा देता है।

श्रालोचना-चेत्र का यह एक साधारण श्रनुभव है कि प्रकारड पिरडत तथा श्रनेक विद्वान् श्रेष्ठ श्रालोचक नहीं बन पाते। इस नियम के कदाचित् दो या एक प्रतिवाद हों; परन्तु साधारणत्या यही देखा गया है कि श्रनेक कारणवश विद्वान् श्रेष्ठ श्रालोचक बनने में श्रसमर्थ ही रहते हैं। इसका प्रधान कारण यह है कि वे विशेषतः प्राचीन साहित्यकारों के हो प्रशंसक श्रोर प्राचीन साहित्य को ही सर्वश्रेष्ठ मानने वाले हो जाते हैं श्रोर उनके लिए किसी भी नवीन कृति की श्रेष्ठता, उपयोगिता तथा उसकी महत्ता समक्तना-समक्ताना श्रत्यन्त दुष्कर हो जाता है। इसके श्रितिरक्त वे प्रत्येक नवीन कृति में प्राचीन की छाया देखे बिना सन्तुष्ट ही नहीं होंगे। जब तक वह श्रालोचनार्थ कृति को श्रमुकरण-मात्र श्रथवा प्राचीन की जुलना में निकृष्ट न प्रमाणित करलें तब तक

उन्हें शान्ति नहीं मिलती । श्रमुक नवीन कृति पर किस प्राचीन ग्रन्थ की छाया है, उस पर किन-किन प्राचीन विचार-धारात्रों का प्रभाव पड़ा, किन-किन प्राचीन लेखकों अथवा उनकी कृतियों द्वारा नवीन लेखक को परेणा मिली, इसीके अनुसंवान में वे लगे रहेंगे। क्रियात्मक रचना की परखने के लिए प्रकार्ण्ड पारिडत्य लाभप्रद न होगा। एक जर्मन खेखक का यह कथन भ्रनेक श्रंशों में ठीक उतरता है कि श्रपूर्ण ज्ञान ही क्रियात्मक कल्पना को प्रेरित तथा उत्तेजित करता है; श्रौर जिन जिन लेखकों को प्राचीन युग का सम्पूर्ण ज्ञान था वे प्रायः क्रियात्मक रचना में ग्रसमर्थ ही रहे। यही बात ग्रालोचकों के विषय में भी कही जा सकती है। जो श्रालोचक, प्राचीन साहित्य का जितना ही ग्रधिक पोषक होगा उतनी ही उसके लिए नवीन की परख कठिन होगी। प्राचीन साहित्य के श्रनेक विद्वात् नवीन साहित्यिकों की कल्पनात्मक रचनाश्रों से विमुख रहे; उन्होंने नवीन चित्रकारों का विरोध किया श्रीर नवीन संगीतज्ञों के नवीन रागों की उपेचा की। साहित्य तथा ख्रालोचना के चेत्र में इस प्रकार का वैषम्य स्वाभाविक ही है, क्योंकि साहित्य तथा कला का सम्बन्ध हमारे मस्तिष्क से न होकर हमारे हृदय तथा हमारी अनुभूतियों से है; और यही कारण है है कि धर्म तथा राजनीति के चेत्र के श्रतिरिक्त जहाँ छोर-से-घोर विवाद छिड़े, वह साहित्य का ही चेत्र है।

कदाचित्, श्रेष्ठ श्रालोचक की पहचान यही रहेगी कि सौन्दर्यानुभूति चमता वह कला के श्रमेक तत्त्वों का तर्कपूर्ण विवेचन देने, उसकी व्याख्या करने तथा उस पर टीका टिप्पणी लिखने की श्रपेचा सौन्दर्यानुभूति को ही प्रश्रय दे। कला के हित के लिए विवेचन, व्याख्या, टीका तथा टिप्पणी की श्रावश्यकता तो श्रवश्य है श्रीर उसका श्रपना महत्त्व भी है परन्तु वह महत्त्व गौण है। प्रधानता सौन्दर्यानुभूति की शक्ति को ही दी जानी चाहिए। जो भी श्रालोचक सौन्दर्य को (चाहे वह कहीं भी हो) देखते ही श्राह्णादित हो उठे, जो भी श्रालोचक 'सत्यं' तथा 'सुन्दरं' का श्रालोक पाते ही श्रपनी श्रालों में उसकी चकाचौंध कर ले तथा जो भी श्रालोचक मौलिक भावनाश्रों श्रथवा शैली को देखते-समम्रते उत्साहित तथा उत्तेजित हो सके, श्रेष्ठ होगा। श्रेष्ठता प्राप्त करने के लिए उसमें सहज रसानुभूति की चमता श्रावश्यक होगी; उसे श्रपने मानस का द्वार सुस्थिर रूप में खोलकर सभी श्रलौकिक प्रभावों को प्रहण करना पड़ेगा। उस सहज रसानुभूति की व्याख्या तथा वर्गीकरण श्रीर उसका रहस्योद्घाटन तो बाद की बात है। पहले उसे उसी प्रकार सुर्य के तेज को देखकर, उस श्रीर उन्मुख हो, श्रपने विशाल हदय को

श्रालोकित तथा विकसित करना होगा, जिस प्रकार सूर्यमुखी विकसित हो उठती है। जिस प्रकार विजली का बटन दबाते ही कमरा प्रकाश से त्रालोकमान हो उठता है उसी प्रकार सौनद्र्य तथा मौलिकता के दर्शन होते ही आलोचक को श्रालोकित हो उठना चाहिए। परन्तु इस सिद्धान्त में एक कठिनाई भी है। वह यह कि श्रपनी श्रपरिपकावस्था में हम विशेषतया उन्हीं साहित्यिक कृतियों से प्रभावित होते हैं, जो हमारी अविकसित अथवा श्रांशिक रूप में विकसित भावनात्रों को उकसाती हैं। हमें श्रविशयोक्ति प्रिय होती है श्रीर उत्तेजनापूर्ण श्रंश ही सन्तोषप्रद होते हैं। रोमांचक भावों, राष्ट्र-प्रेम, पत्नायनवाद १ में हमारी रुचि रहती है। हम साहित्यिक कृतियों की श्रात्मा को समझने श्रीर उसमें पैठकर उसे देखने में श्रसमर्थ रहते हैं। श्रीर यही दशा श्रनेक साहित्यकारों की भी रहती है। वे भी कुछ वर्षों तक जन रुचि पर छाए रहते हैं; पत्रकारों द्वारा उनकी प्रशंसा में पृष्ठ-के-पृष्ठ छपा करते हैं और उनकी तुलना कालिदास, शेक्सपियर, मिल्टन इत्यादि महानू लेखकों से की जाने लगती है। श्रालीचकों द्वारा उनकी इतनी प्रशंसा होने लगती है कि साधारण पाठक श्रपनी स्वतन्त्र रुचि का प्रकाश कर ही नहीं सकते। परन्तु इस ब्रिट से बचने का भी साधन सरल है। त्रालोचकों तथा पत्रकारों को चाहिए कि वे श्रपनी रुचि को परिवर्तित करने में न कि कहें। उन्हें यह चाहिए कि वे नवीन कृति के प्रभाव को प्रह्मण करके उसको श्रवरय प्रकाशित करें: परन्तु श्रपना साहित्यिक निर्णय कुछ काल के लिए स्थगित रखें । उनकी महत्ता इसी में है कि वे प्रत्येक सौन्द्र्ययुक्त विषय श्रथवा विचार के सम्मुख हमें ला खड़ा करें श्रीर उसके मुल्य का निर्णय तत्काल न करके कुछ समय परचात् करें। हो सकता है कि पत्रकारों को यह सुविधा न प्राप्त हो सके परन्तु श्रेष्ठ श्रालोचक यह सहज ही कर सकता है। पत्रकार भी यदि चाहेंगे तो परिचय-मात्र देने के पश्चात् समालोच्य पुस्तकों का मूल्यांकन सुस्थिर तथा स्वस्थ रूप में कर सकेंगे। पुस्तक पढ़ने के उपरान्त समालोचक को अपने-आपसे यह प्रश्न पूछना चाहिए कि क्या अमुक लेखक की अमुक कृति का प्रभाव मेरे ऊपर स्थायी रूप में पड़ा है अथवा वह केवल चार दिन की चाँदनी थी: क्या उस पुस्तक ने मेरे अस्थायी भावों अथवा विचारों को ही प्रभावित तो नहीं किया श्रीर हमारे मानस में श्रपना स्थान भूल से बना लिया: कहीं सुक्ते अम तो नहीं हुआ; क्या कलाकार की कृति को मैंने कलाकार की ही श्राँखों से देखने की चेष्टा की है ? इन परनों के समुचित उत्तर पर ही श्रेष्ठ श्रालोचना की रचना हो सकेगी।

१. देखिए—'काव्य की परख'

वास्तव में सर्वश्रेष्ठ ग्रालोचक वही है जो मूर्तिमान सौन्दर्यानुभूति के लिए हमें प्रेरणा दे श्रीर सर्वश्रेष्ठ श्रालोचना वहीं है जो हमें श्रपनी इन्द्रियों द्वारा रसानुभूति देने में संलग्न रहे। यों तो अनेक साहित्यकारों ने आलोचना की अनेक परिभाषाएँ बनाई परन्तु सर्वश्रेष्ठ परिभाषा उन्नीसवीं शती के लेखकों ने ही निर्मित की। इस शती के एक श्रेष्ट लेखक का कथन है कि 'श्रालोचक की हैसियत से मैंने उसी को श्रपनाने की चेष्टा की जो मुक्ते रुचिकर हुन्ना श्रौर उस रुचि की ब्याख्या तथा उसका समर्थन, जब मुक्ते श्रावश्यक लगेगा श्रौर मेरी शक्ति के बाहर न होगा, में सदर्घ कहूँगा।' उसी शती के श्रन्तिम चरण में जिस व्यक्ति<sup>२</sup> ने श्रेष्ठ श्रालोचनात्मक सिद्धान्त का प्रचार करना चाहा वह श्रौर भी ग्रहणीय है-- 'श्रालोचक वही है जो कलाकार के गुर्णों को हृद्यंगम करके उनका विवेचन पाठकों के सम्मुख प्रस्तुत करे।' एक श्राधुनिक फ्रांसीसी साहित्यकार ने श्रालोचक को श्रानन्द का प्रसारक कहा है। इसमें कदाचित् किंचित्मात्र भी श्रतिशयोक्ति नहीं कि साधारण पाठकवर्ग की अपेचा आलोचक में कला की रसात्मकता तथा उसके द्वारा आनन्दानुभूति प्राप्त करने की त्रमता अधिक रहती है; और इसके पहले कि वह दूसरों को श्रानन्दानुभूति दे उसे स्वयं श्रपने को इस योग्य बनाना चाहिए कि उसके मानस में सहज ही ग्रानन्द की ग्रनुभूति ग्राती जाय। यदि वह स्वतः त्रानन्द का श्रनुभव नहीं करता तो वह दूसरों को उसकी श्रनुभूति कैसे देगा ? इसके साथ-साथ उसका दृष्टिकोण भी सर्वांगीण होना चाहिए, क्योंकि एकांगी दृष्टिकोण द्वारा निष्पत्त यालोचना श्रसम्भव होगी। श्रपने एकांगी दृष्टिकोण के वशीभूत श्रालोचक केवल उन्हीं कलाकारों द्वारा प्रभावित होगा जो उसे प्रिय होंगे; जिनके साथ उसकी सहानुभूति गहरी होगी । हाँ, इस एकांगी दृष्टिकोण् के फलस्वरूप यह बात त्रावश्यक हो सकती है कि त्रालोचक उस कवि त्रथवा कलाकार की सम्भवतः ऋति श्रेष्ठ श्रालोचना प्रस्तुत कर ले जो उसे प्रिय हो। चाहे इसके फलस्वरूप ग्रन्य कलाकारों की ग्रालोचना निष्पाण ग्रथवा दूषित हो परन्तु उसके त्रिय कलाकार की श्रालोचना श्रेष्ठ तथा महत्त्वपूर्ण हो सकती है। साधारणतया यह देखा जा रहा है कि समालोचकों

साधारणतया यह देखा जा रहा है कि समालोचकों प्रभावशाली व्यक्तित्व द्वारा लिखी ब्रालोचना में वैभिन्य नहीं होता; एक ही प्रकार की शब्दावली, एक ही प्रकार की शैली, एक ही

प्रकार का दृष्टिकोण सर्वत्र प्रस्तुत रहता है। एक ही समालोचक संगीत, साहित्य,

१. हैजलिट

२. वाल्टर पेटर

इतिहास, दर्शन, ऋर्थशास्त्र इत्यादि विभिन्न विषयों पर समालोचना प्रस्तुत करता है, जिसका फल यह होता है कि पाठकवर्ग का पथ-प्रदर्शन तो दूर वे पथश्रष्ट ही होते हैं। इन समालोचनात्रों में त्रालोचक के व्यक्तित्व के कहीं भी दर्शन नहीं होते; आभास मिलता है कि एक ही व्यक्ति दस आदिमयों की बोली बोल रहा है ग्रौर प्रत्येक बोल नीरस, शुष्क तथा प्राण हीन है। व्यक्तित्व-हीन प्रालोचना, पत्तपातपूर्ण श्रालोचना की श्रपेत्ता किसी भी रूप में प्राह्म नहीं होगी। वह त्र्यालोचक ही क्या, जो गिरगिट के समान रंग बदलता रहे! यथार्थतः त्रालोचक का व्यक्तित्व जितना प्रभावशाली होगा उतनी ही उसकी श्रा<mark>लोच</mark>ना भी प्रभावपूर्ण होगी श्रौर उतनी ही सफलता पूर्वक वह श्रनेक कलाकारों की त्रालोचना भी कर सकेगा। प्रभावशाली व्यक्तित्वपूर्ण त्रालोचक कला की प्रेरणा को भी सम्यक् रूप में महर्ण करेगा; उसे रसानुभृति भी उचित रूप श्रौर मात्रा में होगी । वह देर तक स्वान्तःसुखाय मनमाने <mark>रूप में कला के सागर में</mark> गोता लगाए बैठा न रहेगा और ज्यों ही उसे श्रानन्द तथा रस की श्रनुभूति होगी त्यों ही सुस्थिर रूप में वह उसकी अनुभूति पाठकों को देने लगेगा। संचेप में यह कहा जा सकता है कि श्रेष्ठ श्रालोचक वही है जो साहित्य द्वारा ग्रपने मानस को तरंगित करे, ग्रपनी चेतना तथा प्रतिभा द्वारा उसकी ब्याख्या तथा विवेचना करे और जो भी अपूर्व आनन्द की ज्योति उसे दिखाई दे उसकी पूरी मलक पाठकवर्ग को दे। त्रालोचक में भी कलाकार की कियात्मक प्रतिभा होनी चाहिए। साहित्य की मीमांसा, उसके विश्लेषण तथा व्यवच्छेद के पश्चात् उसमें पुनः प्राण-प्रतिष्ठा करके उसका मृत रूप दुवारा प्रस्तुत करने की न्तमता होनी चाहिए। आलोचक केवल विश्लेषक तथा विवेचक भी हो सकता है; वह पाठकों को कला के खनेक खंगों को खलग-खलग करके उनका खान्तरिक तथा बाह्य रूप दिखला सकता है; वह उसकी शक्ति तथा उसकी मौलिकता का मूल्यांकन भी कर सकता है। परन्तु साधारण लेखक की अपेता उसमें ज्ञाना-धिक्य, श्रनुभवात्मक शक्ति, विभिन्न साहित्य तथा कला-शैलियों का ज्ञान एवं कलाकार की कलात्मक ऋनुभूति को पुनः प्रकाशित करने की विशेष शक्तित होनी चाहिए। कलाकार की शक्ति तथा श्रतिशय श्रानन्दानुभूति की समता की प्रशंसा सभी त्रालोचकों ने की है। त्रालोचकों में भी उतनी ही मात्रा में यही गुरा अपेचित होंगे।

ग्राधुनिक युग के श्रनेक विद्वानों का विचार है कि निर्णियात्मक शक्ति श्रालोचक का कार्य केवल कला के सौन्दर्य की श्रनु-भूति देना है। कदाचित् यह विचार श्रसंगत है। श्रालोचक को सौन्दर्शानुभूति देना तो श्रावश्यक है ही, परन्तु उसके लिए एक बात और भी त्रावश्यक है-वह है उसकी निर्णयात्मक चमता। त्रालोचक से सभी वर्ग के पाठकों की यह स्पष्ट माँग रही है कि वह साहित्य तथा कला पर अपना निर्णय प्रस्तुत करे । परन्तु अनेक आलोचक इस कार्य से हिचकते रहे हैं। इसका कारण यह है कि प्राचीन युग के विरुद्ध जो प्रतिक्रिया आधुनिक युग में श्रारम्भ हुई उसी के श्रन्तर्गत श्रालोचना-सिद्धान्तों के विरुद्ध भी प्रतिक्रिया श्रारम्भ हुई। शाचीन युग के विचारकों ने नियमों का श्रनुशासन इतना कठिन श्रीर सिद्धान्तों का महत्त्व इतना श्रधिक बढ़ा दिया था कि किसी भी नवीन विचार, नवीन कृति, तथा नवीन शैंली को लोकप्रियता न प्राप्त हो पाई। प्राचीन पद्धति के ग्राधार पर की गई समालोचना, जो साधारणतया सामाजिक तथा नैतिक दृष्टिकोण से हुम्राकरती थी, कलाकार के हृद्य तथा कला की त्रात्मा तक नहीं पहुँच पाती थी; छौर यह पद्धति त्राठारहवीं शती के मध्य-काल तक प्रचलित रही । परन्तु ग्रहारहवीं शती के उत्तरार्द्ध तथा उन्नीसवीं के पूर्वार्द्ध में जो विष्लवकारी परिवर्तन राजनीतिक तथा सामाजिक चेत्र में हुए उन्हीं के प्रभाववश साहित्य-रचना-चेत्र में भी क्रान्ति छाई । इस क्रान्ति के फलस्वरूप त्रालोचना-चेत्र का यह एक विशिष्ट नियम हो गया कि नियमों की महत्ता कम की जाय; कला की कलात्मक ढंग से परखा जाय तथा प्रत्येक कला-कार के ऊपर पड़े हुए ग्रन्यान्य प्रभावों की भूमिका समक्ते के उपरान्त कलाकार के जच्य तथा उसकी पूर्ति के साधनों तथा श्रभीष्ट-सिद्धि का श्रनुसन्धान करके उसकी कला का मूल्यांकन किया जाय। कलाकार की कला सुन्दर, ग्रसुन्दर, श्रसाधारण, चाहे जैसी भी हो, हमें उसी की श्राँखों से उसे देखना होगा।

रोमांचक श्रालोचना-प्रणाली ने, जिसका प्रादुर्भात उन्नोसवीं शती पूर्वार्द्ध में हुश्रा, नवीन साहित्य-मार्गी का निर्माण किया श्रीर नवीन श्रालोचना-सिद्धान्तों को जन्म दिया। उसके पोषकों ने नियमानुगत तथा रूढ़िगत श्रालोचना-प्रणाली को हीन प्रमाणित किया। उनका यह सिद्धान्त बन गया कि कलाकार की शिचा-दीचा तथा उस पर पड़े हुए सामाजिक, श्रार्थिक श्रीर धार्मिक प्रभावों का निरीच्ण किया जाय; समय की गति पहचानी जाय श्रीर तदुपरान्त शेली का विवेचन किया जाय। राजनीतिक तथा धार्मिक पच्पात का दृष्टिकोण हेय समझा गया श्रीर कला का दृष्टिकोण ही श्रभिमत हुश्रा। परन्तु इतना होते हुए भी निर्णय देने की श्रावश्यकता कभी भी कम न समभी गई: इसी कारण श्रालोचक को निर्णय देना एक प्रकार से श्रनिवार्य-सा हो गया। परन्तु निर्णय देने का यह श्र्यं नहीं कि वह मनमाने रूप में दिया जाय।

वे ही निर्णय मान्य तथा सफल होंगे जो इस तथ्य को सदा ध्यान में रखेंगे कि कोई निर्णय आदर्श निर्णय नहीं; अपने मनोनुकूत सभी अपना निर्णय देने को स्वतन्त्र हैं श्रीर जब तक श्रालोचक, कला तथा कलाकार के श्रन्यान्य सम्बन्धों को हृद्यंगम न कर ले उसका निर्णय मान्य न हो सकेगा। निर्णय की ग्रावश्यकता को न समझना तथा उस उत्तरदायित्व से मुख मोड़ लेना श्रेष्ठ श्रालोचक के लिए कदाचित् हितकर नहीं । इस उत्तरदायित्व से चाहे वह कितना ही बचना चाहे उसे सफलता प्राप्त न होगी। चाहे वह उपन्यासकार के उपन्यास की कहानी बतलाए, चाहे वह किव की कविता के छन्द की व्याख्या करे, चाहे वह नाटककार के नाटकों के म्रंकों तथा गर्भाकों का लेखा रखे-इन सभी स्थलों पर उसे श्रपनी निर्णयात्मक शक्ति का प्रयोग करना ही पड़ेगा। उसे कुछ र्थशों को छोड़ना पड़ेगा, कुछ को अपनाना पड़ेगा, कुछ को महत्त्वपूर्ण समम्मकर उनका विस्तृत उल्लेख देना होगा श्रौर कुछ को महत्त्वहीन समभकर उनकी उपेचा करनी पड़ेगी। इसलिए त्रालीचक को निर्णय देने में श्ररुचि नहीं होनी चाहिए। उसे केवल इस बात पर सदैव तत्पर रहना चाहिए कि वह किसी भी वर्ग अथवा श्रेणी के साहित्य से विमुख न होगा। उसे प्रत्येक युग तथा देश की साहित्यिक रुचि का श्रमिवादन करना पड़ेगा; परन्तु वह यह कहने पर स्वतन्त्र श्रवश्य रहेगा कि श्रमुक साहित्यिक तथा श्रमुक युग का साहित्य उसे विशेष प्रिय है। यदि श्रालोचक बाह्यवादी <sup>१</sup> ढंग से ही साहित्य की त्रालोचना करेगा तो उसकी त्रालोचना शुब्क तथा नीरस होगी। उसे यह कहने का पूर्ण अधिकार है कि अमुक साहित्यिक मुक्ते जरा भी रुचि-कर नहीं; उसकी रचनाएँ पढ़ते ही मुक्ते निद्रा श्राने लगती है; श्रच्छा होता कि उसकी पुस्तकें मेरे पुस्तकालय में न होतीं। परन्तु उसे यह कहने का जरा भी श्रिधिकार नहीं कि दूसरे व्यक्ति उस साहित्यकार की रचनाएँ न पढ़ें; उसको रुचिकर न समर्भें; उसकी पुस्तकों को अपने पुस्तकालय में स्थान न दें। इस सम्बन्ध में उसे यह भी घोषणा करनी पड़ेगी कि यद्यपि श्रमुक साहित्यिक मुभे ब्ररुचिकर है परन्तु उसमें श्रेष्ठता है, भन्यता है, प्रतिभा है, मौलिकता है तथा जीवन-शक्ति है। इस सिद्धान्त के ग्रन्तर्गत सभी ग्राजीचकों को श्रपनी व्यक्तिगत रुचि के अनुसार अपने से यह पूछना पड़ेगा कि उन्हें यह नवीन कृति कितनी श्रच्छी या बुरी लगी ? मुक्त पर उसका कैसा प्रभाव पड़ा ? मुक्ते वह क्यों श्रीर कैसे प्रभावित करती है ? श्रीर उसके द्वारा जो श्रानन्द मुक्ते मिला उसके विशेष तस्व क्या हैं ? सर्वश्रेष्ठ तथा सर्वमान्य श्रालीचक वही

१. देखिए-'काव्य की परख'

होगा जो न तो रूढ़ि का अनुयायी होगा और न नियमों के पोछे पड़ेगा, और न बाह्यवादी रूप में ही साहित्य का मृल्यांकन करेगा। उसे अपनी रुचि के अनुसार ही साहित्य की अच्छाई-बुराई का निर्णय देना होगा। वह यह कभी नहीं कहेगा कि अन्य सभी पाठक उसीकी रुचि का अनुसरण करें। उसे दूसरों को भी वही स्वतन्त्रता देनी होगी जिसका वह स्वतः उपभोग करता है।

यदि श्रालोचकों को वर्गों में विभाजित करके श्रथवा कलाकार के लच्या उसकी पूर्ति का ध्यान रखकर श्रालोचना लिखने पर उन्हें उत्साहित किया जाय तो उपर्यु कत श्रालोचनात्मक कार्य श्रत्यन्त सरल हो जायगा। साहित्य के वर्गों के श्रन्तर्गत किसी की कृति को रखकर जब श्रालोचक उसका मूल्यां-कन करे तो उसे यह देखना चाहिए कि वह कृति उस वर्ग में कहाँ तक खप रही है श्रीर उस वर्ग में होने के फलस्वरूप उसमें कीन-कीनसे वाञ्छित श्रथवा श्रवाञ्छित तत्त्व हैं। यद्यपि साहित्य के वर्गीकरण के प्रति श्रनेक श्रालोचकों ने उपेचा दिखलाई है, परन्तु इस वर्गीकरण से लाभ की ही सम्भावना श्रिष्क रही। वर्गीकरण का श्रादर्श जब-जब श्रालोचकों ने श्रपनाया तब-तब उन्होंने श्रालोचक के एक श्रेष्ठ गुण की रचा की। परन्तु वर्गीकरण के साथ-साथ निर्णयात्मक शक्ति की श्रावश्यकता सदैव रहेगी। साधारणतया श्रालोचक साहित्य के वर्गीकरण के परचात् मूक रहने का प्रयत्न करते हैं; यदि वे श्रपना निर्णय भी प्रस्तुत कर सकते तो साहित्य के पाठकों का उपकार ही होता।

कुछ श्रालोचक युग को ही ध्यान में रखकर श्रालोचना लिखने पर तत्पर हो जाते हैं। उनका सिद्धान्त यह पूछना रहता है कि क्या श्रमुक कृति श्रमर रहेगी? क्या उसमें श्रमरत्व के श्रनेक गुण हैं? यदि हैं तो कौन-कौन? यह सिद्धान्त श्रनेक श्रंशों में श्रममुलक है। श्रालोचकों को श्रपने समय के पाठकों के लिए हो श्रपना मत-प्रदर्शन करना चाहिए; भविष्य के श्रालोचक ही भविष्य के पाठकों के पथ-दर्शक होंगे श्रीर श्राज के श्रालोचक को, भविष्य का ध्यान छोड़कर, श्रपने समय के पाठकों को ही सेवा करनी चाहिए। तत्का-लीन विचार-धारा के पचपात की भावना से सुरचित रहकर श्रालोचक को श्रपने समय के साहित्य को श्रपनी रुचि के श्रमुकुल परखना पड़ेगा। श्रालोचक जब-जब श्रपना सुस्थिर निर्णय श्रपने उत्साह तथा श्रपनी श्रानन्दानुभूति के श्राधार पर देगा तब-तब उसकी श्रालोचना श्रेष्ठ होगी।

श्रेष्ठ शैली

श्रालोचक के लिए यह भी श्रत्यावश्यक है कि कला-कार के समान वह स्वयं भी श्रेष्ठ तथा सुन्दर श्रौर चित्ताकर्षक शैली में श्रपने विचार प्रकट करे। उसकी शैली कदाचित् उसकी श्रालोचना से कम महत्त्वपूर्ण नहीं, क्योंकि श्रनेक श्रेष्ठ श्रालोचक श्रेष्ठ शैलो पर श्रधिकार न रख सकने के कारण श्रपनी लोकप्रियता न बढ़ा सके। कुछ त्रालोचक ऐसे भी हुए जिन्होंने साहित्य की त्रात्मा को पूर्णतया हृद्यंगम तो कर लिया, परन्तु उसका परिचय दूसरों को न दे सके; श्रीर यदि दिया भी तो श्रत्यन्त श्रस्पष्ट श्रथवा जटिल रूप में, जिसका फल यह हुन्रा कि न तो उनके विचार ही ग्राह्य हुए श्रौर न उनके पाठकवर्ग की संख्या ही बढ़ सकी । श्राधुनिक काल में यह परिस्थिति श्रौर भी स्पष्ट हो रही है। स्रालोचकवर्ग, पाठकों से दूर होता जा रहा है स्रौर जटिल तथा स्रस्वस्थ शैली के कारण हो यह सब हो रहा है। कभी-कभी यह शैली अप्रचलित शब्द प्रयोग करती है श्रीर कभी-कभी इतनी विशेष शब्दावली का प्रयोग करती है कि साधारण पाठकवर्ग उनका त्रर्थ समम्म ही नहीं पाता। एक श्रोर जहाँ विद्वान् त्रालोचकवर्गं जटिल तया दुरूह शैली का प्रयोग कर रहे हैं दूसरी स्रोर पत्रकार ग्रालोचना को निकृष्ट स्तर पर ले ग्रा रहे हैं। चलती-फिरती चुहचुहाती भाषा तथा त्र्याकर्षक शब्द-प्रयोग तथा मनोरंजक शैली त्र्रपनाकर वे समा-लोचना को 'चना जोर गरम' का लटका बनाए <u>ह</u>ुए हैं। उनका ध्येय केवल यही रहता है कि किसी-न-किसी प्रकार पुस्तक-परिचय पढ़ा श्रवश्य जाय श्रौर पाठकवर्ग पर उसका वैसा ही प्रभाव पड़े जैसा सिनेमा-जगत् की श्रभिनेत्रियों को देखने के पश्चात् पड़ता है। स्राज का स्रालोचक या तो विद्वान्-मण्डली का सदस्य है अथवा चटपटी समालोचना वालों के नवीन वर्ग का सदस्य है। उन्नीसवीं शती की सहज, सरल, स्वस्थ तथा सुरुचिपूर्ण झालोचना-प्रणाली की साहित्यिक घारा एक प्रकार से सूख-सी गई है। इस दृष्टि से इसी युग के त्रालोचकों का त्रमुसरण त्रपेचणीय होगा, क्योंकि इसी युग के समालोचकों ने अपनी विद्वत्ता घर-घर पहुँचाई, साहित्य की आत्मा की माँकी दिखलाई तथा एक अत्यन्त रुचिकर तथा साहित्यिक शैली में सौन्दर्य का दिग्दर्शन कराया । उन्होंने न तो विशेषज्ञ की शैली श्रपनाई श्रीर न ज्ञान-विज्ञान के चेत्र की विशेष शब्दावली का ही प्रयोग किया; उन्होंने केवल यह प्रयास किया कि उनके द्वारा पाठकवर्ग श्रेष्ठ साहित्य के निकट त्राता जाय श्रीर उसकी श्रात्मा का परिचय प्राप्त करता जाय।

श्राधुनिक ञ्रालोचना की रूप-रेखा

ष्राजकल के श्रालोचक प्राचीन साहित्य की बाल की खाल निकालने में सिद्धहस्त हो रहे हैं; वे यह चाहते हैं कि प्राचीन साहित्य का पूर्ण ज्ञान हमें पहले हो तभी हम किसी भी साहित्य को परखने योग्य हो सकेंगे। इसी लद्य की संम्मुख रखकर मनीविज्ञान-वेत्ता, मनस्तल-शास्त्रज्ञ, अर्थ-शास्त्री तथा नमाज-शास्त्रज्ञ, सभी साहित्यों के स्रोत, उसके प्रभाव तथा उसके अनेक तात्विः इ श्रंशों की व्याख्या करने तथा टीका-टिप्पणी में लगे हैं। सौन्दर्य-शास्त्री वाग् राख विद्याकर साहित्य-रूपी सुनहले पत्ती को पकड़ने का प्रयत्न कर रहे हैं श्रौर साहित्य के पीछे छिए हुए रहस्यमय स्तरों के अन्वेषण में व्यस्त हैं। उन्हें न तो श्राधुनिक साहित्य में रुचि है श्रौर न वे उसका मूल्यांकन ही कर रहे हैं। श्राज का जो साहित्य पल्लवित तथा पुष्पित हो रहा है उससे वे विमुख हैं श्रीर उसको वे महत्त्वहीन समक्त रहे हैं। श्रेष्ठ श्राली चक के श्रादर्श या तो उन्हें ज्ञात नहीं या वे उसकी मनमानी उपेना कर रहे हैं।

श्राधुनिक काल में एक यह भी श्रम फैला हुआ है कि साहित्यकार की श्रालोचक की श्रान्दर्यकता ही क्या ? साहित्यकार को श्रालोचक की श्राव-श्यकता श्रवश्य है श्रौर रहेगी। हाँ, उसका दृष्टिकोण परिवर्तनशील होना चाहिए। वह एकः ऐसा स्यक्ति है जो कलाकारों का शत्रु नहीं, मित्र है। वह उनका पथ-प्रदर्शन करता है; उनकी कमजोरियों की ग्रोर संकेत करता है; उनका कारण स्पष्ट करता है तथा अनको दूर करने की व्यवस्था बनाता रहता है। वह कलाकार की कला को अधिक अर्थपूर्ण बनाता है और कभी-कभी ऐसे भी तस्व िकाल रखता है, जो कदाचित् कलाकार को स्वप्न में भी ध्यान में न श्राए थे। साधारण पाठकों की अपेचा, जैसा हम पहले कह चुके हैं, त्रालोचक स्रधिक ज्ञानी तथा सावधान और सतर्क रहेगा। उसकी स्मरण-शक्ति भी अपूर्व होगी और वह प्राचीन तथा नवीन दोनों को सम्मुख रखकर दोनों की तुलनात्मक अच्छाई-बुराई प्रदर्शित कर सकेगा। वह कलाकार की मानिसक तथा श्राध्यास्मिक प्रगति का समुचित लेखा रख सकेगा, उन्हें सावधान करेगा थ्रौर उनकी कला को श्रेष्ठतर बनाने का खादेश देकर उसके साधन बतलाएगा। वह कलाकार पर पड़े हुए प्रभावों का परिचय उसको देगा स्रीर व्यक्तित्व की रचा करने तथा उसको समुचित रूप में प्रकाशित करने को उत्साहित करेगा। वह उसकी श्रनेवः कृतियों की तुलना श्रन्य विदेशी कलाकारों की कृतियों से करेगा श्रौर नवीन विचार-धाराश्रों का परिचय देगा। सफल श्रालोचक वही होगा जो श्राष्ट्रनिक कल**ाकारों की व**ल्पना-शक्ति, उनकी प्रतिभा, उनके श्रादर्श, दिव्य-जगत् की मूर्तिमान कल्पना हृद्यंगम करे श्रीर उसका परिचय दूसरों को दे। उसे कलाकारों को अपने ज्ञानालोक का सहयोगी बनाकर साहित्य-चेत्र में भविष्यवक्ता का श्रासन ग्रहेस्। करना पड़ेसा ।

साधारणतया लेखकदार्ग त्रालोचकों के कार्यों से अत्यन्त विचुव्ध रहा

है श्रौर यह बात नई भी नहीं। प्राचीन काल से लेकर श्राज तक साहित्यकार श्रालोचकों का विरोधी है श्रीर जब तक कि कोई महान् श्राध्यात्मिक परि-वर्तन नहीं होता और जब तक इन दोनों वर्गों के न्यक्ति एक दूसरे की महत्ता समुचित रूप से नहीं समभते तब तक यह द्वन्द्व प्रस्तुत रहेगा। परन्तु खेद तो इस वात का है कि जब हमारे शिन्ना-सिद्धान्त कहाँ-से-कहाँ पहुँचे, न जाने कितने विश्वविद्यालयों की संख्या बड़ी श्रौर साहित्य-ज्ञान-प्रसार की सुविधाएँ श्रनेक रूप में प्रस्तुत हुई, त्र्यालोचना चेत्र में कोई भी प्रगति न हुई। हमारे सौन्दर्यानु भूति की तीवता बढ़ाने के न तो शिष्ट साधन प्राप्त हुए श्रीर न हमारी रुचि का ही परिष्कार हुआ। इस परिस्थिति का मुख्य कारण व्यावसायिकता है। व्यावसा-यिक ता ने साहित्य-चेत्र को दृषित कर रखा है और इसीके वशीभूत पाठकवर्ग पुस्तक खरीदते समय यह सोचता है कि जितने पैसे वह व्यय कर रहा है उसके बदले में उसी मूल्य की वस्तु उसे मिल रही है श्रथवा नहीं । हमारी रुचि भी साहित्य की श्रोर कम होती जा रही है, क्योंकि समाज में धन की महत्ता बढ़ती जा रही है। 2 धन की महत्ता के साथ-साथ प्रेस ने भी श्रपने प्रचार-कार्य द्वारा ऐसी विषम परिस्थित ला दी है कि उसका प्रतिकार अत्यन्त कठिन हो गया है। जब पत्रकारों ने किसी लेखक को उचित अथवा अनुचित रूप में आगे बढ़ाया तो उसको नवीन पद पर श्रासीन रखने के लिए उसकी प्रशंसा में निरन्तर लेख छपते रहे श्रौर लेखक को भी अपनी मर्यादा बनाए रखने के लिए नवीन कृतियों की रचना करनी पड़ी। चाहे वे रचनाएँ किसी भी कोटि की क्यों न हों, प्रेस को अपनी प्रशंसा की बाढ़ उसी पुरानी गति पर रखनी पड़ी। इसका फल यह हुआ है कि प्रत्येक आधुनिक लेखक की तुलना कालिदास, भवभूति, शेक्सपियर तथा मिल्टन से की जाने लगी । इसके साथ-ही-साथ ऐसे उत्तेजनापूर्ण साहित्य की माँग बढ़ने लगी है कि इस बाढ़ को रोकना भी श्रसम्भव दिखाई दे रहा है। हमारी रुचि सत्-साहित्य से हटकर श्रभिनेत्रियों की जीवनी पढ़ने पर उतर श्राई है; प्राचीन साहित्य की चर्चा होते ही हमें नींद-सी श्राने लगती है श्रौर विद्यार्थीवर्गको यदि परीचाका भय न होता तो कदाचित् उनके पुस्तकालयों में 'जन्दन-रहस्य' तथा 'भूतनाथ' इत्यादि की कोटि की रचनाएँ ही स्थान पातीं। इस परिस्थिति का विस्तृत विवेचन हम प्रगतिवादी श्रालोचना के श्रन्तर्गत करेंगे।

१. देखिए-'सात एकांकी': चौराहा

२. देखिए-- 'काव्य की परख' : प्राक्कथन

पुसे पत्र-पत्रिकान्त्रों का प्रकाशन, जो धन की परिस्थिति का अपेचा सुरुचि-प्रसार पर ही अपना लच्य केन्द्रित निराकरण करें।

२. ऐसे लेखकों तथा साहित्यकारों का पोषण, जो सत्-साहित्य में सुरुचि के प्रचारक हों।

- ऐसी साहित्यिक गोष्टियों का निर्माण, जो समय की रुचि का परिष्कार तन, मन, धन से करे और वैमनस्य तथा प्रतिस्पर्धा को तिलांजिल दे।
  - ४. सतर्क ग्रालोचकों का ग्रमिवादन।
- र. साहित्य को धर्म, राजनीति इत्यादि के विषम प्रसार से दूर रखा जाय।
- ६. श्रन्वेषण तथा श्रन्वेषकों को सुविधाएँ दी जायँ, जो साहित्य-ज्ञान का प्रसार करें।
- ७. ऐसे शिच्कवर्ग की संख्या बढ़ाई जाय, जो विद्यार्थियों को सत्-साहित्य-रचना में उत्साहित करें। उनमें यह कहने का साहस हो कि अमुक विषय पर सौ पुस्तक हैं जिनमें निन्यानवे निरर्थक हैं।
- प्त. केवल पाठान्तर वतलाने वाले तथा पाठ-शुद्धि में लगे हुए शिचकों की अपेचा ऐसे शिचकों को प्रोत्साहन मिले, जो कलाकार की साहित्यिक कला के प्रति विद्यार्थियों का ध्यान आकर्षित करें।
- साहित्यकारों की व्यक्तिगत जीवनी के चटपटे स्थलों पर लेखक प्रकाश न डाले, वरन् उनकी कला की ही मीमांसा करे।
- १०. समाज की श्रस्थिर रुचि की लेखकवर्ग परवाह न करे श्रीर समाज-शास्त्रियों के एकांगी दृष्टिकोण से बचा रहे।
- ११. त्रालोचना की भाषा सरल, सुस्पष्ट हो तथा अनेकरूपेण शब्द-जाल से मुक्त रहे।
- १२. नवीन साहित्यकारों का समुचित प्रथ-प्रदर्शन हो श्रीर उन्हें प्रोत्सा-हन मिले।
- १३. पत्रकारों की पत्रकारिता तथा प्रेस की व्यावसायिक नीति से लेखकों तथा साहित्य की सुरचा हो। श्रीर प्राचीन साहित्य के प्रति पाठकवर्ग में रुचि उपजाकर उन्हें नवीनता की श्रीर श्रग्रसर किया जाय, क्योंकि श्रेष्ठ कला-कार श्रेष्ठ पाठक-समाज सदैव श्रपेचित समर्केंगे।

: দ :

बौद्धिक सहानुभूति तथा क्रियात्मक आलोचना-प्राणली की आवश्य-

आलोचक का कार्य कता के अन्तर्गत पिछले पृष्ठों में हम जिन आलो-चनात्मक तत्त्वों का विश्लेषण कर आए हैं उनसे यह स्पष्ट होगा कि साहित्य अथवा कला के हित्र में आलोचक साधारणतः दुभाषिए का कार्य करते हैं और जो व्यक्ति इस कार्य में जितना ही दच्च होता है उतनी ही उसके विचारों की प्रशंसा होती है। आधुनिक युग तो, जैसा हम स्पष्टतः प्रमाणित कर चुके हैं, वास्तव में औद्योगिक तथा व्यापारिक युग है और इस युग में यदि कला और साहित्य भी व्यापार की वस्तुएँ बन जायँ तो उसमें आश्चर्य ही क्या, और जिस प्रकार व्यापारिक चेत्र में हमें खरीदारों तथा दलालों, विज्ञापकों तथा प्रशंसकों की आवश्यकता पड़ती है उसी प्रकार साहित्य और कला को परखने, उसके प्रभाव को आँकने तथा उसके मूल्य को समक्तने के लिए भी कुछ ऐसे व्यक्तियों की आवश्यकता पड़ेगी जो हमें उसकी उपयोगिता तथा अनुपयोगिता, सफलता अथवा विफलता का विवेचन दे सकें।

उपरोक्त विवेचन से यह निष्कर्ष भी सहज ही निकल सकता है कि व्यापारिक चेत्र के समान ही कला-चेत्र में दलालों के समान श्रालोचक भी कुछ वस्तु श्रों की प्रशंसा करके उनकी माँग बढ़ाएँ श्रोर कुछ की निन्दा करके उसकी माँग घटाएँ। परन्तु श्रालोचक कला के व्यापार-चेत्र का दुभाषिया होते हुए भी श्रपने कार्य की कुछ सीमाएँ बाँध लेता है। कदाचित् वह यही श्रेष्ठ समक्ता है कि श्रपनी सुबुद्धि, तर्क तथा सत्साहित्य-ज्ञान के बल पर साहित्य श्रथवा कला की श्रनुभूति दूसरों के हृदय में जागत करे श्रोर जो-जो पाठक उसके प्रभाव को हृदयंगम न कर सकें उनके हृदय में उसकी श्रनुभूति जगाए श्रोर जहाँ कहीं भी यह श्रनुभूति हलकी श्रथवा दुरूह हो उसे सहज रूप में तीव करे।

जैसा हम पहले संकेत रूप में कह चुके हैं और जैसा कि कुछ विद्वानों का विचार भी है, आलोचकों का कार्य भी कलाकारों के समान ही कियात्मक है। कलाकार कलापूर्ण वस्तु के निर्माण के पहले अपनी रुचि के अनुसार संसार अथवा कल्पना चेत्रों से सामग्री एकत्र करेगा, उनमें चुनाव करेगा, उनकी उपयोगिता युच्पयोगिता देखेगा, और चुनी हुई चीजों में सौन्दर्य की सृष्टि करके उन्हें मोहक रूप देकर हमारे हृदय को छूने का प्रयास करेगा। इसी तथ्य को समम्कर अंग्रेजों के एक श्रेष्ठ नाटककार विया गद्य-लेखक ने कहा था कि बिना श्रालोचनात्मक ज्ञान के कला का सौष्ठवपूर्ण निर्माण कठिन ही नहीं वरन् असम्भव भी है। और इसी विचार के आधार पर कुछ लोगों ने यह धारणा बना ली कि प्रतिभाहीन कवि आलोचक बन बैठता है और काव्य-लेत्र में विफल

१. ग्रॉस्कर वाइल्ड

होने के पश्चात् श्रालोचना लिखकर प्रशंसा प्राप्त करना चाहता है। कदाचित् यह विचार इस प्रमाण से श्रीर भी पुष्ट होगा कि श्रनेक कवि श्रपना काव्य-स्रोत सुखने के पश्चात् श्राजोचना-चेत्र में श्रा गए । श्रंग्रेजी साहित्य में तो इसके अनेक उदाहरण मिलेंगे और द्दिन्दी में भी कुछ कम नहीं। परन्तु श्रंश्रेजी-चेत्र के सम्बन्ध में इतना श्रवश्य कहा जायगा कि कवियों ने कभी-कभी स्वयं ही श्रपने काव्य की ऐसी ग्रालोचना प्रस्तावना के रूप में लिख डाली, जो श्रालोचना-जगत् की श्रपूर्व निधि मानी जाती है। इस दृष्टि से श्रालोचक की भी कार्य-शैली, कवि की कार्य-शैली से अनेक अंशों में मिलती-जुलती रहेगी। कवियों के समान श्रालोचक भी श्रपने व्यक्तित्व के माध्यम से कलापूर्ण सामग्री, उसके चयन श्रौर नियमन का विवेचन देते हैं। दोनों ही श्रपनी श्रपनी श्रमु-भूति पाठकों के सम्मुख रखते हैं ग्रौर दोनों ही कल्पना का सहारा लेकर श्र<mark>पना</mark> चिन्तन श्रौर श्रध्ययन प्रस्तुत करते हैं। परन्तु दोनों के कार्य समानान्तर होते हुए भी दोनों में विशेष प्रन्तर है। कलाकार की प्रतिष्ठा होती है कला के खुजन में; श्रालोचक की प्रसिद्धि होती है उसे श्रनुभवगम्य बनाने में। श्रा<mark>लो</mark>-चक कलाका श्रन्वेषक है श्रौर कलाकी श्रोर हमारा ध्यान श्राकर्षित करके हमारे इदय में उसके प्रति स्थान बनाना ही उसका प्रधान लच्य रहेगा।

यह तो सर्वसम्मत है कि कला का प्रमुख ध्येया समाज में श्रानन्द का प्रसार है और जो कला इस ग्रानन्द के प्रसार में जितनी ही ग्राधिक सहा-यता करेगी उतनी ही श्रेष्ठ होगी। मूर्त-कलाकार की तराशी हुई मूर्ति देखकर हमारी श्राँखों में चकाचौंध श्रा जायगी, चित्रकार के बनाये हुए चित्र द्वारा हमारी श्राँखें श्रीर हमारा मन प्रफुल्लित श्रथवा द्वित हो जायगा श्रीर संगीत के श्रारोह तथा श्रवरोह द्वारा हमारी सभी इन्द्रियाँ श्रानन्द-सागर में डुबिकयाँ लेने लगेंगी। संत्रेप में हमारे मानसिक श्रीर शारीरिक त्रेत्र में श्रानन्द की लहरें समा जाती हैं श्रौर हम श्रानन्दातिरेक में विभोर हो जाते हैं। संगीतज्ञ श्रत्यन्त श्रेष्ठ कलाकार है, क्योंकि सूचम स्वरों के श्राधार पर ही वह इतने श्रथाह श्रानन्द-सागर की सृष्टि कर चलता है। श्रीर श्रालोचक भी यदि इसी श्रानन्द-प्रसार में सहयोग देता है तो श्रेष्ठ है। यदि वह हमारा श्रानन्द घटाता है तो निकृष्ट है श्रीर यदि दोनों नहीं करता तो साहित्य-चेत्र में उसकी श्रावश्यकता ही क्या ? इस विचार से यह आमक अर्थ नहीं निकालना चाहिए कि निकृष्ट श्रालोचक भी श्रपेक्ति है। वह श्रपेक्तित है तो केवल इसी विचार से कि वह त्रालोचना की पहली सीढ़ी पर है। उससे भविष्य में श्राशा है कि वह श्रपने कर्तव्य को पहचानेगा ख्रौर श्रेष्टता की ख्रोर ख्रयसर होगा। कभी-कभी कुछ

बालक भी गाली पहले सीख लेते हैं श्रीर सौष्ठवपूर्ण संवाद बाद में सीखते हैं। यूरोपीय साहित्य के जेन्न में कदाचित आलोचकवर्ग ही ऐसा वर्ग रहा है जिसने खूब गालियाँ खाई स्रोर खूब गालियाँ दीं। इसकी तुलना कुछ स्रंशों में भारतीय परिवार के सास-बह के ऋगड़ों श्रीर पत्नी-उपपत्नी की कहा-सुनी श्रथवा पुत्र श्रोर विमाता के विषम संवादों से हो सकती है। हिन्दी-साहित्य-चैत्र में भी यह दृश्य कुछ कम देखने में नहीं श्राता। कवियों, उपन्यासकारों, नाटककारों तथा अन्य कला-चेत्र के विशेषज्ञों के जीवन में इस प्रकार की घट-नाएँ सदा देखने में त्राती हैं श्रीर इस शती के प्रथम चरण का श्रालोचनात्मक साहित्य बहुत-कुछ श्रंशों में इसका साची है। इसी कारण वही श्रालोचक सम्मान प्राप्त करता रहा है जिससे हमने स्नेह-सम्बन्ध स्थापित कर लिया। श्रालोचक की श्रेष्ठता भी इसी में है कि हमारे हृदय को वह अपनी स्नेह-पूर्ण दृष्टि से द्वित किया करे। आलोचकों के विषम कार्यों को देखकर ही अंग्रेजी के एक साहित्यकार का कहना है कि ऐसा मनुष्य, जो तटस्थ होकर उदारता-पूर्वक 'सत्यं, शिवं, सुनदरम्' को पहचानने का प्रयत्न करता है, उस व्यक्ति से कहीं अच्छा है जो ज्ञानी और मौलिक साहित्यकार बनकर ईर्ष्या और द्वेष का प्रसार करता हुत्रा अपने ज्ञान और विशेषताका क्रग्डाफहराता है और दूसरों को श्रपने समन्त हीन समभता है। श्रेष्ठ श्रालोचक भी वही होगा जिसमें ज्ञान श्रीर श्रपूर्व प्रतिभा तो कम है परन्तु उदारता श्रीर चमता श्रधिक है; जिसकी व्यापक दृष्टि विशेषज्ञ की पैनी दृष्टि से कहीं अधिक सुस्थिर और मानवी है श्रीर जो अपूर्व प्रतिभाशाली होते हुए भी श्रपने गुणों को साधुता का श्रावरण पहनाए रहता है। क्योंकि प्रायः जितने व्यक्ति श्रपूर्व प्रतिभावान् होते हैं उनमें विरले ही उदार होते हैं। इस दृष्टि से भी त्रालोचक साहित्य के रंगमंच का एक ऐसा दर्शक है जो बरबस छार्द्र होकर छपनी भावना तथा छपने विचार व्यक्त करते हुए अन्य दर्शकों के सामीप्य का अनुभव करने लगता है।

कलात्मक वस्तु को देखकर वस्तुतः हमारे मन में तीन प्रकार के भाव उठ सकते हैं — पहला भाव तो वह हो सकता है जो हमें उसे थ्राँख मूँ दकर श्रपनाने को कहों; दूसरा वह होगा जो हमारे मन में 'क्यों' श्रौर 'कैसे' की समस्या प्रस्तुत करें, श्रौर तीसरा ऐसा हो सकता है जो हमें निश्चेष्ट बनाए रहे श्रौर उसकी श्रोर उन्मुख ही न होने दे। श्रालोचक इस तीसरे प्रकार की निश्चेष्ट भावना का कट्टर विरोधी है; वह उत्साहपूर्ण, उत्तेजित तथा सतर्क रहना चाहता है। विस्मयपूर्ण, श्राश्चर्यजनक, रुचिकर तथा मन-भावन वस्तुश्रों की खोज में वह उसी प्रकार धूमता फिरता है जैसे शिकारी शिकार की खोज में श्रथवा छोटे बालक खिलोंने की खोज में। सम्यक् प्रशंसा करने में उसकी श्रप्र्व चमता रहती है। जिस प्रकार ईश्वरीय बैभव श्रीर देवी महत्ता को हृद्यंग्यम करने के प्रयास में श्रनपढ़ श्रीर श्रज्ञानी प्रशंसा के पुल बांधना श्रारम्भ कर देते हैं श्रीर ज्ञानी सुस्थिर चित्त होकर भिनतपूर्वक विश्व का श्रनुसन्धान करके श्रपनी श्रद्धांजलि प्रस्तुत करते हैं उसी प्रकार श्रेष्ठ श्रालोचक श्रपनी मान-सिक सुस्थिरता, शान्तचित्तता तथा ब्यापक दृष्टि से साहित्य का मूल्यांकन करते हैं।

वास्तव में कला का ज्ञानन्द हमें दो प्रकार से मिलता है—एक तो हमारे विस्मय द्वारा ज्ञार दूसरे सुबुद्धि से जो हमें जीवन की पहचान कराती चलती है। कलाकार जब जीवन के कलात्मक दृश्य हमारे सम्मुख प्रस्तुत करता है तो हममें चकाचाँध ज्ञा जाती है ज्ञार हम जीवन की भव्यता तथा उसकी उचता के ज्ञानन्द-सागर में हूबने-उतराने लगते हैं; ज्ञार जब कलाकार जीवन को यथार्थ रूप में प्रदर्शित करता है तो हमें विस्मय होने लगता है कि ज्ञरे! क्या हम वास्तव में ऐसे हैं ? ज्ञार तब हमारा ज्ञन्त:करण कह बेठता है—हाँ, क्यों नहीं, जरा ज्ञपने को पहचानिए तो! तो हममें एक प्रकार के विस्मय द्वारा मानसिक ज्ञानन्द प्राप्त होता है। श्रेष्ठ ज्ञालोचक हमारी इन्हीं दोनों भावनाओं को सतत तीव किया करता है ज्ञार ज्ञपने कार्य को महत्त्वपूर्ण समस्कर ही ज्ञाने बढ़ता है। वह कलाकार के ज्ञान-भाग्रहार की ज्ञार देखकर व्यथित नहीं होता ज्ञार न उसकी स्वच्छन्दता से ही कुछ होता है। वह इसे सोचता ही नहीं कि किसे मारूँ, किसे गिराऊँ, किसे उठाऊँ। उसे दशरथ का स्वर—'कह केहि न्यति निकासह देसू'

याद ही नहीं ग्राता। वह तो केवल उस मधु-मक्खी के समान हैं; जो प्रत्येक पुष्प से मधु संचित करती रहती है। श्रेष्ठ ग्रालोचक किसी का भी श्राभारी नहीं; वह स्वतन्त्र है, बन्धन रहित है।

इतना होते हुए वह सब प्रकार से स्वाधीन नहीं। उसकी स्वाधीनता एक प्रकार से उसके लिए स्वयं बन्धन रूप हो जाती है। उसे उन सभी साहित्यक मार्गों पर चलना पड़ता है जिन पर चलकर हम ग्रानिन्दत हो चुके हैं; उन्हें उन स्थलों की परिक्रमा करनी पड़ेगी जिनसे हमें ग्रात्मिक संतोष मिला है; उसे ग्राप्ने को साहित्य पर न्योद्धावर करना पड़ेगा तभी उसकी विभूति उसको मिल सकेगी। ईसाई धर्म को एक उक्ति है—'श्रात्मा का बलि-दान ही उसकी सुरचा है'—ग्रोर इसी ग्रादेश पर ग्रालोचक सतत चला करता है। कला भी उसी देवी के समान है जो बलिदान पाकर ही ग्रमरत्व का वर-

दान देती है। त्रालोचना में भी बिलदान को वरदान में परिणत करने की श्रद्भुत चमता है

क्या श्रापने दादी की कहानी सुनते हुए बालक को देखा है—उसकी श्रबोधता, उसकी उत्सुकता, उसका श्राग्रह ? श्राश्चर्यजनक घटनाओं की कथा श्रुरू होते ही विस्फारित नेत्र करूर देव के बन्धन से छुटकारा पाने वाली रानी के श्रानन्द का स्थल श्राते ही उसका श्रानन्दातिरेक ? चुड़ैल के घर में घुसते ही राजकुमार की रचा के प्रति उसकी श्राशंका ? राजकुमार के श्राहत होने पर उसका कोध ? श्रोर जादूगर की जड़ी द्वारा स्वस्थ होने पर उसका सन्तोष ? यदि हाँ, तो श्राप श्रालोचक के हृद्य तक पहुँच गए। कला का चेत्र भी बालकों की सहज प्रवृत्ति का इच्छुक रहता है। श्रालोचक को उसकी परख में श्रपने को पूर्ण रूप से न्योछावर करने की चमता श्रीर स्फूर्ति होनी चाहिए; तभी कला-सुन्दरी श्रपनी वरमाला उसके गले में डालेगी।

जिस प्रकार से कला, बिना अपना पूरा मूल्य रखाए, कवि को अपने पास फटकने नहीं देती, श्रीर जो कवि श्रपने गर्व, श्रहंकार श्रथवा न्यक्तित्व का जामा पहने उसको वरने जाते हैं उनसे विमुख होकर कला-सुन्दरी वहीं श्रीर चल देती है, उसी प्रकार प्रालोचना की कला भी बिना श्रपना पूरा मृत्य लिये श्रपने चेत्र में किसी को सफलतापूर्वक श्रौर शान्ति से विचरण नहीं करने देती। केवल चाबी लगाकर उसके महल का फाटक नहीं खुल सकता और न दीवार फाँदकर ही अन्दर जाया जा सकता है। इसके लिए तो शान्त चित्त होकर कुछ ऐसे मन्त्रों का प्रेमपूर्वक तथा आग्रहपूर्ण उच्चारण करते रहना होगा, जब तक कि आलोचना-सुन्द्री अपने भक्त का स्वर न पहचान ले। तात्पर्य यह कि जैसे रंगमंच पर प्रदर्शित नाटक की देखने में हमें तीन घंटे का समय देना पड़ता है, एकाम रहना पड़ता है, हर ख्रोर से अपनी ज्ञानेन्द्रियाँ उसी ख्रोर केन्द्रित करके उसे समम्मने का प्रयत्न करना पड़ता है, श्रथवा यात्री को पेंदल चलकर, धूप श्रौर वर्षा सहन करके गंगा को कीचड़ में हेलकर संगम तक पहूँ-चना पड़ता है, उसी प्रकार आलोचना-रूपी नाटक को देखने वाले वर्ग-विशेष को श्रालोचक-रूपी यात्री बनकर श्रालोचना-रूपी संगम के हृद्य तक पहुँचने का कठिन प्रयास करना पड़ेगा।

इस विश्लेषण का यह अर्थ नहीं कि आलोचक के सम्मुख धेर्य, उत्साह तथा शान्ति पाठ के सिवाय और कुछ रहता ही नहीं। रहता है और अवश्य रहता है। अच्छा तो जिन तस्वों अथवा जिन आदशों को वह नहीं भुजाता वे आखिर हैं क्या ? क्या ये आदर्श उसमें जनमजात हैं अथवा शिचा ने उसे वर-

दान स्वरूप दिये हैं ? कुछ साहित्यकारों के विचार में आलोचक सबुद्धिपूर्ण अनु-भव के द्वारा ही कुछ मूल तत्त्वों की रूप-रेखा बनाकर उन्हीं की ज्योति में अपना साहित्यिक मार्ग हुँ हा करता है। कुछ श्रेष्ठ श्रन्वेषकों का मत है कि बाह्यवादी तथा निर्लिस रूप से संसार के सबसे श्रेष्ठ विचारों तथा श्रनुभवों का श्रनुसन्धान श्रीर उनका प्रसार त्रालोचकों का श्रादर्श है। इन परिभाषात्रों से यह निष्कर्ष निकल सकता है कि शिचा श्रौर श्रनुभव की निधि के श्राधार पर ही श्रालोचक श्रेष्ठ वन जायगा। कदाचित् नहीं। क्योंकि यदि यह सिद्धान्त सत्य होता तो सभी विद्वान् त्रालोचक होते । विद्वता श्रौर श्रालोचना-कला में चोली-दामन का सम्बन्ध नहीं। कुछ तो ऐसे आलोचक हो गए हैं, जो विद्वान किसी भी अर्थ में नहीं कहे जा सकते; श्रौर उन्होंने श्रत्यन्त श्रेष्ठ कोटि की श्राजोचना लिखी; कुछ ऐसे विद्वान् श्रालोचक भी हुए हैं जिन्होंने श्रपनी कटु श्रालोचना से सुकुमार-हृदय कवियों का तर्पण कर डाला और उन्हें पनपने न दिया। परनतु इतना होते हुए भी कवि-हृद्य और त्रालोचक के हृद्य में एक विचित्र साम्य है; उनका भावना-संसार एक है; उनका कल्पना-संसार एक है; उनका जीवन-स्रोत एक है। किन्तु सिद्धान्त रूप में हम यह भी नहीं कह सकते कि कलाकार श्रेष्ठ श्रालीचक हो सकेगा श्रौर श्रेष्ठ श्रालोचक कलाकार वन जायगा । यह साहित्य की परम्परागत विडम्बना है। कवि-हृद्य से प्रसूत काच्य तथा त्रालोचक के मस्तिष्क से प्रसूत श्रालोचना में वही सम्बन्ध है जो इन्द्र-धनुष के सात रंगों में है श्रथवा वृत्तों श्रौर उनकी हरियाली में है। कलाकार श्रपने व्यक्तित्व के माध्यम से कला का निर्माण करता है; श्रालोचक बाहर से उसे परखने का प्रयास करता है श्रौर जितना ही वह कलाकार के व्यक्तिगत श्रनुभवों के पास पहुँचता जायगा उतनी ही उसकी समीचा सत्य होती जायगी। श्रेष्ठ श्रालोचक, साहित्य-संसार के विकसित प्रसूनों का मधु-संचय करता हुन्त्रा, उनके सौरभ, उनकी मिठास, उनके त्राकर्षण को बिखेरता हुत्रा, पाठकों को उन्हें ग्रहण करने ग्रीर उनका उपभोग करने का प्रावाहन देता हुया, अपने विशिष्ट कार्य की पूर्ति करता है।

साधारणतः पाठकों का अनुमान है कि कोई भी व्यक्ति आलोचना जिख सकता है और प्रायः सभी विषयों पर कुछ-न-कुछ कहा जा सकता है। इस अनुमान से आलोचना-चेत्र में बहुत विषमता फैल गई है जिसका संशो-धन होना आवश्यक है। ज्यों ही कोई पुस्तक प्रकाशित हुई कुछ लोगों ने उस पर अपने विचार प्रकट करने शुरू किये और साधारणतः वे ही विचार आलो-चना के नाम से सम्बोधित होने लगे। यह प्रथा ऐसी चली कि सभी साहित्य-

१. देखिए-- 'काव्य की परख'

चेत्रों में प्रचिलत हो गई। किसी ने यह न सोचा कि जो-जो विचार-प्रदर्शन पाठकों ने, लेखकों की कृतियों को पढ़कर किये वास्तव में वह आलोचना है भी या नहीं ? क्या इन्हीं विचारों के संकलन का नाम आलोचना है ? परन्तु जब इस प्रकार की प्रवृत्ति चल पड़ी तो उसकी बाढ़ को कौन रोकता। आलोचना अपना सुँह छिपाए एक कोने में पड़ी रही और लेखकों के स्फुट वक्तव्य ही आलोचना के नाम पर बिकने लगे। इस वक्तव्यों में किवयों की खबर ली जाती, उपन्यास-लेखकों के पीछे डएडे चलाए जाते, और नाटककारों को खदेड़ा जाता। सत्समा-लोचना तथा साहित्यिक वक्तव्य में वही अन्तर है जो एक सन्त और छिद्रा-न्वेशी में है; अथवा अथाह सागर और जल के एक बुद्बुद में। सत्समालोचना लिखी जाती है अधिकारीवर्ग द्वारा, वक्तव्य दिये जाते हैं अनिधकारी विज्ञा-पनवाजी द्वारा, पारस्परिक प्रशंसकों द्वारा, प्रचारकों द्वारा, पुरोहितों और यजमानों द्वारा।

वास्तव में सत्समालोचना वही होगी जो किसी रचना के रूप श्रोर उसकी श्रात्मा की श्रमिन्यक्ति करे; परन्तु श्रालोचक का कार्य श्रोर श्रालोचना का ध्येय कुछ श्रोर ही समका जाता है। कोशों में भी श्रालोचक की परिभाषा होगी—ऐसा व्यक्ति, जो साहित्य पर श्रपना निर्णय दे; ऐसा व्यक्ति, जो साहित्य कर श्रपना की श्रसाहित्यिकता तथा श्रनौचित्य को स्पष्ट करे। यह परिभाषा श्रामक ही नहीं वरन् श्रसंगत भी है। श्रालोचक का कार्य न तो निर्णयात्मक है श्रोर न श्रादेशात्मक; न तो वह किसी का विरोधी है श्रीर न किसी का प्रशंसक; न तो वह किसी का श्रामारी है श्रीर न कोई उसका श्रामारी। परन्तु इस विचार के पोषक हैं ही कितने! सभी देशों में श्राज भी श्रालोचक का कार्य निर्णयात्मक समका जाता है श्रीर उससे यह श्राशा की जाती है कि वह साहित्यिक रचनाश्रों की श्रच्छाई-ब्रराई पर सतत प्रकाश डालेगा।

जिस मुल कारण से साहित्य-चेत्र में इतनी विषमता फैली वह कुछ साहित्यकारों द्वारा कुछ अच्छे वक्तव्यों का संकलन-मात्र था। कुछ अवकाश-प्रेमी साहित्य के पाठकों ने अनेक नियम पुस्तक रूप में एकत्र किये, और उन्हें आलोचना के रूप में बाजार में बेचा और कुछ लोगों ने उसे खरीदा। जिन व्यक्तियों ने उन्हें पढ़ा अथवा खरीदा वे उसको अपनी जेब में लिये घूमने लगे और जहाँ कहीं भी साहित्य का दर्शन होता वे अपनी पुस्तक निकालकर बैठ जाते और उसमें एकत्र नियमों के अनुसार उसकी परख करने लगते। अमुक चेत्र में यह नियम भंग हुआ, अमुक चेत्र में वह नियम भंग हुआ; सभी चेत्रों में कुछ-न-कुछ नियम भंग हुए; फलतः यह साहित्य होन है, निकृष्ट है, अपठनीय है। एवमस्तु ! इस विचार-धारा का फल यह हुन्ना कि नियम तो प्रमुख हो गए, साहित्य गौण; श्रालोचक प्रधान वन बैठा, साहित्यकार मुँह छिपाने लगा। पाठकवर्ग ने यह न जाना कि क्या श्रालोचक का कार्य कागज के दीम कें! सा है। वस्तुतः प्रमुखता किसको मिलनी चाहिए—साहित्य को श्रथवा नियम को ? साहित्यकार को श्रथवा नियम को ? साहित्यकार को श्रथवा नियम को ? साहित्यकार को श्रथवा निर्णय श्रत्यावश्यक है।

जिस प्रकार श्राश्चर्यानुभूति द्वारा काव्य प्रस्त है; उसी श्राश्चर्यानुभूति द्वारा श्रालोचना की भी सृष्टि होती है। स्यॉद्य, स्यांस्त, मेघ-गर्जन, वर्षा, शिशिर में टिइरते हुए तर परलवा, वसन्त में फूलती हुई सरसों, पूर्णिमा में उद्देशित जलराशि, श्रमावस्या का शान्त सरोवर, नवोड़ा का प्रेम, प्रौड़ा की विश्रान्ति, बाल्यावस्था का श्रानन्द, युवावस्था का उत्साह, वृद्धावस्था की श्रसहायता; प्रेम का श्राकर्षण, ईप्या का उन्माद, जीवन की निस्सारता, श्रात्मा की सार्थकता—सभी कलाकार को चिक्तित तथा विस्मित किया करते हैं श्रीर वह इसी श्राश्चर्यानुभूति के विभिन्न रंगों द्वारा जीवन के कलापूर्ण चित्र खींचा करता है। श्रालोचक भी कलाकार के विस्मय में साम्भीदार बन बैठता है श्रीर उसी के श्रनुभव की लक्टि पकड़कर कला के प्रभाव को हृद्यंगम किया करता है। कला की बनाई हुई लीक पर चलकर श्रालोचक उस उत्तुङ्ग शिविर पर जा पहुँचता है जहाँ से उसे कलाकार की कला का सर्वोत्तम दृश्य दिखाई पड़ने लगता है। श्रालोचना-रूपी पिथक कलाकार की श्रनुभव-रूपी लक्टि को पकड़-कर कला के शिखर की श्रोर चल पड़ता है श्रीर श्रन्त में कला के श्रन्तर्तम में स्थापित मूर्ति के दर्शन में सफल होता है।

हम स्पष्टतया देख चुके हैं कि आलोचक के लिए यह आवश्यक है कि उसमें बौद्धिक सहानुभूति हो और सौन्दर्य के प्रति अनुराग और श्रद्धा हो और उसकी खोज और अनुसन्धान में धेर्य हो, सामर्थ्य हो, सुबुद्धि हो। सर्वंश्रेष्ठ आलोचक वही होगा जो अपनी आत्मा को स्वतन्त्र रखते हुए भी अपने विचारों को संयत रखता है; इसी संयम और स्वातन्त्र्य के अपूर्व सामंजस्य में श्रेष्ठ आलोचक की आत्मा कलक जाती है। समय आ गया है जब हमें भूल जाना चाहिए कि आलोचक का कार्य छिद्दान्वेषण है, निर्ण्यात्मक है, सिद्धान्त-निरूपण है।

सामाजिक तथा साहित्य-चेत्र में श्रालोचक का कार्य कला-ज्ञान-प्रसार है श्रीर इसके लिए जैसा हम पहले संकेत दे चुके हैं न तो श्रपार विद्या की श्रावश्यकता है श्रीर न श्रथाह कला-ज्ञान ही श्रपेचित होगा। श्रावश्यक केवल यही है कि आलोचक में अपने को साहित्य में समो देने की प्रवृत्ति हो और तदन-तर दूसरों को उस और आप्रहपूर्वक आकिष्त करने की समता हो। परन्तु यह आवश्यक नहीं कि उसमें, साहित्य के सभी नेतों में, अपने को समो देने की समता हो; वह मनोनुकूल अपना चेत्र सुन सकता है और उसी चेत्र की खोर पाठकों को आकिष्ति कर सकता है। और हमारा यह आप्रह कि वह सभी चेत्रों की और हमें क्यों नहीं आकिष्ति करता, अपने को सभी चेत्रों में क्यों नहीं समीता, हमारी ज्यादती ही होगी। इसका हमें अधिकार नहीं, हम यह नहीं कह सकते कि अमुक आलोचक हमें सब-कुछ क्यों नहीं देता; हमें तो जो-कुछ वह देता है उतने में ही सन्तुष्ट होना चाहिए और दूसरे चेत्रों के लिए अन्य आलोचकों का सहारा हूँ इना चाहिए। हम अंगूर की टहनियों से आम के फल नहीं माँगते और न आम से गूलर की ही आशा करते हैं। शहद की मिन्खयों से हम केवल मधु ही पाते हैं, शर्करा नहीं। इसी आधार पर हमें जो-कुछ मिले उसी से सन्तुष्ट अथवा असन्तुष्ट होने का अधिकार है।

इसके साथ-साथ हमें यह भी स्मरण रखना चाहिए कि यदि अमुक श्रालोचक श्रमुक कान्य की श्रालोचना हमारे दृष्टिकोण से नहीं करता तो इसमें खिन्न होने की क्या बात। सत्य के श्रनेक स्वरूप हो सकते हैं, परन्तु श्रात्मा एक रह सकती है; उसी प्रकार प्रत्येक त्रालोचक से हम सभी स्वरूपों का प्रदर्शन माँगने के श्रधिकारी नहीं। जिस स्वरूप को वह प्राह्म समभे हमारे सम्मुख प्रस्तुत करे श्रीर यह हमारे ऊपर है कि उस स्वरूप को हम प्रहण करें श्रथवा उससे श्रलग रहें। यदि श्रालोचक सत्य के केवल एक स्वरूप को पूर्णतया हृदयंगम कर पाया है तो कदाचित हमारा उससे विलग रहना या मुँह मोड़ लेना श्रसम्भव ही होगा। एक ही स्वक्ति से सत्य के सभी स्वरूपों के माँगने का भी हमें श्रधिकार नहीं; श्रधिकार है जो-कुछ मिले उससे प्रसन्न श्रथवा श्रप्रसन्न श्रथवा विमुख रहने का। श्रालोचक को श्रपने व्यक्तित्व की रचा का उतना ही अधिकार है, जितना हमें अपने व्यक्तित्व की रचा का अधिकार है। श्रालोचक श्रपने व्यक्तित्व द्वारा कला के किसी भी सत्य स्वरूप का श्राभास दे सकता है; हम उसे ग्रहण करें श्रथवा नहीं, यह हमारे ऊपर है। श्रीर यदि श्रालोचक का व्यक्तित्व ऐसा-वैसा नहीं, श्रीर कला के स्वरूप का उसे पूर्ण ज्ञान है तो उससे प्रसूत सत्य का ऐसा संकेत मिलेगा जो हमारे ऊपर ज्यापक श्रीर गहरा प्रभाव डालेगा, जिसे हमें प्रहण करना ही पड़ेगा; श्रीर जहाँ हमने इतना किया कि हम पर उसका प्रभाव सर्वाङ्गीण होता जायगा। श्राखीचना उन प्रेरणात्रों का चित्रांकन है जिनसे साहित्य त्राविभू त है, सुसज्जित है, जीवित है। यह तथ्य कवि तथा पाठक के उत्तरदायित्व के विश्लेषण द्वारा श्रौर भी स्पष्ट होगा।

कवि का प्रमुख धर्म अपने अनुभवों का सफल प्रकाश कवि का उत्तरदायित्व है। वह श्रपने पुराने तथा नवीन श्रनुभव चुनकर, उनमें साम्य उपस्थित करके उन सबका श्रान्तरिक सम्बन्ध ग्रहण करके उन श्रनुभवों से सम्बन्धित श्रनेक दूसरे श्रनुभवों का रहस्य हम पर सफल रूप में प्रकट करने का प्रयास करेगा । उसमें बाह्य श्रनुभवों श्रीर प्रभावों को ग्रहण करने की ग्रहत चमता रहती है; वह ग्रपने मानस में इन सभी श्रनुभवों को स्वतन्त्र रूप में विचरण करने देता है। वे सहज रूप में इधर-उधर विश्राम किया करते हैं। जिस प्रकार जब युद्ध की कोई संभावना नहीं रहती तो सैनिक इधर-उधर श्रानन्द से विचरण करते रहते हैं —कोई गीत गाता है, कोई धृम्र-पान करता है, कोई ग्रपनी श्रेयसी का चित्र खींचता है तो कोई पेड़ पर बैठा वंशी की धुन छेड़ता है, परन्तु युद्ध की तैयारी का बिगुल बजते ही समस्त सैनिक सैन्य-रूप में सज-धजकर एकत्र हो जाते हैं, उनकी लम्बी कतारें वँध जाती हैं श्रौर वे युद्ध-चेत्र की श्रोर चल पड़ते हैं उसी प्रकार कवि के मानस में अनेक अनुभव इधर-उधर बिखरे पड़े रहते हैं और सहज तथा मनमाने रूप में विचरण किया करते हैं, परन्तु काव्यादेश अथवा प्रेरणा पाते ही सुव्यवस्थित रूप ग्रहण कर लेते हैं। प्रथवा चिड़ियावरों में यों तो श्रनेक रंग-बिरंगे पत्ती इधर-उधर उठते-बैठते, लड़ते-ऋगड़ते, शान्त-स्लान, श्रनेक सुदाश्रों में दिखाई देते हैं परन्तु ज्यों ही चारे-दाने का समय श्राता है सभी श्रपने-श्रपने हिंडोलों पर टॅंग जाते हैं, उसी प्रकार से किव के मानस में रंग-बिरंगे श्रनुभव इधर-उधर निश्चेष्ट पड़े रहते हैं परन्तु काच्यावेश की पुकार सुनते ही सुच्यवस्थित रूप में समन्वित हो एकत्र हो जाते हैं। ग्रथवा वर्षा ऋतु के श्रारम्भ होते ही श्राकाश में हल्के, धुँभले, गहरे-काले, मेघ-पुञ्ज इधर उधर विचरण करते रहते हैं श्रीर वरुण देव की गर्जना के साथ ही समस्त आकारा मेघाच्छन्न हो जाता है और ग्रविरत वृष्टि ग्रारम्भ हो जाती है; उसी प्रकार कवि के काव्याकाश में ग्रनेक प्रकार के अनुभव मेघ रूप में अविच्छिन्न प्रवाहित रहते हैं, परन्तु काव्य-सुन्द्री की एक ही पुकार में इकट्टे हो काव्य-धारा बरसा चलते हैं। साधारण व्यक्तियों तथा कवियों में यही फर्क है कि कवि के मानस के श्रनुभव श्रनेक होकर एक हो जाते हैं श्रौर सहज रूप में श्राश्चर्यपूर्ण गति से प्रकट होने लगते हैं, परन्तु साधारण व्यक्तियों के अनुभव न तो अनेक रूप रहते हैं, न एक हो पाते हैं, श्रौर न समन्वित रूप में प्रकट होने की चमता ही रखते हैं। कवि का प्रधान

धर्म अपने अनुभवों को दूसरे व्यक्तियों के पास पहुँचाना है, उनमें भी वही अनुभूति लाने की चेष्टा करना है, उनमें भी उन्हीं मनोवेगों को प्रवाहित कर देने का प्रयत्न करना है। चित्रकार प्रकृति से एक चित्र उठाकर चित्रपट पर यथावत् अंकित कर देता है; मूर्च कलाकार मानव की मूर्ति संगमरमर में साकार कर देता है; उसी प्रकार किव भी अपने अनुभवों को दूसरों के चित्रपट रूपी मानस पर अथवा संगमरमर रूपी हृदय में अंकित तथा साकार किया करता है। इस कार्य में जितनी ही अधिक उसे सफलता मिलेगी, जितने यथार्थ रूप में वह अपने अनुभवों को साकार कर पाएगा, उतना ही वह किव सफल होगा, अंदि होगा। परन्तु यह ध्यान रहना चाहिए कि केवल किव का अनुभव करना ही यथेट्ट नहीं; यह तो बहुत से दूसरे व्यक्ति भी कर सकते हैं और करते हैं। अपने स्मृति-कोष को भरने का ही नाम किवता करना नहीं: उस स्मृति-कोष के अनुभवों के सफल प्रकाश में ही किवत्व रहेगा।

पाठकवर्ग का उत्तरदायित्व किव में तो उपयु क गुणों का होना श्रावश्यक है ही, परन्तु पाठकों श्रथवा श्रोतावर्ग में भी इसी से मिलते-जुलते कुछ श्रन्य गुण भी श्रपेत्तित होंगे। उनमें भी निर्णायात्मक शक्ति, श्रथें के प्रति सतर्कता, श्रनुभव

प्रहण करने की चमता तथा प्रानेकरूपी यनुभवों की विशेषतात्रों तथा गुणों की परख की शक्ति होनी चाहिए। पाठक जितना ही सतर्क रहेगा उतना ही किन के प्रानुभवों को प्रहण करने की उसमें चमता रहेगी। उसे प्रपने मनो-वेगों को यथासम्भव संयत रखने तथा किन के मनोवेगों को पूर्ण स्थान देने के जिए तत्पर रहना पड़ेगा। यिद पाठकवर्ग में ये गुण नहीं हुए तो वे किन को उसके कार्य में सफल होने नहीं देंगे। नेत्रविहीन को उँगजी द्वारा संकेत देना प्रथवा नासिकाविहीन से इत्र की सुगन्ध पूछना निर्थंक हो होगा। किन की प्रमुभूति भी जितनी ही विशिष्ट, स्पष्ट तथा प्रभावपूर्ण होगी उतनी ही शीव्रता तथा गहराई से वह दूसरों के हृदय में उतरेगी तथा प्रकाश पाएगी। यनुभूति की प्रभावपूर्णता पर ही उसकी सफल प्रभिन्यंजना निर्भर रहेगी। सफल किन वही होगा जो मनुष्य की सम्पूर्ण प्रात्मा को प्रेरित तथा प्रभावित करे। उसके मनोवेगों तथा प्रमुभूतियों में विज्ञचणता होगी, उनमें प्रदस्त सामंजस्य होगा, उसकी निर्ण्यात्मक शक्ति सतत सतर्क रहेगी, उसमें भावना श्रों संयत रखने की प्रपूर्व चमता होगी।

इस सम्बन्ध में यह पुनः संकेत देना आवश्यक है कि जब तक किव तथा पाठक के मनोवेगों में साम्य न रहेगा किव का प्रयत्न विफल रहेगा। श्रथवा यों किहए कि दोनों के भाव-संसार के श्राधार एक ही होने चाहिएँ। करुणा श्रौर वात्सल्य, क्रोध तथा ईष्यां, गर्व तथा सन्तोष ऐसी श्रनुभूतियाँ हैं जो सभी प्राणि-मात्र में विहार करती रहती हैं; परन्तु वे रहती हैं सुप्त, श्रस्पष्ट श्रीर रहस्यपूर्ण रूप में । कवि उन्हीं मनोवेगों को प्रवाहित करता है जिसकी बूँद पहले से ही, पाठकवर्ग के हृद्य में, मनुष्य होने के नाते तैर रही है श्रीर कवि का सहारा पाते ही वृँद श्रपना श्राकार विस्तृत करके विशाल होने का प्रयत्न करने लगती है। जल-राशि पर ही बुद्बुद उठते हैं पत्थर पर नहीं, नौका जल पर ही चलती है बालुका पर नहीं, उसी प्रकार जब तक कवि तथा पाठक के श्रनुभवाधारों में साम्य नहीं होगा काव्य का प्रयत्न विफल ही रहेगा। यह एक शाश्वत सत्य है कि सौन्दर्य स्वतः कोई वस्तु नहीं श्रीर न कोई गुण ही है; वह तो उसी मानस में साकार होगा जो उसकी कल्पना करेगा। पर<mark>न्तु</mark> इससे यह ऋर्थ नहीं निकालना चाहिए कि किव तथा पाठक की अनेक अनु-भूतियों में अथवा अनेक मनोवेगों में सदैव साम्य रहेगा। स्वभाव तथा रुचि-वैचित्र्य के फलस्वरूप श्रनेक मनोवेग विभिन्न भी होंगे श्रौर पाठकों को श्रप<mark>ने</mark> विभिन्न मनोवेगों को संयत कर किव की श्रनुभूति ग्रहण करने की चेष्टा कर<mark>नी</mark> पड़ेगी।

## : ६ :

श्रालोचक, किव तथा पाठकवर्ग के उत्तरदायित्व के कला तथा नैतिकता विवेचनोपरान्त यह भी श्रावश्यक है कि कला के उत्तरदायित्व का भी विवेचन किया जाय । श्राधुनिक

युग में कला तथा नैतिकता की भावना में उत्तरोत्तर विरोध बढ़ता जा रहा है। सत्यं, शिवं एवं सुन्दरं के निर्माण में प्रायः यह समक्का जा रहा है कि नैतिकता अड़चनें डालती है श्रीर कलाकार की कला को कुण्ठित तथा सीमित करके उसकी स्वच्छन्द आत्मा के लिए घातक हो जाती है। श्रालोचना तथा नैतिकता में भी एक प्रकार का अन्तिविरोध प्रदर्शित हो रहा है श्रीर लोगों का यह विश्वास-सा हो चला है कि श्रालोचक का चेत्र साहित्य श्रीर कला का चेत्र है—नैतिकता के चेत्र से उसका क्या प्रयोजन ? नैतिकता तो उन लोगों का चेत्र होना चाहिए जो हमारे धर्म-श्रधर्म के ठेकेदार हों श्रथवा समान-सुधार के नेता हों। श्रालोचक को तो केवल साहित्य को ही देखना श्रीर परखना पड़ेगा, साहित्य का कैसा प्रभाव पड़ता है, उसमें नैतिक गुण हैं श्रथवा नहीं, उसमें भले तथा खरे का ज्ञान-बोध देने की चेट्टा श्रथवा चमता है या नहीं, इस प्रकार के प्रश्नों से श्रालोचक को दर ही रहना चाहिए।

इस प्रकार का दूषित दृष्टिकोण साहित्यिक प्रगति में बाधक ही नहीं श्रहितकर भी होगा। जो श्रालोचकवर्ग साहित्य तथा नैतिकता के सम्बन्ध को समुचित रूप में प्रहण नहीं कर पाते श्रीर साहित्य के बाह्य प्रभावों की श्रोर से विमुख रहते हैं वे न तो श्रेष्ठ श्रालोचक ही हो सकेंगे श्रीर न साहित्य के मर्म को ही समक्ष पाएँगे। जिस प्रकार चिकित्सक को हमारी शारीरिक शुद्धता तथा शारीरिक स्वास्थ्य की देख-भाल करनी पड़ती है श्रीर उसी का ध्यान रखकर रोगों का उपचार सोचना पड़ता है उसी प्रकार श्रालोचक, साहित्यकार तथा कलाकार को भी हमारी मानसिक शुद्धता तथा मानसिक स्वास्थ्य की रचा करनी पड़ेगी। ज्यों ही चिकित्सक हमारी शारीरिक शुद्धता का ध्यान छोड़ देता है त्यों ही श्रानेक श्रन्य रोग हमारे शरीर में घर बनाने लगते हैं। उसी प्रकार जब श्रालोचक हित-श्रहित तथा हमारी मानसिक शुद्धता का ध्यान छोड़कर कला के श्रन्य उपकरणों की श्रोर ध्यान देने लगता है तो हमारे मानसिक तन्तु शिथिल होकर श्रनेक रोगों के शिकार होने लग जाते हैं।

श्रालोचक को, चाहे वह साहित्य के किसी भी चेत्र का क्यों न हो, कला के सूल्य के विषय में श्रपनी धारणाएँ निश्चित करनी पहेंगी। जिस प्रकार जब हम तीर्थ-यात्रा पर निकलते हैं तो यात्रा का सम्पूर्ण सामान इकट्टा करते हैं, मार्ग को ठीक प्रकार समक्त लेते हैं श्रीर उस यात्रा के फलस्वरूप जो-कुछ भी हमें स्राह्मिक स्रथवा स्राध्याहिमक शान्ति की कल्पना स्रथवा श्राकांचा रहती है उसके भी मूल्य को पूर्ण रूप से समस-बूसकर ही पग उठाते हैं, उसी प्रकार श्रालोचक भी साहित्य-तीर्थ का यात्री है श्रीर उसे भी श्रपनी साहित्य-यात्रा का सम्बल इकट्ठा करके अपने कार्य का मूल्य पूर्ण रूप से समम लेना चाहिए। ज्यों ही आलोचक किसी की कला पर अपने विचार प्रकट करना श्रारम्भ करता है त्यों ही हमें यह श्रामास मिलना चाहिए कि उसे कला के मूल्य का पूर्ण ज्ञान है; हमें यह विश्वास होना चाहिए कि हम किसी नौसिखिये की बात नहीं सुन रहे हैं, वरन ऐसे व्यक्ति की बात सुन रहे हैं जो सिद्धान्त-रूप में जीवन तथा कला के मूल्य को समक्तता है और हमें भी उसी का अनु-भव कराना चाहता है। जिस श्रालोचक में कला के मूल्य विषयक न तो कोई विचार हैं न कोई धारणा है श्रीर न कोई सिद्धान्त है वह श्रालोचक साहित्य के जिए किंचित् मात्र भी उपयोगी नहीं। जौहरी श्रथवा गंधी रत्नों का मृत्य श्रीर इत्रों की सुगन्ध कमशः देखते ही पहचान लेते हैं। क्यों? इसका कारण क्या है ? कारण यह कि रत्नों के आदर्श रूप तथा सुगन्ध के आदर्श गन्ध की कल्पना उनके मस्तिष्क में बनी हुई है श्रीर उसी के सहारे वे रत्नों तथा सगन्ध का मृत्य निश्चित किया करते हैं। अथवा किसो ज्योतियों के कार्य को देखिए। अरेंद ज्योतियों को नचत्रों के नियमित मार्ग का पूर्ण ज्ञान है; उसे यह भी पूर्ण ज्ञान है कि किन-किन नचत्रों के सामंजस्य द्वारा कैसे व्यक्ति की जन्म-कुण्डली अरेंद होगी। अरेंद नचत्रों का अरेंद्रतम सम्बन्ध वह जानता है और उसी के सहारे, उसी की कसौटी पर, अनेक लोगों का भाग्य वतलाया करता है। ज्योतियों के मानस में, नचत्रों तथा उनके अविकल सामंजस्य का पूर्ण चित्र है—वह उनके मृत्य को पूर्ण रूप से समक्ता है और उसी आदर्श अथवा काल्प-निक मृत्य के आधार पर व्यक्तियों की कुण्डलियों का मृत्य निर्धारित किया करता है। फलतः आलोचक में कला-विषयक मृत्य का पूर्ण ज्ञान सतत अपेंचित होगा।

श्राधुनिक युग के यथार्थवाद तथा व्यावसायिक सभ्यता ने कला के मूल्य को दूषित कर दिया है। धन-लिप्सा ने कला को भी बाजारू रूप देकर उसे क्रय-विक्रय की एक वस्तु-मात्र बना दिया है। धोरे-धीरे हमारा मस्तिष्क शिथित होता जा रहा है स्रोर हम कला के महत्त्व तथा मूल्य-विशेष को न समक्तर पथभ्रष्ट होते जा रहे हैं। सामाजिक जीवन में नित्य ऐसे दृश्य देखने में ग्राते हैं जिससे यह विश्वास-सा होने लगता है हमें किसी भी मानवीय भावना का न तो मृत्य ज्ञात है श्रीर न हम उसके मृत्य को समक्तने का प्रयत्न ही करते हैं। सिनेमा-गृहों, रेडियो, संगीतालयों की प्रवृत्ति देखते ही हमें यह स्पष्ट रूप से समक्त में थ्रा जायगा कि किस शीवता से इस मूल्य-विषयक सभी विचारों से दूर होते जा रहे हैं। हमारी मूल्य-विषयक धारणाएँ भी परि-वर्तित होती जा रही हैं ख्रौर जिस प्रकार की पुस्तकें लोकप्रिय हैं, ख्रथवा जिस प्रकार की पाचिक प्रथवा मासिक पत्रिकाएँ प्रकाशित तथा रुचिकर हो रही हैं उनसे स्पष्ट है कि हमारे उस मानसिक जगत् में, जहाँ पर हम विचारों तथा श्रनुभवों का काल्पनिक मूल्य लगाए बैंठे थे, बड़ी उथल-पुथल मच गई है। साहित्य-चेत्र में, बहुसंख्यक पाठकों की निर्णयास्मक शक्ति, जो प्राय: श्रत्यन्त चीरण होती है, श्रीर भी श्रधिक चीरण होने लगी है, श्रीर जो भी व्यक्ति इस तथ्य को समक्तकर उन्हें सही रास्ते पर लाने का प्रयास करता है उसके प्रति विरोध की भावना बढ़ने लगती है। ये बहुसंख्यक पाठकवर्ग श्रपनी विषम रुचि के शिकार बने हुए, श्रेष्ठ श्रालोचकों की न तो बात सुनने को तैयार रहते हैं ख़ौर न साहित्य की मर्यादा को ही समऋते हैं। वे ख़ालोचकों का घोर विरोध श्रारम्भ करके उनकी श्रनुपयोगिता प्रमाणित करने पर कमर कस लेते हैं स्रीर इस कार्य में उन्हें स्रानन्द भी स्राता है। स्रीर स्रानन्द क्यों न स्राए?

यह मनोवैज्ञानिक सत्य है कि श्रेष्ठ व्यक्तियों के प्रति हीन व्यक्तियों की नैसिंगिक घृणा रहेगी। श्रव समय श्रा गया है कि जब बहुसंख्यक पाठकवर्ग की रुचि का पिरमार्जन तथा नियन्त्रण हो। उन्हें मूल्य-विषयक शिचा-दीचा दी जाय; उन्हें उस स्तर पर ले श्राया जाय जहाँ वे साहित्य-सूर्य के प्रकाश को पूर्ण-रूपेण प्रहण कर सकें। शायद श्रादेशात्मक श्रालोचना से भी काम नहीं चलेगा। हमें उन श्रादेशों को तर्क के श्राधार पर प्रतिष्ठित करना होगा; उन्हें मूल्य-विषयक शिचा देनी होगी; सत्य की कसौटी तैयार करनी पड़ेगी; कला की श्रात्मा का विश्लेषण करना होगा।

परन्तु हमें यह न भुलाना चाहिए कि मूल्य-विषयक धारणा वास्तव में काल्पनिक ही रहेगी। तर्क का सहारा हम चाहे कितना भी क्यों न लें हम यह कभी स्पष्टतया नहीं कह पाएँगे कि 'सत्य' क्या है अथवा 'शिवं' श्रौर 'सुन्दरं' के यथार्थ तत्त्व क्या हैं। कौनसे श्रनुभव मूल्यवान् हैं; श्रौर कौनसे सूल्यहीन। इसकी भी कसौटी केवल काल्पनिक श्रथवा मानसिक ही होगी। सत्य की परखा किन्हीं भी बाह्य गुणों के श्राधार पर न हो सकेगी श्रौर न सुन्दरं के ही श्रनेक बाह्य गुणों की हम तालिका प्रस्तुत कर सकेंगे। सत्यं, शिवं एवं सुन्दरं में कुछ ऐसे गुण श्रन्तहित रहते हैं जो हमारी नैसर्गिक श्रथवा सहज-ज्ञान प्रवृत्ति शिव ही पहचान लेती है। उसमें तर्क-वितर्क की गुञ्जायश नहीं रहती; हमने उसे देखा नहीं कि पहचाना। उसमें हमें लेश-मात्र भी न तो संशय रहता है श्रौर न देर लगती है।

यदि मनोवैज्ञानिक दृष्टि से देखा जाय तो हमें यह कहना पड़ेगा कि कुछ तो हमारे अनुभव ऐन्द्रिक होंगे और कुछ पार निद्रक । ऐन्द्रिक अनुभव से तात्पर्य ऐसे अनुभवों से है जो अपनी इन्द्रियों द्वारा हम प्राप्त करते हैं — हमारी आँखें, आकाश का नीजापन, हमारे हाथ वर्फ की ठण्डक और हमारी जिह्वा तिक्त अथवा काषाय का पूर्ण ज्ञान करा देगी। पार निद्रक अनुभव वे होंगे जो हमारी इन्द्रियों की ज्ञमता के परे होते हैं। कार्य-कारण का मूक सम्बन्ध जानना, किसी कार्य को असम्भव कहना अथवा अपने भविष्य की रूप-रेखा निर्मित करना—ऐसे श्रेणी के अनुभव हैं जो हमारी इन्द्रियाँ प्रस्तुत करने में विफल रहेंगी। इसी श्रेणी में सत्यं, शिवं तथा सुन्दरं की भावना भी है। कहा जाता है कि किसी कवि ने सौन्दर्य का श्रेष्ठतम चित्र खींचने के लिए किसी चित्रकार को आमन्त्रित किया। चित्रकार ने कवियों द्वारा साहित्य में वर्णित सौन्दर्य की खोज आरम्भ की। प्रायः कवियों ने अनेक उपमानों द्वारा सौन्दर्य का वर्णन किया था; उन्होंने केश को सर्प, नासिका को श्रुक, दसन को दाहिम, नेत्र को

मीन, ब्रीवा को कपोत, स्कन्ध को नन्दी वृष, जींघों को कदली-खम्भ तथा चाल को हंस-समान उपमानों द्वारा प्रकाशित किया था। चित्रकार ने इन्हीं उपमानों को एकत्र कर दिया श्रीर जब किब ने सौन्दर्य का यह विस्मयपूर्ण चित्र देखा तो वह मूर्चिंक्रत हो गया। स्पष्ट है कि सत्यं, शिवं, सुन्दरं की कल्पना ही हो सकेगी श्रीर उसके मूल्य को हम मानसिक रूप में ही समक्त सकेंगे।

यह वस्तुतः प्रमाणित है कि जीवन तथा कला-चेत्र में, शुभाशुभ का विचार अपेलित ही नहीं वरन् अत्यावश्यक होगा। क्या शुभ है तथा क्या मूल्यवान् है, इन प्रश्नों का उत्तर इस तरह दिया जा सकता है कि शुभ अथवा मूल्यवान् वही है जो ऐसी अनुभूति दे जिसके द्वारा हमें सन्तोष तथा शान्ति का पूर्ण आभास मिले और इसी स्थान पर नैतिकता का जन्म होता है। वह हमें इस बात पर बाध्य करती है कि हम जीवन से अधिकाधिक मात्रा में वही प्रहर्ण करें जो अत्यधिक मात्रा में शुभ हो; वही प्रहर्ण करें, जिसके द्वारा हमारे व्यक्तिगत जीवन, दूसरों के जीवन तथा समाज में साम्य उपस्थित होता चले। इस दृष्ट से कला का ध्येय ऐसी मूल्यवान् अनुभूतियों का वरदान है, जो अधिकाधिक विस्तार से हमें प्रेरित करें और हमारी अन्य सहज अनुभूतियों को चित भी न पहुँचाएँ। उसे हमें ऐसी मानसिक स्थिति का वरदान देना चाहिए जो अत्यधिक मात्रा में हमें सन्तोष देते हुए जीवन से सामंजस्य बैठाने की प्रेरणा देती रहे।

परन्तु यहाँ इस तथ्य को भली भाँति विचाराधीन रखना चाहिए कि अनुभूतियों के शुभाशुभ का विचार, समाज तथा सभ्यता के स्तर तथा ऐतिहांसिक प्रगति के साथ-साथ परिवर्तित होता रहेगा। श्रनेक सामाजिक रूढ़ियों
तथा श्रन्थान्य दृष्टिकोणों के फलस्वरूप यहुत-कुछ जो श्राज श्रुभ है उसे हम
पहले श्रशुभ समक्षते श्राए हैं; श्रथवा जो कल रुचिकर था उसे श्राज श्रधार्मिक
घोषित कर रहे हैं। परन्तु इतना होते हुए भी सभी शुगों ने श्रपने समय,
परिस्थिति, दृष्टिकोण तथा श्रावश्यकताश्रों के श्रनुसार ऐसे नियमों तथा सिद्धान्तों
का निर्माण करना चाहा है जो उस काल के जीवन में थोड़ा-बहुत साम्य तथा
सामंजस्य प्रस्तुत श्रवश्य करें। परिवर्तनशील समाज ने परिवर्तनशील नियमों
को भी जन्म दिया; परन्तु सभी सामाजिक प्राणियों ने समयानुकूल ऐसे
सिद्धान्तों का निर्माण श्रवश्य किया जिनकी मर्यादा उस काल में तब तक बनी
रही जब तक समय ने पलटा खाकर धारे-धारे जन-रुचि को परिवर्तित नहीं
कर दिया।

जैसा कि हम पहले प्रकरणों में कह चुके हैं, श्रालोचक को हमारे मान-

सिक स्वास्थ्य का सदैव ध्यान रखना पड़ेगा। समाज को परिवर्तनशील मानकर भी उसे हमारे सम्मुख ऐसे सिद्धान्तों को रखना पड़ेगा जो हमें जीवन के मूल्य का ध्यान बराबर दिलाते रहें। उसे स्वयं भी जीवन में कौनसी वस्तु मृल्य-वान है, इसकी कसौटी सदैव तैयार रखनी पड़ेगी। कुछ श्रालोचकों ने जब यह कहा कि काव्य का प्रमुख ध्येय जीवन की मीमांसा है तो उसका यह तात्पर्य था कि हम कान्य द्वारा यह जान सकेंगे कि कौनसे श्रनुभव मूल्यवान हैं तथा किन श्रनुभवों को हमें जीवन के हित के लिए सुरन्ति रखना पड़ेगा। श्रीर जो-कुछ भी काव्य के विषय में सत्य है, वही सभी कलाश्रों पर भी लागू होगा। हम कवि के पास भी इसी जिए जाते हैं कि उसके पास ऐसे श्रनुभवों का बृहत् कोष रहता है जिनकी सुरचा हम स्वयं करना चाहते हैं। इसमें एक प्रकार से श्रर्थ-शास्त्र का सिद्धान्त प्रदर्शित है। किव ही उस व्यापारी के समान है जिसके पास अनुभूति रूपी सामान का एकाधिकार प्राप्त है; उसके लिए हमें उसी के पास जाना पड़ेगा क्योंकि श्रीर किसी से हमें वह वस्तु प्राप्त ही न हो सकेगी। तथा भन्य-से-भन्य रूपं में विकसित होते हैं। उसकी श्रनुभूतियों की सबसे बड़ी विशेषता यह होगी कि वे न तो विश्रङ्खल होंगी श्रौर न मूल्यहीन। उनमें साम्य, सामंजस्य तथा समन्वय सहज रूप में प्रस्तुत रहेगा। जो-कुछ भी हमारे मानस में अन्यवस्थित तथा विषम और निरर्थंक रूप में प्रस्तुत रहता है, उसे कवि सुन्यवस्थित करके मूल्यवान् बनाने का उद्योग करेगा श्रौर उसमें सफल भी होगा । इसी सुव्यवस्था तथा सामंजस्य द्वारा हमारे हृदय की श्रनेकरूपेण श्रनु-भूतियों को भेरणा मिलेगी जो श्रनेक प्रकार से मूल्यवान सिद्ध होगी। श्रीर इस मूल्य का नैतिकता से गहरा सम्बन्ध रहेगा। वास्तव में नैतिकता की नींव हमारे धर्माध्यच नहीं डालते; नैतिकता की नींव डालने वाले होते हैं कवि। वे ही हमारे श्रव्वस्थित तथा विश्रङ्कल मानस में ऐसी सुव्यवस्था बनाते रहते हैं कि जो भी भेरणाएँ हमें मिलती हैं उनमें नैतिकता का सुमधुर प्रकाश श्रन्तहित रहता है। श्रेष्ठ श्रनुभूति की प्रेरणा में ही श्रेष्ठ जीवन का श्राधार है।

हम प्रमाण सहित रपष्ट कर चुके हैं कि कला का कला का लच्य जच्य कलाकार के मानस में बुछ अनुभूति-विशेष को तरंगित करके उसी अनुभूति-विशेष को ज्यों का स्यों

दूसरों के मानस में तरंगित करना है। परन्तु इसके साथ साथ हमें कला की आत्मा का भी विवेचन करना पड़ेगा और जिस प्रकार की अनुभूति उसके द्वारा दूसरों में प्रतिबिम्बित होगी उसकी भी परख करनी पड़ेगी। कुछ आजोचकों

का विचार है कि कला में, युग की धार्मिक निष्ठा को प्रकाश पाना चाहिए; यह धार्मिक निष्ठा ऐसी होनी चाहिए जो जीवन के विशाल श्रर्थ को समभे, श्रात्मा श्रोर परमात्मा का सम्बन्ध स्थापित करें। कला में समस्त प्राणिवर्ग को एक सूत्र में बाँधने की चमता होनी चाहिए, श्रोर यह दो साधनों द्वारा सम्भव होगा। पहला साधन जो कला को श्रपनाना चाहिए वह है मानव तथा ईश्वर के सम्बन्ध की घोषणा; श्रोर दूसरे, मानव में श्रातृ-भाव के श्रादर्श को जाग्रत करना। इन्हों दो साधनों द्वारा कला महान्-से-महान् कार्य कर सकेगी। श्रानन्द, दया, करुणा तथा शान्ति की भावनाएँ ऐसी हैं जो मानव-हृदय में सहज ही प्रकाश पाती रहती हैं; इन्हों के द्वारा समस्त मानव-समाज में ऐक्य की भावना का प्रसार हो सकेगा। श्रन्य भावनाएँ भी तभी मूल्यवान होंगी जो इस ध्येय की पूर्ति में सहयोग देंगी श्रोर जो भी कला श्रयवा जो भी श्रजुभृति इस श्रोर कदम नहीं उटाती श्रोर वर्ग-विशेष को ही प्रश्रय देती है वह हीन होगी। यदि कला में यह प्रमुख ध्येय परिलच्चित नहीं तो उसका कोई उपयोग नहीं, वह हीन है! कला का प्रमुख कार्य है हिंसा का शमन; श्रोर उसकी सफलता इसी कार्य पर निर्भर रहेगी।

इस सिद्धान्त के प्रतिकृत दूसरे वर्ग के श्रालोचकों का कथन है कि कान्य एक देवी प्रक्रिया द्वारा हमें प्रभावित करता है। वह हमारे मानस का विकास करके उसे इस योग्य बनाता है कि वह हमारी सहस्तों श्रस्पष्ट श्रमु-भूतियों को प्रश्रय दे सके श्रौर उन्हें सुन्यवस्थित सुरचित कर सके। जो कुछ भी हमारी प्रवृत्तियों को विकसित करे, हमारी कल्पना को विस्तृत करे, हमारी ऐन्द्रिक श्रमुश्ति को तीब्र करे, वह मूल्यवान होगा। श्रेष्ठ लेखक तथा कला-कार ही कला को श्रपने इस ध्येय की पूर्ति करने में सहायक हो सकेंगे।

उपर्युक्त विरोधी विचारों का कारण है हमारा विषम दृष्टिकोण । पहला केवल नैतिकता का ही लच्य स्वीकार करता है थ्रौर दूसरा उस थ्रोर ख्राँख उठाकर भी नहीं देखता । परन्तु यह प्रश्न तो प्राचीन काल से ही कला-कारों तथा थ्रालोचकों को च्यथित करता थ्राया है। ऐतिहासिक खण्ड में हम देख चुके हैं कि कला के ध्येय पर, प्रत्येक युग में विभिन्न विचार प्रदर्शित होते रहे हैं। यूनानी तथा रोमीय थ्रौर ग्रंग्रेजी साहित्यकार इस प्रश्न पर थ्रपने थ्रलग-श्रलग विचार प्रकट करते थ्राए हैं। किसी ने काव्यादर्श थ्रानन्द-प्रधान रखा, किसी ने शिचा-प्रधान । कुछ ग्रालोचकों ने दोनों ही सिद्धान्तों को मान्य समक्ता। कुछ ने दोनों को मान्य समक्तते हुए थ्रानन्द को प्रधानत्व दिया; श्रौर कुछ ने ऐसी व्यवस्था रखी कि दोनों बार्ते साथ-साथ होती चलें। परन्तु इन

सिद्धान्तों के प्रस्तावों ने कभी भी यह बतलाने का कष्ट नहीं किया कि काष्य द्वारा जो श्रानन्द श्रथवा जो शिला प्रसारित हो उसका रूप क्या हो ? उसकी श्रच्छाई-बुराई की कसौटी क्या हो ? इसमें सन्देह नहीं कि श्रानन्द-प्रसार कला का सहज लच्य है श्रोर उसका मूल्य भी इसी में है परन्तु इसके यह श्रर्थ नहीं कि उसका ध्येय केवल श्रानन्द-प्रसार ही है। श्रानन्द का श्रपना विशिष्ट स्थान है; परन्तु उसे श्रन्य श्रनुभृतियों को बहिष्कृत करने का श्रिषकार नहीं।

कला के चेत्र में सबसे गहरी विषमता, श्राधुनिक युग के

"कला, कला के 'लिए है " एक नवीन सिद्धान्त द्वारा फैली हुई है। यह सिद्धान्त प्रचलित है कि कला की सफलता की कसौटी केवल कला-विषयक नियम ही होंगे। यदि कला इन नियमों

की तुष्टि करती है तो उससे हमें श्रीर कुछ माँगने का श्रधिकार नहीं। जिस प्रकार से यदि कोई गृहिशो, पाक-शास्त्र के सब नियमों की रचा करती हुई छत्तीस व्यंजन वनाकर खिला दे और यदि उसमें हमें स्वाद न श्राए श्रथवा उससे हममें कुपच हो जाय तो गृहिग्गी का क्या दोष-उससे हमें और किसी प्रकार की तुष्टि की इच्छा न होनी चाहिए। पाक-शास्त्र की कला की सुरत्ता में ही उसकी सफलता रही, भोजन के रुचिकर अथवा अरुचिकर होने में नहीं। उसी प्रकार यदि कला-कार कला के सब नियमों को मानता हुआ कला का निर्माण कर देता है तो उसका प्रभाव हम पर जो भी पड़े कलाकार को उससे क्या ? उसका उत्तर-दायित्व तो तभी समाप्त हो गया ज्यों ही कला पूर्ण रूप में प्रकाशित हो गई। हाँ, ख्रगर कलाकार चाहे तो वह कला द्वारा नैतिकता का प्रसार करे, इममें श्रनेक मानवी भावों को जायत करे; धर्म श्रौर यश की मर्यादा स्थापित करे। यह तो कलाकार की रुचि पर है। पर जब यह सब-कुछ कला न करे तो उसे दोष नहीं देना चाहिए। वह दोनों मार्ग चुनने में स्वतन्त्र हैं; हम भी किसी एक को श्रपनाने के लिए स्वतन्त्र हैं। परन्तु इस सिद्धान्त के विरोधी दल में हम उन सब साहित्यकारों के नाम गिना सकते हैं जिन्होंने प्राचीन युग से आज तक साहित्य का भव्य प्रासाद निर्माण किया है। उपर्युक्त सिद्धानत क्यों लोकप्रिय हुआ, उसको रुचिकर बनाने में किन-किन साहित्य-सिद्धान्तों ने सहा-यता दी, इसका संकेत देना शायद श्रावश्यक होगा। जैसा कि हम साहित्य चेत्र में देखते आए हैं कि प्रत्येक नवीन युग पिछले युग के सिद्धान्तों को ठुकराया करता है श्रौर उनके विरोध में नवीन सिद्धान्तों का निर्माण करता श्राया है वैसा ही श्राकोचना-चेत्र में भी होता श्राया है। श्रठारहवीं शती के साहित्यकारों ने श्रंग्रेजी समाज के सत्रहवीं शती के साहित्यकारों की कृतियों को हास्यास्पद ठहराया।

श्रठारहवीं शती के साहित्यकारों को उन्नीसवीं शती के कलाकारों ने हीन प्रमा-ि एत किया; श्रौर वही बात पुनः उन्नीसवीं शती के सम्बन्ध में भी हुई; बीसवीं शती ने पिछले युग के साहित्यकारों की खूब ही खबर ली। परिवर्तन साहित्य का महान् सर्य है। इसी के अनुसार कला के लच्य के विषय में भी रुचि-परि-वर्तन होता श्राया है। पिछले युग ने कला को नैतिकता की जंजीरों में इतना जकड़ दिया कि कुछ साहित्यिक वीरों ने कला-सुन्दरी को इस विषम दासता से मुक्ति देने का बीड़ा उठा लिया। कुछ लेखक ऐसे भी हुए जिन्होंने इन सिद्धान्तों को हितकर प्रमाणित किया श्रीर यूरोपीय कला-चेत्र में एक ऐसी लहर भी चली जिसके प्रवाह में श्रनेक लेखक बह भी गए। इन्होंने यह सिद्ध करना <mark>चाहा</mark> कि सौन्दर्यानुभूति का एक श्रलग स्थान है, एक श्रलग व्यक्तित्व है, उसका लगाव किसी से नहीं। नैतिकता इत्यादि की चर्चा उसके लिए आवाञ्छित है; उसका उससे कोई लगाव नहीं। कला की, उसके अन्य प्रभावों के आधार पर श्रेष्ठ श्रथ<mark>वा हीन नहीं कहा जा सकता । कला का संसार उसके प्रभाव के संसार</mark> से अलग है, विरक्त है। सौन्दर्यानुभूति की श्रेष्ठता इसी में है कि वह सौन्दर्या-नुभूति है; उसका क्या प्रभाव पड़ता है या पड़ेगा, इस स्रोर वह विमुख तथा विरक्त रहती है। उसको परखने के लिए हमें उसी चेत्र में जाना पड़ेगा; हम किसी श्रन्य श्रन्य चेत्र में रहकर उसके मूल्य को निर्धारित नहीं कर सकते।

यह धारणा वास्तव में प्रायः अमम् लक कही गई है। पहले तो यह स्पष्टतया समम् लेना चाहिए कि काव्य के श्रनेक रूप हैं, श्रनेक वर्ग हैं, श्रनेक श्राकार-प्रकार हैं। किसी में हम उसका प्रभाव देखते हैं, किसी में हम सौन्दर्या- लुमूति परिलक्ति पाते हैं श्रौर किसी में दोनों को पाने का यत्न करते हैं। परन्तु यह कहना कि सभी प्रकार के काव्य में हम केवल सौन्दर्यानुभूति को ही प्रश्रय देंगे श्रौर उसके बाह्य प्रभावों का कोई भी लेखा न रखेंगे कला- लेत्र के लिए कदाचित हितकर न होगा।

कला-चेत्र में सौन्दर्यानुभूति-सिद्धान्त के समर्थकों का यह भी कहना है कि काव्य का यथार्थ जीवन से कोई घनिष्ठ सम्बन्ध नहीं, श्रीर सम्बन्ध है भी तो बहुत चीए श्रीर श्रम्पष्ट । उसका ससार श्रलग है; सम्पूर्ण तथा स्व-तन्त्र है। उसको हृद्यंगम करने के लिए हमें उस संसार की यात्रा करनी होगी, श्रपने व्यक्तिगत श्रथवा सामाजिक रूढ़िगत धारणाश्रों श्रथवा विचारों को विदा देना होगा। श्रपने यथार्थ जीवन की चाल को स्थिगत करके सौन्दर्यानु भूति के तीर्थ की श्रोर स्वतन्त्र रूप में प्रयाण करना होगा। इस सिद्धान्त का श्रर्थ यह हुश्रा कि काव्य तथा यथार्थ जीवन में यही नहीं कि कोई सम्बन्ध

ही नहीं वरन् दोनों एक-दूसरे के विरोधी हैं। परन्तु यह सिद्धान्त तो आदि काल से मान्य है कि कान्य में उन्हीं अनुभूतियों का अचय भाग्डार है जो हमें यथार्थ जीवन में पग-पग पर होती हैं और जिन्हें हम सुन्यवस्थित रूप में नहीं परख पाते; और उन्हें परखने के जिए कला तथा कलाकार का सहारा हूँ इते हैं। प्रत्येक कविता हमारी यथार्थ अनुभूति का प्रतिविम्ब है—ऐसा प्रतिविम्ब जो हम दूसरों तक पहुँचा सकते हैं। प्रत्येक कविता जब हमारी अनुभूतिविम्ब जो हम दूसरों तक पहुँचा सकते हैं। प्रत्येक कविता जब हमारी अनुभूतिविम्ब जो हम दूसरों तक पहुँचा सकते हैं। प्रत्येक कविता जब हमारी अनुभूतिविम्ब को उसी रूप में सुरचित रखना चाहिए; ऐसा न हो कि अन्य अनुभूतियाँ आ-आकर उस प्रतिविम्ब पर अपनी छाया डालती रहें और उसे इतना विकृत कर दें कि उसे हम पहचान ही न पाएँ। इस दृष्ट से हम यह कह सकते हैं कि प्रत्येक अनुभूति का अपना अलग व्यक्तित्व है, अलग मूल्य है और उसका मूल्य समक्षने के लिए हमें उसी अनुभूति के आकार-प्रकार को, विना किसी बाहरी लगाव-लिपटाव के प्रश्रय देना होगा।

साधारणतः इस सम्बन्ध में यह सिद्धान्त श्राभमत हो रहा है कि जो भी श्रालोचना-प्रणाली काव्य श्रथवा कला को जीवन से विमुख श्रथवा विरक्त रखेगी श्रथवा श्रदण्ट रूप से सम्बन्धित रखने का प्रयास करेगी हमारे दृष्टिकोण को दृष्टित कर देगी, श्रीर जो भी श्रालोचना-प्रणाली हमें यह श्रादेश देगी कि यदि हम सौन्दर्य-प्रेमी हों तो सौन्दर्य के चेत्र में श्राएँ; नैतिकता-प्रेमी हों तो नैतिकता के चेत्र में जायँ, श्रीर इस तरह श्रपने सम्पूर्ण व्यक्तित्व के दो हकड़े कर दें, बहुत दिनों जीवित नहीं रह पाएगी। इस प्रकार का विकेन्द्रीकरण न तो व्यक्ति के लिए हितकर होगा, न समाज के लिए; श्रीर कला तथा साहित्य के लिए तो कभी भी उपयोगी न हो पाएगा।

## त्रालोचना के वर्गीकरण की समस्या

: 9 :

त्र्यालोचना-प्रणालियों के वर्गीकरण की समस्या ऐतिहासिक खरड में हम स्पष्ट कर चुके हैं कि श्राली-चना का इतिहास तीन युगों में बाँटा जा सकता है। पहला युग होगा पूर्व-श्ररस्त् ; दूसरा होगा श्ररस्त्-युग तथा तीसरा उत्तराई श्ररस्त्-युग। इससे स्पष्ट है कि श्रालोचना-साहित्य में श्ररस्त् ही एक ऐसे

व्यक्ति हुए जिन्होंने श्रपनी श्रेष्ठ प्रतिभा द्वारा दो युगों का निर्माण करके श्रालोचना-शास्त्र की नींव डाली श्रौर उसे समृद्ध बनाया। श्ररस्त् ही यूनानी साहित्य के उस ज्योतिपूर्ण स्तम्भ के समान हैं जिनके प्रकाश द्वारा भावी युगों के श्रालोचना-शास्त्र की रूप-रेखा निर्मित हुई।

पूर्व-श्ररस्त् युग में श्रालोचना न तो श्रेष्ट रही श्रौर न उसका चेत्र ही ब्यापक था। जो कुछ भी दो-एक सिद्धान्त बन सके वे होमर के महाकाव्य को ही श्रादर्श मानकर बने। यूनानी समाज में होमर-जैसे साहित्यकार का वही स्थान है जो संस्कृत तथा हिन्दी में क्रमशः कालिदास तथा तुलसीदास का है श्रौर जो भी नियम बने उनमें होमर की ही दुहाई दी गई। इस काल की श्रालोचना को हम होमरवादी श्रालोचना नाम दे सकते हैं। यह श्रालोचना केवल श्र्य के स्पष्टीकरण में लगी रहती थी श्रौर किसी भी सौनदर्शात्मक नियम का प्रयोग नहीं करती थी; श्रौर श्र्य के स्पष्टीकरण में भी निर्ण्यात्मक शक्ति का प्रयोग नहीं होता था।

श्रर्थ के स्पष्टीकरण में श्रालोचकवर्ग केवल एक विशेष दृष्टिकोण श्रपनाता था। उनके लिए समस्त साहित्य रूपक-रूप था। श्रीर वे सबमें रूपक हूँ इने का प्रयत्न करते श्रीर सफलतापूर्वक श्रर्थ स्पष्ट करते। इस समय के लिए यह स्वाभाविक ही था। उनका यह विचार सही था कि काब्य में श्रनेक

१. 'त्र्राडेसे' तथा 'इलियड'

त्रर्थ निहित हैं श्रौर छिपे हुए श्रथों को स्पष्ट करना ही श्रालोचक का धर्म होगा। इस काल में हमें श्रालोचना-शास्त्र के दो निर्माता मिर्लेगे—एक तो दर्शनवेत्तावर्ग श्रोर दूसरा सुखान्तकी लेखकवर्ग।

श्रष्ट वैयाकरण थे श्रोर उनमें तर्क करने की अपूर्व चमता थी। परन्तु उनकी मान्यता बहुत दिन न रह सकी श्रीर उन पर युवाश्रों को दुश्चिरित्र बनाने का श्रिमियोग लगाया गया श्रीर उनके महान् नेता सुकरात को विष-पान पर विवश किया गया। श्रफलात् ही ऐसे दर्शनवेत्ता बचे जिन्होंने श्रालोचना-शास्त्र के निर्माण में पहला कदम उठाया। उन्होंने काव्य की श्रात्मा तथा काव्य के निर्माण-कार्य, दोनों पर विशिष्ट विचार प्रस्तुत किये।

परन्तु कहीं-कहीं श्रफलात्ँ के विचारों में व्यतिक्रम दोष है श्रीर कहींकहीं विरुद्धार्थ श्रथवा श्रसंगति दोष; ऐतिहासिक खरड में इन दोषों से हम
श्रवगत हो चुके हैं। काव्य की प्रशंसा करते हुए वे एक स्थान पर तो कहते
हैं कि काव्य देवी उन्माद श्रथवा देवी प्रेरणा द्वारा प्रसूत होगा श्रीर दूसरे 
स्थान पर वे काव्य को श्रनैतिकता के प्रसार का कारण समस्कर उसे समाज से
बहिष्कृत करने का श्रादेश देते हैं। इस विरुद्धार्थ का एक विशेष कारण है।
वास्तव में श्रफलात्ँ श्रेष्ठ दर्शनवेत्ता तथा महान् शिक्त थे; वे साहित्य को
मूल्यवान् तभी समस्क सकते थे जब उसके द्वारा जीवन नैतिकतापूर्ण तथा
श्रध्यात्मवादी बनता। उनके लिए साहित्य तभी श्रेष्ठ था जब प्रायोगिक रूप में
तथा दिन-प्रतिदिन के जीवन में उससे सहायता मिलती, श्रन्यथा नहीं। उन्होंने
काव्य के निर्माण-कार्य के श्राधार पर श्रपने इस विचार की पृष्टि की। जीवन
का प्रमुख ध्येय है सत्य का श्रनुसन्धान श्रीर यह सत्य प्रकृति द्वारा प्रसूत भाव-

१. जेनोफन तथा श्रफलातूँ ।

एम्पीडाक्लीज तथा जेनोफन श्रादर्शवादी व्यक्ति थे श्रीर उनमें नैतिकता का

प्राधान्य था । यद्यपि वे श्रेष्ठ श्रालोचना लिखने में विफल रहे परन्तु उनकी

श्रादर्शवादिता महत्त्वपूर्ण रही । उन्होंने होमर को महत्त्व नहीं दिया श्रीर

उनकी रचनाश्रों को श्रनैतिक घोषित किया । एम्पीडाक्लीज ने भी कोई

महत्त्वपूर्ण श्रालोचना नहीं लिखी । उन्होंने जीवन-सत्यों पर तो विशद प्रकाश

डाला परन्तु साहित्य में उनकी सूफ न थी । केवल श्रफलात्ँ की ही लेखनी

द्वारा हमें श्रेष्ठ श्रालोचना सिद्धान्त मिले ।

२. 'श्रायॉन एएड फ़ीडूस'

३. 'रिपब्लिक'

नात्रों के प्रसार तथा पुस्तकाध्ययन द्वारा ही सम्भव होगा। इन्हीं के द्वारा ज्ञानप्राप्ति भी होगी त्रौर जब तक काव्य हमें इस ज्ञान तथा इस सत्यानुसरए में
फलदायक नहीं, तब तक उसका कोई सहत्व नहीं। साहित्य का प्रमुख ध्येय
भी सत्य तथा नैतिकता का प्रसार है। परन्तु साहित्य, विशेषतः काव्य-निर्माण
कला, पर जब विचार हुन्ना तो यह सिद्ध हुन्ना कि समस्त कला हमारी अनुकरणात्मक प्रवृत्ति पर न्नाधारित है न्नौर काव्य भी सत्य का न्नानुकरण
करता है।

श्रफलात्ँ का यह दार्शनिक सिद्धान्त था कि जो कुछ भी हम इस पार्थिव संसार में देखते, सुनते श्रौर श्रनुभव करते हैं उन सबका मूल रूप स्वर्ग में स्थित है। मानव की श्रात्मा जब स्वर्ग में रहती है तो इन मूल रूपों को सहज ही पहचानती है श्रौर उन्हीं के सम्पर्क में रहती है; परन्तु जब हम इन मूल रूपों का श्रनुकरण इस पार्थिव जगत् में करते हैं तो हमें उनकी छाया-मात्र ही मिलेगी श्रौर जब साहित्यकार इनका श्रनुकरण श्रपनी रचनाश्रों में करेगा तो वह सत्य (मूल रूपों) से श्रीर भी दूर जा पड़ेगा। काव्य इस दृष्टि से हमें बहुत दूर ले जाता है; उसके द्वारा सत्यानुभूति श्रसम्भव होगी।

दूसरे सिद्धान्त का विवेचन करते हुए उन्होंने इस विचार की पुष्टि की कि कान्य मनुष्य के भावना-संसार को प्रभावित करता है थ्रौर भावना-संसार इतना विचित्र तथा उच्छुङ्खल रहता है कि उस पर न तो कोई नियम लागू होगा थ्रौर न उस पर विश्वास ही निश्चित रूप में किया जा सकेगा। तर्क पर ही हम विश्वास कर सकते हैं। जो साहित्यकार हमारी भावनाश्रों को थ्राधार-रूप मानकर कान्य-रचना करेंगे उनको सतत इस बात का ध्यान रहेगा कि वे पाठकवर्ग को थ्रानन्द-प्रदान करें थ्रौर बहुत सम्भव है कि वे दुश्चिरित्र व्यक्तियों के जीवन को प्रस्तुत करें थ्रौर समाज में दूषगा फैलाएँ। इस तर्क से काव्य तथा कला दोनों हो समाज के लिए श्रहितकर होंगे। इतना होते हुए भी श्रफलात्ँ की ही रचनाश्रों में हमें पहले-पहल ब्रालोचना तथा उसके वर्गीकरण की समस्या की क्रलक मिल जाती है जिसे भविष्य के लेखकों ने श्रपनाकर श्रथवा उसका विरोध करके ब्रालोचना-शास्त्र की प्रगति की श्रौर उसके वर्गीकरण में सहायता दी।

कुछ विशिष्ट साहित्यकारों ने श्रनेक रचनाश्रों को श्रालोचना-चेत्र से परे रखा, जिसके फलस्वरूप पत्र-साहित्य, दैनिकी पाठान्तर संशोधन तथा प्रामाणिकता प्रकाशन इत्यादि ज्ञानात्मक साहित्य इस चेत्र से श्रलग किये गए

१. अरस्तू

श्रीर श्रालोचना-शास्त्र का सम्बन्ध केवल उस वर्ग के साहित्य से रखा गया जिसमें प्रेरणा तथा गति देने की शक्ति थी।

कुछ विचारकों ने पुस्तकालोचन को साहित्यालोचन के अन्तर्गत स्थान तो दिया परन्तु उसे विशुद्ध आलोचना-चेत्र के अन्तर्गत मान्यता नहीं मिली। इसका कारण यह था कि पुस्तकालोचन वास्तव में पाठकवर्ग से सम्बन्धित था और इसलिए उसकी दृष्टि विशेषतः बाह्य उपादानों पर ही लगी रहती थी।

जैसा कि हम पहले संकेत दे चुके हैं ज्यों-ज्यों साहित्य की आत्मा तथा उसकी रूप-रेखा का विकास होता गया त्यों-त्यों आलोचना की परिभाषा और उसका ध्येय भी परिवर्तित होता गया। प्राचीन विचारकों के अनुसार साहित्य का अपना कोई विशेष अथवा ज्यक्तिगत स्थान नहीं था; साहित्य केवल दूसरों की शक्ति पर पनपने वाली वस्तु थी। फलतः उन्होंने कला और साहित्य को अनुकरण-मात्र ही समका। उनका विचार था कि जीवन-चेत्र में जो-जो उपकरण प्रस्तुत हैं उन्हों के प्रयोग द्वारा कलाकार को उनका अनुकरण करना होगा। यह विचार यूनानी विचारकों का था और कला को वे केवल अनुकरणा-त्मक समक्तते थे।

रोमीय युग में कला को एक विशेष प्रकार का महत्त्व दिया गया। रोभीय कला को जीवनदायी तथा प्रेरणापूर्ण समक्ते थे श्रौर उच्चादर्शों का निर्माता मानते थे। उनका यह भी विश्वास था कि साहित्य को शिचापद होना चाहिए श्रौर उसे नैतिकता के प्रसार में प्रयत्नशील रहना चाहिए। इस युग में बाह्य सत्यों पर ही साहित्य श्राधारित किया गया।

रोमीय युग की समान्ति के पश्चात् साहित्य की मर्यादा गिर गई; वह केवल अभ्यास-मात्र रह गया। उसका अध्ययन इसीलिए उचित समक्ता गया कि उसके द्वारा प्राचीन युग की कृतियों के अध्ययन तथा प्रकृति के परिशोलन में सहायता मिलती थी। तत्पश्चात् रोमांचक युग में ही साहित्य को पुनः महत्त्व प्राप्त हुआ और उसे समाज, व्यक्तित्व, जाति, युग तथा देश-काल की अभिव्यक्ति का साधन माना गया। फलतः इसी युग में आलोचना-प्रणालियों का जन्म हुआ और उनके वर्गीकरण की समस्या इल को गई। प्रायः आलोचना शब्द की मूल भावना में भी निर्णयात्मक तत्त्व बहुत दिनों से प्रस्तुत रहा और जैसे-जैसे आलोचना-शास्त्र की प्रगति होती गई तैसे-तैसे इस मूल भावना के अर्थ में भी परिवर्तन होता गया। साधारणतया साहित्यक निर्णय के दो आधार बनाये गए। पहला आधार स्थित नियमों का था और दूसरा सौन्दर्यात्मकता का।

नियमानुगत त्रालोचना-प्रणाली के श्रन्तर्गत साधारणतः श्रालोचना के तीन कार्य हो सकते हैं। इसका प्रथम कार्य है प्रर्थ का स्पष्टीकरण; दूसरा वर्गीकरण श्रीर तीसरा निर्णय प्रदान करना। स्पष्टीकरण का श्रर्थ यह है कि श्राजोचना कृति-विशेष का वर्णन दे, उसका विश्लेषण करे, तत्पश्चात् टिप्पणी दे। ष्रालोचक का यह प्रमुख कर्तव्य होगा कि वह कलाकार के लच्य को स्पष्ट करे, क्योंकि प्रायः कलाकार का सम्पूर्ण व्यक्तित्व उसकी कृति में प्रस्तुत नहीं रहता। किन्तु केवल कलाकार तक त्रालोचना सीमित न रहेगी, क्योंकि कला-कृति के रचने में केवल कलाकार सब-कुछ न था; उस पर श्रन्यान्य रूप से श्रनेक प्रभाव पड़े; उन सबको उसने ब्रह्म किया। उसके समकालीन लेखकों की विचार-धारा उसके सम्मुख प्रवाहित थी; उसे भी उसने देखा। उसने श्रन्यान्य पुस्तकें भी पढ़ीं; श्रपनी विचार-शक्ति द्वारा उसने उनका प्रभाव भी प्रहण किया। इतना सब होने के पश्चात् ही कलाकार अपनी कृति पाठकवर्ग के सम्मुख रख सका। इसिलिए यह श्रावश्यक होगा कि श्रालोचना कला-कृति को राष्ट्रीय तथा ग्रन्तर्राष्ट्रीय वातावरण, विचार-धारा तथा काल-गति का पूर्ण विचार रख-कर परखे । किसी भी कला-कृति को उस समय-विशेष की श्रात्मा तथा उसकी गति से श्रलग-विलग करके उसकी श्रालोचना करना फलप्रद न होगा। जिस प्रकार गंगा की तरंगों के प्रवाह में भक्तों द्वारा चढ़ाई हुई पुष्प-मालाएँ बहती चली जाती हैं उसी प्रकार समय की विचार-गति का सहारा लेती हुई कला-कृति भी पाठकों के सम्मुख त्राती रहती है स्रौर विना समय की विचार-धारा ग्रव रहा वर्गीकरण का प्रश्न।

वर्गीकरण के लिए भी श्रालोचना प्रायः तीन श्राधार श्रपनाएगी।
पहला श्राधार होगा वैज्ञानिक, दूसरा नैतिक श्रीर तीसरा होगा सौन्दर्गात्मक।
वैज्ञानिक श्राधार श्रपनाने के फलस्वरूप जो भी श्रालोचना जन्म लेगी वह
प्रकृति की प्रगति के इतिहास की परम्परा श्रपनाएगी श्रीर तर्कपूर्ण दृष्टि से
कला-कृति की रूप-रेखा तथा उसकी श्रात्मा का श्रनुसन्धान करेगी। नैतिक
श्राधार श्रपनाने के फलस्वरूप वह नैतिक नियमों के सहारे कला-कृति का
मूल्यांकन करेगी श्रीर जब सौन्दर्गात्मक श्राधार प्रहण करेगी तो सौन्दर्ग-शास्त्र
के नियमों द्वारा कला-कृति के प्रभाव को परखेगी।

इसमें कदाचित् सन्देह नहीं कि तीनों आधारों पर विरचित आलोचना का प्रमुख कार्य निर्णय प्रदान करना रहेगा। इस कर्तन्य से वह विमुख नहीं रह सकेगी, क्योंकि ज्यों ही कोई कला-कृति आलोच्य-रूप में उसके सम्मुख आएगी श्रीर श्रर्थ के स्पष्टीकरण श्रीर वर्गीकरण का प्रश्न उठेगा त्यों ही यह प्रश्न भी उठेगा कि श्रमुक कृति श्रपने वर्ग-विशेष की श्रन्य रचनाश्रों की तुलना में कितनी श्रेष्ठ श्रथवा हीन है श्रथात् उस कृति की तुलनात्मक श्रालोचना श्रारम्भ होगी श्रीर निर्ण्य प्रदान करना श्रानवार्य हो जायगा। श्रालोचना का प्रमुख कर्तव्य पाठकवर्ग की रुचि, कलाकार की प्रतिभा तथा साहित्य की गति-विधि, सभी का लेखा-जोखा रखना रहेगा। इस सिद्धान्त के फलस्वरूप साहित्यक श्रालोचना का प्रधान धर्म, राष्ट्र की साहित्यिक विचार-धारा तथा उसकी प्रगति का इतिहास समक्तना होगा। उसे राष्ट्र-विशेष की साहित्यक श्रात्मा को कालान्तर में सुरचित तथा जीवित रखकर श्रपने विशिष्ट कर्तव्य की पूर्ति करनी होगी।

: ?:

श्रालीचना-शास्त्र के वर्गीकरण की समस्या के श्रध्य-'त्र्यालीचना' का श्रर्थ यन के सम्बन्ध में यह श्रावश्यक है कि श्रालोचना शब्द के विभिन्न श्रर्थ श्रौर उनके प्रयोग को ठीक-ठीक

समक्क लिया जाय। यह इसलिए श्रौर भी श्रावश्यक है क्योंकि श्रनेक साहिित्यक विचारकों ने श्रालोचना शब्द के श्रर्थ मनोनुकूल लगाए श्रौर उसी के
श्राधार पर उन्होंने श्रपनी श्रालोचना लिखी; श्रौर जब तक इन सब साहित्यिक
मनीषियों द्वारा स्पष्ट किये हुए श्रर्थ को समुचित रूप में समक्का न जायगा
'श्रालोचना'-सम्बन्धी श्रनेक किनाइयाँ उपिस्थित होती रहेंगी। व्यापक रूप से
देखने पर यह पता चलेगा कि प्रायः श्रालोचना शब्द का प्रयोग केवल साहित्यसम्बन्धी विषयों में नहीं वरन् जीवन के श्रनेक चेत्रों के सम्बन्ध में भी हुश्रा
श्रौर साहित्य से इसका सम्पर्क कुछ बाद का है। दर्शन, समाज-शास्त्र तथा
राजनीति के चेत्र में ही पहले पहल इस शब्द का व्यापक प्रयोग हुश्रा श्रौर
उसके श्रनन्तर साहित्य भी उसकी परिधि में लाया गया। यह स्वाभाविक भी
था, क्योंकि साहित्य के प्रथम श्रालोचक दर्शनज्ञ पहले थे कलाकार बाद में।
फलतः श्रालोचना का प्रयोग यदि साहित्य-चेत्र में बहुत बाद में श्राया तो
उसमें श्रारचर्य ही क्या?

साहित्य-चेत्र में स्रालोचना का स्रर्थ पहले-पहल छिद्रान्वेषण माना गया स्रोर जब-जब यह शब्द प्रयुक्त हुस्रा प्रायः स्रर्थ यही रहा कि लेखक की भूल-चूक स्रोर उसकी कृति की न्यूनता स्रों की स्रोर संकेत किया जाय। स्रालोचक का यही धर्म समका गया कि वह लेखक के प्रति विरोधी दृष्टिकोण रखे स्रोर उससे पग-पग पर जवाब तलब करे स्रोर स्रन्त में उसे दोषी, निकृष्ट तथा हीन प्रमाणित कर दे। सुटियों का लेखा रखना ही श्रेष्ठ श्रालोचना कहलाई स्रोर जो भी व्यक्ति अत्यधिक त्रुटियों की तालिका बना सके श्रेष्ठ आलोचक माना गया। उन्नीसर्वी शती में ही छालोचना के छर्थ तथा उसके प्रयोग में परिवर्त<mark>न</mark> हुआ। अब आलोचना का अर्थ छिद्रान्वेषण न रहा और न आलोचक का यह धर्म ही रहा कि वह साहित्यकार के प्रति विरोधी भावना रखे छौर उसकी त्रुटियों का संकलन करे। श्रालोचना का अर्थ अय यह माना गया कि त्रुटियों की श्रोर संकेत कम परन्तु विशेषतात्रों का उल्लेख द्यधिक किया जाय । उस समय के कुछ साहित्यकारों ने यहाँ तक कह डाला कि छालोचना का केवल यही छार्थ है कि केवल प्रशंसा की जाय; प्रालोचक छिद्रान्वेषी नहीं वह प्रशंसक होकर ही कर्तव्य-पूर्ति करेगा। परन्तु इस प्रर्थ को विरले ही विचारक मानने पर प्रस्तुत थे श्रीर साधारणतः वही श्रर्थं श्रभिमत रहा कि कुछ प्रशंसा की जाय श्रीर कुछ दोष दिखलाए जायँ । वास्तव में जो महत्त्वपूर्ण प्रश्न विचारकों को न्यस्त किये था वह यह था कि क्या श्रालोचना केवल प्रशंसाही करे श्रोर दोषों की श्रोर से दृष्टि हटा ले ? यदि ऐसा हुन्रा तो सभी लेखकों की प्रशंसा की जायगी, सभी एक वर्ग के हो जायँगे; सभी को श्रेष्ठ कहना पड़ेगा। क्या ऐसा स्रर्थ साहित्य की प्रगति के लिए हितकर होगा ? इसके विपरीत दूसरा प्रश्न यह था कि यदि श्रालोचना का कार्य केवल दोष-निर्देश ही रहा तो क्या लेखकों का जी न टूट जायगा ? क्या कोमल हृद्य वाले कलाकार साहित्य-रचना कर पाएँगे जब उन्हें पग-पग पर यह भय रहेगा कि उनकी कृतियों की धिजतयाँ उड़ा दी जायँगी ? क्या वे हताश न होंगे; श्रौर ऐसी परिस्थिति में क्या साहित्य का मार्ग श्रवरुद्ध न हो जायगा ? इस विषम परिस्थिति से निकलने के लिए कुछ साहित्यिक विचारकों ने यह सुम्माव रखा कि श्रालोचना का कार्य यही होना चाहिए कि वह कला-कृति का ज्यों-का-त्यों वर्णन कर दे; न तो दोष निकाले श्रौर न प्रशंसा ही करे।

इस सम्बन्ध में कुछ दर्शनज्ञों ने, दर्शन-शास्त्र में प्रयुक्त आलोचना शब्द के प्राचीन श्रर्थ के श्राधार पर यह विचार प्रस्तुत किया कि श्रालोचना की विशेषता इसी में है कि वह मनुष्य की निर्णयात्मक शक्ति के प्रयोग के लिए समुचित उपक्रम प्रस्तुत कर दे। श्रालोचना का स्वतः कार्य यही रहेगा कि वह निर्णय-चेत्र के श्रनेक साधन जुटा दे श्रीर श्रलग हो जाय। इस दृष्टि से श्रालोचना, निर्णयात्मक शक्ति की परिचारिका-मात्र हुई। उसका श्रीर कोई महत्त्व नहीं।

उपरोक्त अर्थ के आधार पर कुछ साहित्यकारों तथा साहित्य के विशिष्ट पाठकों ने आलोचना का अर्थ यह लगाया कि तुलना करना ही उसका प्रधान कार्य है। यदि तुलनात्मक कार्य में आलोचना सहयोग देती है तो वह सफल होगी अन्यथा नहीं। वास्तव में आलोचना, समस्त मानवी ज्ञान-चेत्र में विच- रण करती हुई तुलनात्मक कार्य में हाथ बटाती है; वह विचार-संघर्ष पर पन-पती है; यही उसका जीवन है। श्रेष्ठ श्रालोचना दो विभिन्न कार्य-प्रणालियों की तुलना प्रस्तुत करेगी। इन विचारों के श्रध्ययनोपरान्त फिर वही प्रश्न उठता है कि क्या श्रालोचना केवल विचारों की तुलना श्रथवा उनका वर्गीकरण प्रस्तुत करे ? क्या श्रालोचना केवल गणितज्ञ का कार्य करे श्रथवा वैज्ञानिक की कार्य-शैली श्रपनाए ? क्या भावना, कल्पना, परिकल्पना का सम्बन्ध श्रालोचना से किंचित्मात्र भी नहीं ?

कुछ साहित्यकारों ने ब्रालोचना के उद्देश्य की न्याख्या करते हुए यह विचार श्रभिमत ठहराया कि किसी भी वस्तु को ज्यों-का-त्यों देखने श्रथवा उसके यथार्थं स्वरूप को परखने का नाम ही ख्रालोचना होगा। यदि स्रालोचना वस्तु की, जैसी भी वह है, परख हो जाती है तो श्रेष्ठ श्रालोचना का जन्म होगा। इसके साथ-साथ यह भी सर्वसम्मत रहा कि श्राबोचना का श्रेष्ठ कार्य तभी सफल होगा जब वह श्रेष्ठ मानवी विचारों **त्रथवा भन्य** भा<mark>वनाश्चों के श्रविरल</mark> प्रवाह में सहयोग दे। संसार की श्रेष्ठतर भावनाश्रों तथा उत्कृष्ट विचारों का प्रकाश तथा उनका प्रसार ही श्रेष्ठ श्रालोचना का ध्येय होना चाहिए। श्रव प्रश्न यह उठता है कि किसी वस्तु के यथार्थ स्वरूप की परख यदि की जायगी तो कैसे की जायगी ? परखने के कार्य में क्या हमारी निर्णयात्मक शक्ति का प्रयोग न होगा ? ग्रौर जब हम किसी भी वस्तु को ज्यों-का-त्यों श्रथवा जैसी भी वह है समक्तने अथवा परखने का कार्य करेंगे तो क्या हमें उस वस्तु की तुलना श्रन्य वस्तुर्ग्रों से न करनी पड़ेगी ? इसके साथ-साथ क्या श्रात्नोचक त्रुटियों की श्रीर से श्राँखें बन्द कर लेगा ? क्या इनका प्रकाश श्रालीचना-चेत्र में नहीं श्राता ? प्रायः इन विचारों के मूल में महान् जर्मन दर्शनज्ञ<sup>र</sup> का श्रालोचना-सिद्धान्त ही व्याप्त था। उनका विचार था कि मति-वैभिन्य के सिद्धान्तों का श्रन्वेषण ही श्रालोचना का प्रमुख ध्येय होगा; श्रालोचना उन साधारण सिद्धान्तों की खोज करेगी जो हमारी रुचि की विभिन्नता की उत्तरदायी हैं।

यदि हम इस विषय पर एक नवीन दृष्टिकोण से विचार करें तो हमें यह जानना होगा कि वे कौनसे सिद्धान्त हैं जिनके सहारे श्रेष्ठ श्रालोचना जिस्ती जा सकेगी। क्या वैज्ञानिक दृष्टिकोण द्वारा श्रेष्ठ श्रालोचना सम्भव होगी? क्या श्रालोचना एक वैज्ञानिक प्रणाजी नहीं? क्या श्रन्य वैज्ञानिक प्रयोगात्मक विषयों के समान इसका प्रयोग नहीं हो सकता? क्या नीति श्रीर तर्क-शास्त्र के

१. देखिए-- 'काव्य की परख'

२. इमैन्युएल काएट

समान इसका प्रयोग सम्भव होगा ?

दूसरा दृष्टिकोण मनोवैज्ञानिक हो सकता है। हम यह प्रश्न पूछ सकते हैं कि क्या यालोचना हमारे मनोभावों से सम्बन्धित है? यथवा क्या वह हमारे मिस्तष्क द्वारा परिचालित है? यथवा क्या मनोभाव तथा मिस्तष्क दोनों से ही उसका श्रेष्ठ सम्बन्ध बना रहेगा? यदि इसका उत्तर यह दिया जाय कि इसका सम्बन्ध वस्तुतः हमारे मिस्तष्क से है तो दूसरा प्रश्न जो सहज ही पूछा जा सकता है वह होगा—क्या य्रालोचना हमारी कल्पना तथा हमारी निर्णयात्मक शक्ति से सम्बन्धित न होगी? क्योंकि यह शक्तियाँ भी तो मानसिक हैं? हम यह भी पृछे विना न रहेंगे कि क्या प्रत्येक मानसिक किया तथा प्रतिक्रिया यालोचना न कहलाएगी? य्यौर यदि त्रालोचना, हमारी निर्ण्यात्मक शक्ति द्वारा परिचालित है तो वह हमारे ग्रन्य निर्ण्यात्मक कार्यों से किस रूप में भिन्न रहेगी?

कुछ लोगों का यह विचार भी है कि ग्रालोचना सामाजिक सिद्धान्तों पर ही ग्राधारित रहती है। इस सम्बन्ध में यह प्रश्न उठ सकता है कि यदि ग्रालोचना सामाजिक सिद्धान्तों पर ग्राधारित है तो उसका लच्य क्या है? क्या उसका लच्य वैयक्तिक है? ग्रथवा समस्त समाज उसके सम्मुख लच्य-रूप रहता है? समाज की रूप-रेखा सँवारने-सुधारने में ग्रालोचना का कितना उत्तरदायित्व रहेगा?

हम प्रायः यह भी पृछ्ते हैं कि क्या श्रालोचना दर्शन पर श्राधारित है ? यदि है तो कौनला ज्ञान-चेत्र श्रालोचना के श्रन्तर्गत प्रकाश पाएगा ? श्रोर जो ज्ञान-चेत्र श्रालोचना श्रपनाएगी वह कितना महत्त्वपूर्ण होगा ? क्या यह कार्य वाह्यवादी रूप में सम्भव होगा श्रथवा व्यक्तिवादी रूप में सम्पन्न होगा ? क्या समस्त प्राकृतिक वस्तुश्रों से इसका सम्बन्ध रहेगा श्रथवा केवल कला-चेत्र इसकी परिधि में श्राएगा ?

त्रालोचना के वर्गीकरण में प्रायः सुबसे बड़ी किटनाई यह होती है कि हम उसका वर्गीकरण कभी तो रीति को और कभी विषय को श्राधार मानकर करते हैं। और दोनों में महान् अन्तर होगा। रीति के श्राधार पर की हुई श्रालोचना और विषय के श्राधार पर की गई श्रालोचना का रूप ही नहीं वरन् उसकी श्रात्मा भी विभिन्न होगी। जो श्रालोचना इतिहास में श्रंकित कार्यों तथा तथ्यों का लेखा रखेगी ऐतिहासिक श्रालोचना कहलाएगी और जो विज्ञान की रीति श्रपनाकर विज्ञान के सत्यों का विवेचन करेगी वैज्ञानिक श्रालोचना कहलाएगी। और इसी श्राधार पर हम यह कह सकते हैं कि जो

श्रालोचना साहित्य को परखेगो साहित्यिक श्रालोचना कहलाएगी; श्रौर जितने प्रकार के विषय होंगे उतने ही प्रकार की श्रालोचना भी जन्म लेगी। प्रायः साहित्यिक श्रालोचना विषय के श्राधार पर होती रही है श्रौर भविष्य में भी होगी। परन्तु कुछ लोगों का विचार है कि साहित्य एक प्रकार की कला है श्रौर जो श्रालोचना कला के उपयुक्त हो, वही साहित्य में भी उपयुक्त होनी चाहिए। परन्तु इस प्रश्न पर बहुत सतभेद है।

प्रायः दो प्रकार की श्रालोचनाएँ एक-दूसरे के विपरीत समभी जाती हैं। इनमें एक तो है निर्णयात्मक श्रालोचना श्रीर दूसरी है श्रनुमानात्मक श्रालोचना। निर्णयात्मक श्रालोचना का उद्देश्य यही है कि जो भी साहित्यिक सामग्री उसके सम्मुख श्राए वह उस पर श्रपना निर्णय दे; उसका मूल्य निर्धारित करे; उसको कुशल पारखी के समान परखे।

श्रनुमानात्मक श्रालोचना का सरल उद्देश्य साहित्यिक तथ्यों का एकत्री-करण तथा उनको सुन्यवस्थित रूप देना रहेगा। परन्तु इस प्रणाली के दो विभाग श्रीर माने गए हैं जिनमें एक का कार्य तो किसी साहित्यिक कृति का नियमानुसार विवरण देना श्रीर दूसरे का उन श्रन्यान्य बाह्य प्रभावों का विवेचन रहेगा जिसका प्रभाव रचना पर विशेषतः पड़ा होगा। इस दृष्टि से वह विशेषतः परिस्थिति इत्यादि पर ही श्रिधिक जोर देगी।

इस वर्गीकरण के श्रतिरिक्त साहित्यिक श्रालोचना की श्रन्यान्य प्रणालियाँ गिनाई जा सकती हैं। इनमें कुछ का श्राधार निर्णयात्मक तथा श्रनुमानात्मक श्रालोचना-प्रणालियों से विभिन्न होगा श्रीर उनमें दार्शनिक दृष्टिकोण
भी श्रिधिक रहेगा। प्रायः कुछ विचारकों ने व्यक्तिवादी तथा बाह्यवादी दो
श्रालोचना-प्रणालियों पर श्रिधिक जोर दिया है। कुछ ने श्रालोचना को विश्लेप्रणात्मक श्रीर दूसरों ने संयोगात्मक वर्गों में बाँटा है। कभी विचारकों ने उसे
निश्चयात्मक तथा श्रिनश्चयात्मक रूप में देखा है। जब श्रालोचना सम्पूर्ण
साहित्य को परखेगी तो वह निश्चयात्मक तथा उचकोटि की होगी श्रीर जब
वह एक या दो पहलुश्रों से सीमित रहेगी तो वह निम्न कोटि की तथा श्रिनश्चयात्मक रूप लेगी। कुछ साहित्यकारों ने तो इन विभिन्न प्रणालियों को
श्रीनक नामों से पुकारा है—श्रान्तिक श्रालोचना तथा बाह्यालोचना, दार्शनिक
श्रालोचना, नैतिक श्रालोचना, सौन्दर्यात्मक श्रालोचना, ऐन्द्रिक श्रालोचना,
श्रविचल श्रालोचना , गत्यात्मक श्रालोचना इत्यादि। सच तो यह है श्रव तक
विशिष्ट श्रथवा तर्क रूप में श्रालोचना का वर्गीकरण हुश्रा ही नहीं श्रीर न यह
सम्भव ही होगा। इसके साथ-साथ श्रत्येक देश की श्रालोचना भी विभिन्न

होगी श्रौर उसका वर्गीकरण भी श्रनेक विभिन्न श्राधारों पर होगा। इससे वर्गी-करण की कठिनाई श्रौर भी वढ़ जायगी।

## : ३ :

परनतु त्रालोचना का वर्गीकरण चाहे किसी भी 'परिभाषा' की समस्याः आधार पर क्यों न हो और उसकी परिभाषा चाहे जो उसके आधार भी बने: ग्रालोचना के कार्य अथवा लच्य तथा उसकी परिभाषा में साम्य होना त्रावश्यक होगा। तभी वर्गी-करण का अश्न भी उठेगा श्रीर प्राय: श्रालोचना के श्रनेक कार्य तथा श्रनेक लच्य परिलचित होंगे। कुछ लोगों का विचार है कि छालोचना, जैसे कि ज्ञान की ज्योति जगाने वाले ग्रन्य विषय हैं, हमारी बौद्धिक उत्सुकता को जाग्रत करके हममें ज्ञान की ज्योति जगाती है; उसका और दूसरा कोई लच्य नहीं। मनुष्य, मनुष्य होने के नाते अपनी जाव्रत उत्सुकता का शमन करना चाहता है त्रौर श्रालोचना भी भरसक इसी में सहयोग देगी । कुछ दूसरे विचारकों का कह<mark>ना</mark> है कि **घ्रालोचना हमें साहित्याध्ययन में सहायता** देती है; साहित्य के प्रभा<mark>व</mark> को तीब करती है और साहित्य-मन्दिर में प्रवेश करने की शक्ति और श्रद्धा प्रदान करती है। विना इसकी सहायता के साहित्य के ग्रानेक स्थल ग्रस्पष्ट अथवा उलके रहेंगे; उनका प्रभाव ची सार संपड़ेगा; वे हमारे हृदय से दूर रहेंगे। इसके साथ-साथ त्रालोचना इस त्रोर भी संकेत करेगी कि कौनसी साहित्यिक कृति श्रेष्ठ तथा हितकर श्रौर फलप्रद होगी श्रौर कौनसी हेय तथा श्रवाञ्चित होगी। इस दृष्टि से वह हमें चेतावनी देगी कि श्रमुक कृति श्रच्छी है श्रमुक हीन, जिससे कि हमें साहित्य चेत्र में भटकता नहीं पड़ता श्रीर हम थोड़े ही समय में श्रेष्ठ श्रौर निकृष्ट साहित्य की परख कर लेते हैं। यदि श्रालोचक न होंगे ग्रौर त्रालोवना न लिखी जायगी तो पाठकवर्ग भटकता फिरेगा श्रौर श्रपनी मानसिक शक्ति का सदुपयोग न कर पाएगा।

परनतु श्रालोचना की उपयोगिता एक श्रौर भी है। श्रालोचना लेखक के उपयुक्त पाठकवर्ग प्रस्तुत किया करती है श्रौर उसकी कृति के पठन-पाठन के लिए उचित वातावरण तैयार करती रहती है। श्रौर जब लेखक की कृति सामने श्राती है तो पाठकवर्ग उसे उत्सुकतापूर्वक ग्रहण करता है। इस दृष्टि से श्रालोचना की शक्ति श्रौर उसकी उपयोगिता का माप लगाना सरल नहीं श्रौर परिभाषा बनाते समय इस तन्त्र का विशेष ध्यान रखना होगा। इसके साथ-साथ लेखकवर्ग के लिए भी श्रालोचना श्रत्यन्त फलप्रद होगी। इसको सहायता से लेखकवर्ग यह जान लेगा कि हमारा पाठक-समाज कैसा

है; उसकी शिचा-दीचा कैसी श्रीर कितनी है; उसकी समस श्रीर स्म कितनी है श्रीर इस सबको ध्यान में रखकर वह साहित्यिक रचना करेगा श्रीर श्रपनी प्रतिभा का नियन्त्रण करता रहेगा। इसका फल यह होगा कि साहित्यकार जो भी कृति पाठकवर्ग को देगा वह उनकी रुचि श्रीर उनके मानसिक स्तर को समसकर देगा। प्रायः श्रेष्ठ कलाकार श्रपने समय के पहले जन्मते हैं, श्रीर बहुत दिनों वाद उनकी कला का मूल्य लग पाता है। श्रालोचना जब इन प्रतिभावान कलाकारों को श्रपनी प्रतिभा नियन्त्रित करने तथा समाज की रुचि-विशेष का ध्यान रखने का श्रादेश देती है तो दोनों की रचा करती है। इसका यह तात्पर्य नहीं कि श्रालोचना कलाकार की सहज प्रतिभा को कुण्ठित कर दे श्रीर उसका पूर्ण प्रकाश न होने दे। प्रतिभावान कलाकार का यह सहज स्वभाव है कि वह समाज की श्रवहेलना करे श्रीर समाज चाहे उसे ग्रहण करे श्रयवा न करे वह श्रपनी प्रतिभा के वशीभृत होकर श्रपनी बात पर टह रहे। इस श्रति की रोक-थाम के लिए श्रालोचना सतत हितकर श्रमाणित हुई है। इन विशेष तक्वों का भी संकेत श्रालोचना की परिभाषा में सम्यक रूप में मिलना चाहिए।

श्रालोचना का एक दूसरा विशिष्ट प्रयोग यह है इसके द्वारा समाज की साहित्यिक रुचि का संशोधन तथा पिरमार्जन होता रहता है। साधारणतः समाज की रुचि निम्नगामिनी होती है और श्रालोचना सतत यह प्रयास किया करती है कि समाज की साहित्यिक रुचि का स्तर गिरने न पाए। श्रीर यदि ऐसा न हुश्रा तो कलाकार की साहित्यिक प्रतिभा पर धक्का लगेगा श्रीर समाज की भी सेवा न हो पाएगी। इस दृष्ट से तो श्रालोचना की श्रावश्यकता तथा उसकी उपयोगिता श्रवश्य प्रमाणित है।

प्रायः यह भी देखा गया है कि साहित्यकार तथा समाज दोनों में ही एकांगी दोष आने लगता है और पचपात की भावना अपना रंग इतना गहरा कर लेती है कि संतुलन की भावना नष्ट हो जाती है। दोनों वर्ग पचपात के वशीभूत होकर स्पष्ट रूप से कुछ सोच नहीं पाते। ऐसी परिस्थिति में आलो-चना की बहुत आवश्यकता पड़ेगी। प्रायः इसी के द्वारा साहित्यिक पचपात की भावना मिट जायगी और सन्तुलन की भावना का विकास होगा। यह निर्विवाद है कि पचपात की भावना साहित्य के विकास, कलाकार की प्रतिभा की रचा तथा पाठकवर्ग की सुरुचि के मार्ग में रोड़े बिछाती है और श्रेष्ठ आलो-चना द्वारा ही यह कठिनाई दूर हो सकेगी। यह भी सही है कि प्रायः कला-कार वादों के जाल में फँसकर रह जाते हैं और पाठक वर्ग भी वादों के वशी-

भूत किसी अन्य प्रकार की रचना ग्रहण करने को तैयार नहीं होते और उन्हें प्रसन्नता तभी होती है जब कलाकार उनके मनोनुकूल चुने हुए बाद की पृष्टि करें। इस वैषम्य को दूर करने में भी श्रालोचना बहुत हद तक उपयोगी प्रमाणित होगी।

साहित्य-चेत्र में प्रायः यह भी देखने में श्राता है कि लेखकवर्ग तथा पाठकवर्ग दोनों में कभी-कभी एक प्रकार की मानसिक रुग्णता श्रा जाती है श्रौर स्वस्थ साहित्य उन्हें नहीं भाता। वे ऐसा साहित्य चाहते हैं जो उनकी मानसिक रुग्णता श्रौर भी बढ़ाए, क्योंकि इसी में उन्हें श्रानन्द मिलता है श्रौर स्वस्थ साहित्यिक विचार उन्हें रुचिकर तथा प्राह्म नहीं होते। इस साहित्यिक रोग का निदान भी केवल श्रालोचना द्वारा होगा। श्रालोचना पग पग पर यह चेतावती देती रहेगी कि कौनसी साहित्यिक प्रवृत्ति स्वस्थ तथा हितकर होगी। श्रौर लेखक तथा पाठकवर्ग का कल्याण किस प्रकार के साहित्य द्वारा सम्भव होगा। यह मानसिक रुग्णता इतनी घातक होती है कि इसका विषम प्रभाव बहुत गहरे रूप में पड़ता है श्रौर कुरुचि की वृद्धि होने लगती है श्रौर एक ऐसा श्रस्वस्थ वातावरण हा जाता है कि श्रन्य कोई स्वस्थ भावना श्रथवा विचार पनपने नहीं पाता। इसलिए यह श्रत्यन्त श्रावश्यक है कि इस रोग का श्रमन शीव्र ही हो श्रौर साहित्यकार तथा पाठकवर्ग दोनों श्रपने कर्तव्य को पहचानें। श्रालोचना के इस विशिष्ट तत्त्व को भी श्रेष्ठ परिभाषा परिजिचित करेगी।

श्रालोचना साधारणतः उन व्यक्तियों के लिए विलकुल श्रानवार्य है जिनके पास प्राचीन श्रथवा नवीन कृतियों के पढ़ने का श्रवकाश नहीं। कुछ लोगों को इतना भी श्रवकाश नहीं रहता कि वह यह भी जान पाएँ कि कौन से लेखक इस समय साहित्य-चेत्र में महत्त्वपूर्ण कार्य कर रहे हैं श्रीर उनकी रचनाश्रों का मूल्य क्या होगा। मूल प्रन्थों को पढ़ने का तो उन्हें किंचित् मात्र भी श्रवकाश नहीं रहता; इसिलिए यह श्रत्यावश्यक है कि उनके पास कोई ऐसा उपयुक्त साधन हो जिसके द्वारा वे थोड़े ही समय में साहित्य-चेत्र के नवीन प्रकाशनों तथा प्राचीन मूल प्रन्थों में उनकी गति बना दे। श्रालोचना ने इस कार्य को श्रद्भुत चमता के साथ किया है श्रीर श्रपनी उपयोगिता प्रमाणित की है। इस उपयोगिता को भी श्रालोचना की परिभाषा परिलचित करने का प्रयास करेगी।

त्रालोचना-चेत्र का साधारणतः एक विशेष प्रश्न थनेक साहित्यकारों को बहुत काल तक कठिनाई में डाले रहा--क्या त्रालोचना के लिए यह श्रावश्यक श्रथवा उचित होगा कि वह कलाकार के चरित्र श्रथवा उसके व्यक्तित्व का भी लेखारखे? क्या साहित्यकार के चिरत्र का विवेचन आलोचना की परिधि में नहीं त्राता ? यदि त्राता है तो इससे साहित्यालोचन में सहायता मिलेगी श्रथवा नहीं ? श्रथवा श्रालोचना का ध्येय केवल पाठकवर्ग को परि-तोष देना अथवा उन्हें किसी मत-विशेष के प्रति विश्वास दिलाना है ? बहुत काल तक तो छालोचक यही समक्तते रहे कि छालोचक का यह प्रथम कर्तव्य है कि वह साहित्यकार के चरित्र श्रीर उसके व्यक्तित्व का भलीभाँति विवेचन करे, तत्पश्चात् उसकी कृति का मूल्यांकन करे । इस प्रवृत्ति द्वारा श्रनेक साहित्य-कारों के चरित्र, उनको पारिवारिक प्रतिष्ठा, उनकी श्रनेक न्यूनताश्रों को लच्य करके तीखे व्यंग्य-बाण बरसाए गए। जो कलाकार इस प्रवृत्ति के शिकार हुए, कभी घोर विरोध कर बैठे श्रौर प्रत्युत्तर द्वारा श्रपने श्रालोचकों को मैदान छोड़कर भाग जाने पर बाध्य किया; कुछ ऐसे रहे जिन्होंने श्रपने सिद्धान्तों को स्पष्ट किया श्रौर उनका समर्थन मौलिक रूप में किया श्रौर कुछ ऐसे भी रहे जो हतोत्साह होकर जीवन की श्रास छोड़ बैठे। प्रायः इस प्रवृत्ति से साहित्य की हानि हुई ग्रौर साहित्यकारों का बहुत समय वादिववाद में नष्ट हुन्रा। हाँ, इसका एक परिणाम कदाचित् श्रन्छा हुग्रा। इस प्रवृत्ति के कारण ही साहित्य-कारों ने श्रेष्ठ श्रालोचनाःमक विचारों की सृष्टि की, श्रेष्ठ साहित्य-सिद्धान्त निर्मित किये त्रीर एक ऐसी गद्य-शैली का प्रयोग किया जिसकी प्रतिष्ठा श्राज तक बनी हुई है।

श्रालोचना के वर्गीकरण तथा परिभाषा निर्मित करने के सम्बन्ध में सबसे जिटल समस्या यह है कि क्या श्रालोचना के सिद्धान्त बन सकते हैं श्रीर यिद वन सकते हैं तो वैज्ञानिक, दार्शनिक, मनोवैज्ञानिक, नैतिक श्रथवा सौन्दर्यात्मक सिद्धान्त इत्यादि में वे किसका श्रधिक सहारा लें श्रीर वे किस पर पूर्णतः श्राधारित हों। क्या एक बार किसी युग में श्रालोचना-सिद्धान्त बन गए तो वन गए ? क्या उनमें परिवर्तन सम्भव श्रथवा श्रावश्यक है या नहीं ? यिद नहीं तो क्या पाठकवर्ग की रुचि स्थायी है या स्थायी रहेगी ? रुचि की कौन परख करेगा ? क्या प्रत्येक देश के पाठकों की रुचि समान होती है ? श्रीर यिद नहीं तो इस रुचि-वैभिन्य के क्या कारण हैं। इन उपरोक्त प्रश्नों के सम्बन्ध में यह प्रश्न भी उठेगा कि क्या प्राचीन मान्य साहित्यिक ग्रन्थ श्रादर्श-रूप मान लिये जायँ श्रीर उन्हीं के श्राधार पर श्रन्थ कृतियों की श्रालोचना होती रहे ? क्या इन मान्य प्राचीन ग्रन्थों से हम समस्त श्रालोचना-सिद्धान्त निकाल सकेंगे ? यदि नहीं तो क्यों नहीं ? क्या यद्द भी सम्भव है कि कोई साहित्यिक

कृति श्रालोचना-सिद्धान्तों के प्रति विमुख रहे, उनकी श्रवहेलना करे श्रौर फिर भी श्रेष्ठ, कलापूर्ण तथा महत्त्वपूर्ण बनी रहे ? क्या पाठकवर्ग की रुचि का ध्यान श्रालोचना के लिए श्रावश्यक नहीं ? यदि है तो क्या प्रत्येक युग के पाठकवर्ग की रुचि की विभिन्नता के श्रनुसार श्रालोचना भी श्रपनी रूप-रेला परिवर्तित नहीं करती रहेगी ?

कुछ जेखकों ने यह विचार रखा है कि श्रालोचना के सिद्धान्त बन सकते हैं और वे चाहे किसी भी आधार पर आधारित क्यों न हों उसका मूल-सिद्धान्त तथा उसका एक श्रादर्श यही रहेगा कि संसार के श्रेष्ठातिश्रेष्ठ विचारों तथा भावनात्रों की वह परल करे श्रीर उनके प्रसार में दत्तचित्त हो। तर्क-रूप में यह कहा जा सकता है कि कलाकार अपने समय के श्रेष्ट विचारों तथा भावों के श्राधार पर ही श्रपना कला-प्रासाद निर्मित करता है। वह एक प्रकार से अपने समय की मानसिक तथा बौद्धिक विचार-घाराओं में वहता रहता है श्रौर श्रालोचक के लिए यह श्रावश्यक है कि वह इस श्रोर पचपातहीन श्रौर सचेत रहे कि समय की विचार-धारा संकीर्ण ग्रथवा संकुचित न हो जाय ग्रौर वह उचित गति तथा विस्तार के साथ उचित दिशास्रों में प्रवाहित रहे। इस सिद्धान्त के विवेचनोपरान्त यह समस्या सामने त्रायगी कि क्या कला की कियात्मक शक्ति आलोचना का अनुसरण करे, उसे प्रभुत्व दे और अपने को गौरण समभे ? क्या यह सिद्धान्त कला की क्रियात्मक शक्ति को कुण्डित नहीं करेगा ? ग्रौर फिर क्या यह सम्भव है कि ग्रालीचक पत्तपातहीन हो ? यदि उस पर यह श्रंकुश रखा गया तो क्या वह सहज ही साहित्य की श्रोर से विमुख न हो जायगा ? पचपात की भावना ही तो उसे प्रेरणा देती है श्रौर जब प्रेरणा ही नहीं तो श्रेष्ठ श्रालोचना कैसे सम्भव होगी। निष्कर्ष रूप में यह कहा जा सकता है कि श्रालोचना-चेत्र की जटिल समस्याश्रों का श्रन्त नहीं; चाहे कितना भी श्रेष्ठ सिद्धान्त क्यों न बने, चाहे कितनी भी व्यापक परिभाषा क्यों न निर्मित हो, तर्क-रूप में उनका पूर्ण समर्थन श्रसम्भव होगा। यही कारण है कि आलोचना का आज तक कोई एक विशिष्ट रूप निश्चित नहीं हो पाया; इसी में उसका महत् श्राकर्षण है; उसकी हृदयग्राहिता है।

## त्रालोचना का वर्गीकरण

: 9 :

त्र्यालोचना का वर्गीकरण श्राधिनिक श्रंग्रेज़ी साहित्य में श्रनेक श्रालोचना-प्रणा-लियों का प्रयोग हुआ है श्रीर हो रहा है। श्रालो-चकों के भी स्पष्ट वर्ग बन गए हैं श्रीर वे श्रपनी साहित्यिक विभिन्नता लिये हुए तथा श्रपने विभिन्न

दृष्टिकोण स्थिर किये हुए त्रालोचनात्मक कार्यों में संलग्न हैं। उन सबकी त्रालग-त्रालग शिक्षा-दृीक्षा है त्रीर अपनी त्रालग-त्रालग विशेषता। इन विभिन्न वर्गों के त्रालोचकों की विशेषतात्रों का विवेचन यदि हम नियमपूर्वक कर सकते तो त्राधिक कठिनाई न होती, परन्तु इस प्रकार के विवेचन में व्यक्तिगत दृष्टिकोण तथा पचपात का दृष्टि स्पष्टतः दिखलाई दे जायगा। इसलिए त्रालोचना-सिद्धान्त के विशेष वर्गों का ही विवेचन त्राधिक श्रेयस्कर होगा, क्योंकि किसी एक प्रणालो के नियमों से परिचित हो जाने पर अनेक अन्य त्रालोचकों का वर्गीकरण सरलतापूर्वक हो सकेगा।

साहित्यकारों ने, आलोचना के वर्गीकरण के अनेक आधार प्रस्तुत किये हैं। कुछ लेखकों ने, जैसा इम अभी स्पष्टतः कह चुके हैं, आलोचना को विषय के आधार पर वर्गों में बाँटने का सिद्धान्त बनाया जिसके फलस्वरूप दर्शन, अर्थ-शास्त्र, व्याकरण, जीवन-शास्त्र इत्यादि के आधार पर आलोचना का वर्गीकरण हो सकता था और दार्शनिक आलोचना, अर्थ-शास्त्रीय आलोचना, व्याकरणात्मक आलोचना इत्यादि वर्ग बन सकते थे। कुछ विद्वानों ने देश के नाम के आधार पर आलोचना के वर्गीकरण का नियम बनाया जिसके अनुसार अंग्रेजी, अमरीकन, रूसी तथा फ्रांसीसी आलोचना-प्रणाली का नामकरण हुआ। वास्तव में ये दोनों ही आधार अनुपयुक्त तथा निर्थक थे और यह समक्तकर श्रेष्ट विचारकों ने आलोचना का वर्गीकरण प्रणालियों के आधार पर किया। इस सिद्धान्त के आधार पर अनुमानात्मक, ऐतिहासिक, निर्णयात्मक, वैज्ञा-

निक, तुलनात्मक-ऐतिहासिक, जीवन-वृत्तान्तीय, नैसर्गिक, रीति, मनोवैज्ञानिक, ज्यक्तिवादी, क्रियात्मक, कार्यात्मक, व्यक्तित्व-प्रदर्शन, तीवानुभूति, श्रभि-व्यंजनावादी तथा प्रगतिवादी श्रन्यान्य श्रालोचना-प्रणालियों का जनम हुश्रा।

त्रानोचना-चेत्र की, कदाचित् सबसे पुरानी प्रणाली

अनुभवात्मक श्रनुभवात्मक है। श्रंश्रेजी साहित्य-चेत्र में इसकी श्रालोचना-प्रणाली मान्यता भी करीब तीन सौ वर्ष पुरानी होगी। जिन श्रालोचकों ने इस प्रणाली की प्रशंसा विशेष रूप में

की श्रौर जो इसके प्रवर्त्तक हुए उन्होंने इसकी कमी को पहले ही स्वीकार किया श्रौर भावी विचारकों को यह श्रादेश मिला कि वे इसकी उन्नित करें। क्योंकि यह प्रणाली केवल श्रपनी शैशवावस्था में ही है, जो व्यक्ति इस प्रणाली का उपयोग करना चाहें उनमें कौनसे गुण होने चाहिएँ इस प्रश्न पर भी विचार किया गया। ऐसे श्रालोचकों का पहला गुण होना चाहिए निरीन्तण चमता, जो इसका मूल श्राधार रहेगी। दूसरे उनमें विश्लेषण की चमता यथेष्ट मात्रा में होनी चाहिए श्रीर यदि ये दोनों गुण उनमें सहज रूप में श्रा गए तो वे सरलता से तीसरा गुण भी प्रयुक्त कर सकेंगे। यह तीसरा गुण है वर्गी- करण की सूक्त।

श्रनुमानात्मक श्रालोचना-प्रणाली का यह मूल सिद्धान्त है कि प्रत्येक साहित्यिक कृति का वैज्ञानिक रूप में श्रध्ययन हो सकता है श्रीर श्रालोचना भी इसी वैज्ञानिक विधि का श्रनुसरण करती हुई नियमों तथा साहित्यिक विधानों का निर्माण कर लेगी। परन्तु इसमें एक बहुत बड़ी किटनाई दृष्टिगत होगी; वह यह कि वैज्ञानिक प्रयोग तो स्थायित्वपूर्ण होंगे श्रीर एक निरीत्तक श्रथवा विश्लेषक दूसरे से कदाचित ही भिन्न हो। भौतिक तथा रसायन-शास्त्रों के नियमों में स्थायित्व है परन्तु साहित्य-चेत्र में यह सम्भव नहीं। साहित्य-चेत्र में तो प्रत्येक व्यक्ति श्रपने मनोनुकृल विवेचन दिया करेगा। काव्य इत्यादि का तो प्रत्येक व्यक्ति पर विभिन्न प्रभाव पड़ेगा श्रीर रुचि-वैचित्र्य के श्रनुसार उसकी प्रशंसा भी होगी।

समर्थकों ने रुचि-वैभिन्य की कठिनाई को हल करने के लिए कुछ मनो-वैज्ञानिक उपायों का सुमाव रखा। क्या यह सम्भव नहीं कि हमारे श्रनुभवों का भी वर्गीकरण हो तथा उनको एक संविधान का रूप दे दिया जाय ? हमारे श्रन्यान्य श्रनुभव—जैसे भय श्रीर प्रीति, ईर्ष्या श्रीर घृणा, गर्व तथा प्रतिस्पर्द्धा— सभी विवेचनोपरांत विधिवत् श्रध्ययन किये जा सकते हैं। इसके साथ-साथ श्रनेक श्रालोचकों के रुचि-वैभिन्य का भी वर्गीकरण सम्भव होगा श्रीर उनकी रुचि को भी विधिवत् वर्गों में बाँटा जा सकेगा। विज्ञान-चेत्र के समान, इसके द्वारा साहित्य में स्थायित्व की भावना श्राएगी श्रौर हम सरलतापूर्वक निश्चित रूप में श्रपनी श्रालोचना लिख सकेंगे। श्रौर यदि कहीं भूल-चूक हो भी जाय तो श्रालोचक श्रन्य साहित्यिक पुस्तकों के तुलनात्मक श्रध्ययन द्वारा उस भूल को सुधार लेगा। यह श्रालोचना-प्रणाली सहज ही लेखकों तथा उनकी रचनाश्रों की मूल भावना तथा उनका वास्तविक स्वरूप परखने में बहुत सहा-यता देगी।

श्रमानात्मक श्रालोचना-प्रणाली के श्रमुसरणकर्ता को तीन विशेष नियम ध्यान में रखने होंगे। पहला उसे श्रेष्ठता के श्रमुसार साहित्य के वर्ग बनाने पड़ेंगे जिनके द्वारा वह प्रत्येक वर्ग की विशेषता तथा उसकी श्रेष्ठता का श्रध्ययन करेगा। श्रीर उसे जहाँ कला में वैभिन्य दृष्टिगत होगा वह नये वर्ग बनाता जायगा। दूसरे उसे यह सिद्धान्त-रूप में मानना पड़ेगा कि कला प्रकृति का श्रंश है; श्रीर प्रकृति के समान ही उस पर भी कुछ नियम लागू होने चाहिएँ: परन्तु वे नियम ऐसे न होंगे जो उस पर बाहर से लाकर भारस्वरूप रख दिए जायँ। इस सन्दर्भ में नियम का श्र्यं केवल यही है कि श्रालोचक जिस प्रकार प्रकृति के जीवन को स्पष्ट करता है उसी प्रकार वह साहित्य की श्रात्मा को भी स्पष्ट करे। तीसरे उसे यह भी मानना पड़ेगा कि कला निरन्तर उन्नति करती जाती है श्रीर किसी भी युग में उसकी पराकाष्ठा नहीं पहुँचती। इसके विपरीत निर्ण्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली का समर्थक यह समक्ता है कि प्राचीन युग में साहित्य की पराकाष्ठा पहुँच चुको थी श्रीर श्रव जो भी साहित्य लिखा जायगा वह उसी प्राचीन साहित्य की तुलना में ही श्राँका जायगा। यूनानी तथा रोमीय साहित्यकारों ने साहित्य की पराकाष्ठा प्रस्तुत कर दी है।

: २ :

ऐतिहासिक त्र्यालोचना-प्रणाली श्राधिनिक काल में जो दूसरी श्रालोचना-प्रणाली साधारणतया लोकप्रिय हुई है श्रोर जिसने विशेष प्रगति की है उसे हम 'ऐतिहासिक श्रालोचना-प्रणाली' के नाम से सम्बोधित कर सकते हैं। इस प्रणाली को श्रानेक प्रसिद्ध श्रालोचकों ने बिना मीन-

मेष निकाले पूर्णतः ग्रपना लिया है श्रीर इसी की सहायता से श्राष्ट्रनिक श्रालो-चना-जगत् में नव-जीवन का संचार भी हुश्रा है। कुछ श्रालोचक ऐसे भी हैं जो इस प्रणाली के कुछ विशेष नियमों के विरोधी हैं परन्तु उन्होंने भी बिना

१. होमर तथा वर्जिल

प्रणाली का सहज प्रसार ऐसे रूप में होता गया कि कभी-कभी यह सरलता-पूर्वक नहीं वतलाया जा सकता कि कौन आलोचक इस प्रणाली का वास्त-विक रूप में विरोधी है। इस प्रणाली ने श्रालोचना संसार के सभी श्रालोचकों को प्रभावित ही नहीं वरन वशीभूत करके कुछ ऐसे नैसर्गिक नियमों का प्रति-पादन कर दिया है कि सभी ब्रालोचक किसी-न-किसी ब्रंश में इसका सहारा हुँ इते हैं। इस प्रणाली के अन्तर्गत जो नियम प्रधानतः मान्य है और जिसे श्राधुनिक श्रालोचक नित्य प्रति प्रयोगात्मक रूप में प्रयुक्त करते श्राए हैं वह साहित्य-निर्माण काल थ्रौर तत्कालीन वातावरण का ध्यान थ्रौर उसका समु-चित विवेचन है। यदि वास्तविक रूप में देखा जाय तो यह प्रणाली प्रचलित तो बहुत दिनों से है, परन्तु इसके गुरुत्व का अनुभव आलोचकों को हाल ही में हुआ है; और आलोचकवर्ग इसी प्रणाली पर विशेष रूप से जोर देते जा रहे हैं जिसके फलस्वरूप एक ग्रन्य श्राधुनिक श्रालोचना-प्रणाली से इसका सम्पर्क श्रौर सम्बन्ध श्रौर भी गृढ़ होता जा रहा है। ऐतिहासिक तथा श्रन्य श्रालोचना-प्रणालियों का विवेचन हम ग्रागे विस्तारपूर्वक करेंगे परन्तु यहाँ स्पष्टतया समम लेना उचित है कि ऐतिहासिक ग्रालोचना-प्रणाली को श्राधु-निक काल में इतनी गुरुता तथा इतना महत्त्व मिला कि श्रन्य प्रणालियाँ इसके सम्मुख गौरा प्रतीत होने लगी हैं।

वहुधा यह कहते सुना जाता है कि ऐतिहासिक ग्रालोचना-प्रणाली ने साहित्य की विशेष प्रगति की, ग्रीर जो साहित्यक इतिहास इस दृष्टि से लिखे गए उनके हारा पाठकवर्ग का बहुत ग्रधिक उपकार हुग्रा। परन्तु यह बात कुछ ही ग्रंशों में ठीक उतरेगी। इसमें सन्देह नहीं कि जहाँ तक लेखकों के जन्म मरण का लेखा प्रस्तुत करना था, उनका जीवन-काल निश्चित करना था तथा उनकी कृतियों की सूची तैयार करना था वहाँ तक तो इस प्रकार की ग्रालोचना ग्रत्यन्त फलपद हुई। ग्रीर इस प्रकार की ग्रालोचना पश्चिम में पुनर्जीवन-काल से लेकर सत्रहवीं शती के ग्रन्त तक लिखी गई। परन्तु यह भी ग्रधिकांशतः सत्य है कि इस प्रकार की ग्रालोचना ने हमारा ध्यान, प्रस्तकों की ग्रोर से हटाकर, लेखकों ग्रीर उनके द्वारा प्रवाहित व्यापक साहित्यक धाराग्रों की ग्रोर लगा दिया। कलाकार की रचनाएँ तो हमसे कहीं दूर जा पड़ी हैं ग्रीर उनका उपयोग हम साहित्यिक धाराग्रों के नामकरण इत्यादि में ही करते हैं। पुस्तक को पुस्तक-रूप में न देखकर हम उसका लेखन-काल, कार्य तथा कारण-सम्बन्ध निश्चत करने में लग जाते हैं। उदाहरण के लिए

अंग्रेजो साहित्य में किन चासर का युग पुनर्जीवन काल का शुभागमन घोषित करता है और हिन्दी-साहित्य में भारतेन्द्र हिरिस्चन्द्र आधुनिकता का प्रथम संकेत देते हैं। इतना सब होते हुए भी किसी आलोचक ने श्रव तक यह नहीं वतलाया कि इस प्रकार के आलोचनात्मक अध्ययन का मूल्य क्या है और साहित्य की प्रगति में इस प्रणाली-निशेष को हम आनश्यक क्योंकर सममें। इस प्रकार की आलोचना-प्रणाली का मुख्य आधार पाठान्तर की खोज और उसका संशोधन-मान्न है और साधारणतः इसके द्वारा ही हम युग-जीवन का दर्शन कराने में सफल होते हैं।

कदाचित् इसमें सन्देह नहीं कि इस प्रणाली के अन्तर्गत की गई श्रालोचना पाठकवर्ग का ध्यान कला-कृति से बार-बार हटाकर युग-जीवन की खोर ले जायगी। ऐतिहासिक खालोचना-प्रणालो हमें इस पर विवश करेगी कि हम भारतेन्द्र के युग की अनेक विचार-धाराओं को पहले परखें-राष्ट्रीयता का बीज क्यों त्रीर कैसे पड़ा; भारत की राजनीतिक तथा त्रार्थिक दुर्ब्यवस्था का कैसा दृश्य था; सामाजिक रूढ़ियाँ कौनसा कार्य कर रही थीं; उस समय का भारत रूढ़िगत धर्म में कितना रत था, शिचा की क्या व्यवस्था थी; श्रन्तर-प्रान्तीय ईर्प्या का कितना प्रसार था। इस युग-श्रनुसन्धान में जब तक श्राली-चक लगा रहा भारतेन्दु की काव्य-कला तथा नाटक कला एक त्रोर पड़ी रही श्रीर श्रनुसन्धान के परचात् केवल यही तथ्य हाथ लगा कि श्रमुक साहित्यिक धारा के प्रवाहित करने में भारतेन्दु को बहुत स्रधिक श्रेय था; वे हिन्दी-साहित्य में ग्राधिनिकता का प्रथम दर्शन ग्रानेक रूप में कराते हैं। इस प्रणाली के पोषकों ने युग की आत्मा का परिचय तो अवश्य दिया परन्तु कलाकृति की श्रोर हमें श्राकिषत नहीं किया या कम किया। कलाकार उनके लिए कुछ विशेष चिन्तन-धारात्रों के पोषक-मात्र रह गए श्रीर उनका महत्त्व इसीमें विशेषतः रहा कि उस युग-विशेष की प्रमुख विचार-धारा का स्पष्ट संकेत उनकी कलाकृति में मिलता है । इस दृष्टि से, युग-विश्लेषण को तो प्रधान तत्त्व मिला श्रौर कला-कार की कलाकृति गौण रूप में एक ग्रोर पड़ी रही।

: ३ :

निर्णयात्मक त्र्यालो-चना-प्रणाली इस प्रणाली के प्रचार श्रीर इसकी लोकप्रियता के मूलतः दो कारण थे: एक था पुनर्जीवन न-काल में यूनानी साहित्य का विस्तृत श्रध्ययन तथा उसकी श्रेष्ठता की मान्यता श्रीर दूसरे पत्रकारिता का प्रचार।

१. देखिए- 'ग्रंग्रेजी साहित्य का इतिहास'

मध्ययुग के व्यतीत होने पर यूनानी साहित्य का प्रचार विस्तृत रूप में बढ़ने लगा और अनेक विद्वान् इस साहित्य के पठन-पाठन में कार्यरत हुए। कुस्तुन-तुनिया पर तुर्कों के अधिकार होने के पश्चात् जिन विद्वानों ने इधर-उधर भागकर अपनी अमुल्य साहित्यिक निधि की रक्ता की थी पुनः प्राचीन यूनानी विद्या तथा कला का पठन-पाठन तथा प्रचार आरम्भ किया, जिसके फलस्वरूप समस्त यूरोप में इसकी सर्विप्रयता बढ़ी। इस व्यापक अध्ययन का फल यह हुआ कि समस्त विद्यार्थीवर्ग केवल यूनानी साहित्य के मान-द्गह द्वारा अन्य साहित्यों की अष्टता का निर्णय करने लगे। यह स्वाभाविक ही था, क्योंकि उस युग में किसी और देश का साहित्य न तो इतना उन्नत था और यदि था भी तो उसका प्रचार न हो पाया था।

दूसरे, मुद्रण-कला के श्राविष्कार के फलस्वरूप पुस्तकों की भरमार होने लगी श्रोर हतनी श्रिधिक संख्या में पुस्तकों का प्रचार होने लगा कि उनकी श्रेष्ठता का निर्णय किन ही नहीं श्रसम्भव भी होने लगा। पाठकों को ऐसे वर्ग के व्यक्तियों की श्रावश्यकता हुई जो उनको यह बतलाते कि कौनसी पुस्तक श्रेष्ठ है श्रोर कौन नहीं। विरले ही ऐसे पाठक थे, जो स्वयं पुस्तकों की साहित्यिक श्रेष्ठता का निर्णय कर लेते, इसलिए पुस्तकों की श्रालोचना प्रकाशित होने लगी; समालोचकों को महत्त्व मिलने लगा; श्रोर वे ही साहित्यकारों तथा पाठकवर्ग का साहित्यिक निर्देशन करने लगे। वे श्राज तक करते श्रा रहे हैं श्रोर कदाचित् भविष्य में भी करते जायँगे।

यदि व्यापक रूप में देखा जाय तो निर्ण्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली के श्रनेक श्रन्य महत्त्वपूर्ण कार्य भी दृष्टिगत होंगे, परन्तु इसका प्रमुख कार्य पुस्तकों तथा लेखकों का उनकी साहित्यिक श्रेष्ठता के श्रनुसार स्थान-निर्देश रहेगा। उसे यह संकेत स्पष्ट रूप में देना पड़ेगा कि श्रमुक लेखक श्रेष्ठ है, श्रमुक नहीं; श्रमुक पुस्तक महत्त्वपूर्ण है, श्रमुक नहीं। यह निर्णय, प्रयुक्त श्रालोचना-प्रणाली कला के श्रन्यान्य नियमों की सद्दायता से करेगी। परन्तु ये नियम वे न होंगे जो कला की श्रात्मा में सहज ही श्रन्तिहित होंगे। ये तो वे नियम होंगे जो कला पर बाह्य रूप से श्रारोपित किये गए होंगे। वास्तव में नियम वहीं श्रेष्ठ होंगे जो किसी कला में सहज ही व्याप्त रहते हैं श्रोर किसी बाह्य रूप में निर्मित नियमावली के श्रंग नहीं होते। तात्पर्य यह है कि ये नियम न तो वैज्ञानिक होंगे श्रोर न नैसिर्गिक; ये समाज के किसी-न-किसी सामाजिक श्रथवा राजनीतिक वर्ग द्वारा निर्मित हुए होंगे। दूसरे, निर्ण्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली का श्रनुसरण करने वाला श्रालोचक कुछ श्रपने स्थायी मानदरण्ड बना लेगा।

यह मानदर्ग्ड और कोई वस्तु नहीं; वह केवल प्राचीन साहित्यकारों की श्रेष्ठ-ताओं की सूची होगी और वे बार-बार उन्हीं प्राचीन श्रेष्ठ कलाकारों के नाम की दुहाई देंगे।

साधारण रूप में निर्ण्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली के मानने वालों में दो वर्ग हैं। एक वर्ग तो रूढ़िवादी है जो यह समसता है कि प्राचीन लेखकों ने साहित्य की चरम सीमा छू ली थी श्रीर किसी भी युग का दूसरा लेखक उनके श्रेष्ठ स्तर को नहीं पा सकता। फलतः जो कान्य तथा साहित्य यूनानी तथा रोमीय साहित्यकारों ने रच दिया वह श्रेष्ठातिश्रेष्ठ है; उसकी तुलना किसी से नहीं हो सकती। इसलिए जितने भी साहित्यकार श्रेष्ठ रचना करना चाहते हैं उनके लिए प्राचीन युग के कलाकारों का ही पदानुसरण करना हित-कर होगा । त्रालोचना-त्रेत्र में भी, इस रूढ़िवादी वर्ग के त्रनुसार, यूनानी तथा रोमीय त्रालोचकों हारा निर्मित नियम श्रीर रचना-सिद्धान्त अपूर्व तथा श्रद्वितीय हैं; उनकी मर्यादा और उनकी श्रेष्ठता सतत बनी रहेगी। इसलिए सभी युगों के सभी साहित्य-निर्माताओं के लिए यह आवश्यक है कि उन्हीं के नियमों श्रौर सिद्धान्तों के श्रनुसार ही साहित्य-रचना करें। दूसरा वर्ग, रूढ़िवादी प्राचीन सिद्धान्तों को पूर्ण मान्यता प्रदान करने का विरोधी है: इस वर्ग ने यद्यपि तुलनात्मक अध्ययन की आवश्यकता मानी तो अवश्य परन्तु सौन्दर्या-त्मक सिद्धान्तों को भी फलप्रद समका। इस वर्ग का विचार है कि साहित्या-लोचन में तुलनात्मक मानद्य आवश्यक तो हैं परन्तु इतने नहीं कि किसी श्रीर सिद्धान्त का सहारा ही न लिया जाय। श्रेष्ठ कोटि की निर्ण्यात्मक श्राली-चना तभी होगी जब तुलनात्मक मानद्रण्डों के साथ-साथ सौन्द्रयात्मक सिद्धान्तों का भी सहारा लिया जाय।

इन दोनों विरोधी वर्गों के सिद्धान्तों के समन्वय के फलस्वरूप जिस निर्णयात्मक श्रालोचना का जनम होगा, उसमें भी यदि देखा जाय तो दो-एक न्यूनताएँ फिर भी रह जायँगी। श्रालोचना की यह प्रणाली कुछ कृत्रिम सीमाएँ बाँधने का प्रयत्न करेगी श्रौर श्रालोचक कभी तो मनोविज्ञान का श्रौर कभी जीवन-वृत्त का सहारा लिया करेगा जिसके फलस्वरूप प्रस्तुत रचना पर तो उसकी दृष्टि कम रहेगी श्रौर लेखक श्रथवा कलाकार पर श्रधिक। यह भी हो सकता है कि श्रालोचक इतिहास श्रौर वातावरण पर ही श्रधिक जोर देने लगे। यह भी सम्भव है कि वह कलाकार की श्रात्मा में बैठ ही न सके श्रौर न उसकी

१. होमर, वर्जिल

२. अरस्त्, हारेस

त्रावश्यकता ही समभे । इसके साथ-साथ एक त्रौर कभी दिखलाई पड़ेगी; वह यह कि इस प्रकार की त्रालोचना त्रालोचक की त्रानुभव-शक्ति त्रथवा प्रभावों को प्रहण करने की शक्ति पर पानी डाल देगी । उसे विशेषतः त्रपना निर्णय देने पर ही वाध्य होना पड़ेगा त्रौर दोषारोपण की प्रवृत्ति से वह बच नहीं सकेगा । इन्हीं न्यूनतात्रों को ध्यान में रखते हुए भविष्य में त्रनुमानात्मक तथा कियात्मक त्रालोचना-प्रणाली का जन्म तथा प्रचार हुत्रा । परन्तु यह ध्यान रहे कि इस त्रालोचना-प्रणाली में भी कियात्मकता के कुछ-न-कुछ ग्रंश त्रवश्य प्रस्तुत हैं ।

साधारणतया निर्णयात्मक श्रालोचना-प्रणाली ने साहित्य-निर्णय में वातावरण, युग-जीवन-समीजा इत्यादि पूर्ववर्ती सिद्धान्तों की मान्यता भी घटाई। कुछ पुराने श्रालोचकों ने वातावरण तथा युग-जीवन का श्राधार लेते हुए साहित्यालोचन की परम्परा चलाई थी; नवीन श्रालोचकों ने तर्क रूप में विचार करते हुए यह प्रमाणित किया कि साहित्य कोई ऐतिहासिक प्रमाण-पत्र तो है नहीं जो वातावरण तथा युग-जीवन को महत्त्व है। जब उसकी श्रानन्द-दायिनी शक्ति ही उसकी विशेषता है तो किर वातावरण इत्यादि का लेखा रखने का क्या प्रयोजन ?

कुछ प्राचीन त्रालोचकों का यह विचार था कि साहित्य की प्रगति और उन्नित विकासात्मक सिद्धान्तों के ही अनुसार होगी, अर्थात् साहित्य की प्रगति घीरे-धीरे प्रत्येक काल में होती रहती है और क्रमशः उसका विकास भी होता रहता है। परन्तु नवीन आलोचकों ने यह नियम निर्धारित किया कि जब कला को आनन्ददायी होना है तो वह किसी भी युग में आनन्ददायिनी हो सकती है। जब कला प्रत्येक युग में निर्मित हो सकती है तो प्रत्येक युग में वह आनन्ददायिनी भी हो सकती है, फलतः वह सृष्टि के विकासात्मक सिद्धान्त से सम्बन्धित नहीं। हाँ, ज्ञान तथा विज्ञान की उन्नित क्रमशः होगी और उसका विकास विकासात्मक सिद्धान्त के आधार पर ही होगा। जहाँ किसी कलाकार का जन्म हुआ कि कला आविभूत हुई; वह श्रेष्ठ कलाकार के व्यक्तित्व पर निर्मर है; समय के विकास पर नहीं।

: 2 :

फांसीसी साहित्य के कुछ प्रसिद्धि-प्राप्त श्रालोचकों ने वैज्ञानिक श्रालोचना- साहित्य की हीनता तथा श्रेष्ठता का निर्णय करने के प्रणाली लिए कुछ ऐसे सिद्धान्त बनाए जिनकी महत्ता श्रब तक घट नहीं पाई। श्राधुनिक युग की वैज्ञानिक प्रगति से प्रभावित होकर उन्होंने उसी के चेत्र के कुछ नियम ग्रपनाए ग्रौर त्रालोचना-धार निर्मित किये । विज्ञान-चेत्र में वर्गीकरण, कार्य-कारण-सम्बन्ध-समीचा, तस्वों का विवेचन, पारस्परिक सम्बन्ध इत्यादि का ग्राधार लेकर श्रनुसन्धान किया जा रहा था । उन्हीं स्राधारों को स्रनेक साहित्यिक स्रालोचकों <sup>१</sup> ने भी श्रपनाया । उन्होंने भी साहित्य को वर्गों में विभाजित किया, उनके कार्य-कारण के पारस्प-रिक सम्बन्ध का अनुसन्धान किया, शब्दों के धातु-रूप का निश्चय किया, और देश विशेष के सामाजिक तथा राजनीतिक एवं राष्ट्रीय जीवन को भूमिका-रूप में रखकर साहित्यिक कृति की जाँच आरम्भ की। उन्होंने मनोविज्ञान तथा मनस्तल-शास्त्र का सहारा लेकर कवि-हृद्य को परखना चाहा। परन्तु इस वैज्ञानिक त्र्यालोचना-प्रणाली द्वारा साहित्य के मूल्यांकन में कितनी सहायता मिली यह प्रश्न विवाद्ग्रस्त है। विज्ञान-चेत्र में यह सिद्धान्त तो किसी हद तक लागू हो सकते हैं परन्तु साहित्य-चेत्र श्रथवा दर्शन-चेत्र में क्या ये नियम फल-प्रद होंगे ? क्या सत्यं तथा सुन्दरं तक पहुँचने के निश्चित मार्गों का निर्देश किया जा सकेगा ? श्रौर यदि कुछ मार्गों की श्रोर निर्देश किया भी गया तो क्या यह सम्भव है कि समय उसमें परिवर्तन न ले श्राएगा ? क्या जो मार्ग हमारे युग ने निर्दिष्ट किये वही मार्ग श्रागामी युगों में भी लोकप्रिय श्रथवा रुचिकर होंगे ? इतिहासकार तो विशेष रूप से समय को ही श्रेष्ठ निर्णायक समर्भेगे। समय तथा युग को ही वे प्रधानता देंगे श्रौर जो-कुछ समय ने न भुलाया ग्रथवा जिस किसी की लोकप्रियता समय के हाथ का खिलौना न रही उसीको वे श्रेष्ठ समर्भेगे।

प्रायः साहित्यिक त्रालोचना-चेत्र में वैज्ञानिक त्रालोचना-प्रणाली का समुचित प्रयोग होने पर भी कोई विशेष लाभ नहीं होगा। पहले तो साहित्य के त्रालोचक से यह त्राशा रखना कि वह वैज्ञानिक के समान बने-बनाए नुस्खे प्रस्तुत कर देगा और उन्हीं के सहारे हम साहित्य के सभी रोगों का निदान ( गुण-दोष ) कर लेंगे, हमारी भूल होगी। श्रेष्ठ साहित्यकार तो वैज्ञानिक सिद्धान्तों को यों भी महत्त्व नहीं देते; वे उन्हें फलप्रद ही नहीं समभते। वे तो यह समभते हैं कि श्रालोचना तथा दर्शन-चेत्र में विचित्र साम्य है। हम पहले कह चुके हैं कि सत्यं, शिवं तथा सुन्दरम के तीर्थ-यात्री के लिए यह त्रावश्यक नहीं कि वह श्रपनी मंजिल तक पहुँच ही जाय; उसे तो वह मार्ग ही प्रिय है; उसी पर चलते रहने में ही वह जीवन की सफलता समभता है। उसी प्रकार श्रालोचना-चेत्र का पथिक भी श्रपने लच्य की श्रोर चलता रहता

१. ब्रूनेतियर

है; ज्यों-ज्यों वह श्रागे चलता है त्यों-त्यों उसका लच्य भी कदाचित् दूर हो<mark>ता</mark> जाता है। उसे उसकी सफलता अथवा विफलता विचलित ही नहीं करती। उसे उस मार्ग पर चलते रहने में ही श्रानन्द का श्रनुभव हुश्रा करता है। जिस प्रकार भिखारियों की टोली भीड़ में भिचा माँगते हुए बढ़ती जाती है श्र<mark>ौर</mark> इस वात का लेखा नहीं रखती कि किसने क्या दिया श्रौर दिन-भर परिश्रम के बाद उनको कितनी सफलता मिली, उसी प्रकार श्रेष्ठ ग्रालोचक भी सत्य तथा सुन्दर के श्रनुसन्धान में लगा रहता है। उसे श्रपनी सफलता श्रथवा विफलता का ध्यान ही नहीं त्राता।

वैज्ञानिक त्रालोचना प्रणाली चाहे कितने भी सिद्धान्त क्यों न बना दे, साहित्यिक श्रालोचना-चेत्र में श्रालोचकों का स्वच्छन्द विचरण कम न होगा: इसी स्वच्छन्द विचरण में श्रेष्ठ ग्रालोचक की ग्रात्मा छिपी है। जब विज्ञान हमें सौन्दर्य का दर्शन नहीं करा सकता तो वैज्ञानिक ग्रालोचना-प्रणाली हमें साहित्य के सौन्दर्य का कैसे परिचय दे सकेगी ?

के अन्य श्राधार—श्राय

ङ्ख विचारकों की यह धार**णा है कि किसी** भी साहि-वैज्ञानिक त्रालोचना त्यिक कृति की लोकप्रियता ही उसकी श्रेष्टता का प्रमाण होगी। यदि कोई साहित्यिक तीस वर्ष की श्रवस्था में श्रपनी रचनात्रों द्वारा कोई निश्चित श्राय कर पाता है तो उसे चालीस वर्ष की अवस्था में

उससे ड्यौड़ी ग्राय कर लेनी चाहिए; श्रौर यदि नहीं तो या तो वह साहित्यिक प्रगति ही नहीं कर रहा अथवा उसकी कला हीन है। आर्थिक लाभ तथा सामा-जिक मान-दान को श्रनेक व्यक्तियों ने श्राजोचना का श्रेष्ठ श्राधार मान जिया है **और यह कहने की श्रावश्यकता नहीं** कि ये श्राधार श्रत्यन्त थोथे हैं श्रौर उनमें भी कुछ तस्व नहीं। इसका सरत प्रमाण यह है कि अनेक अेष्ठ-से-अेष्ठ साहित्यिक कृतियाँ तथा दर्शन-सम्बन्धी पुस्तकें श्राजकल के व्यक्ति भूले से नहीं पढ़ते श्रौर इस सिद्धान्त के श्राधार पर तो उन्हें हीन ही प्रमाणित करना पड़ेगा। बहुत सी आधुनिक साहित्यिक कृतियाँ ऐसी भी हैं जो हम पढ़ते तो बहुत चाव से हैं, परन्तु यह भी जानते हैं कि वे दस वर्ष से श्रधिक जीवित न रह सर्केंगी, चाहे लेखक को धन कितना ही क्यों न मिल जाय।

इसी अममूलक सिद्धान्त को मानने वाले प्रायः यह क्रमिक श्रेष्ठता परन छेड़ बैठते हैं कि दस या बारह साहित्यिकों की गर्मा उनकी श्रेष्ठता के क्रम के श्रनुसार हो सकती है। वे यह कह चलते हैं कि पाठकवर्ग उनकी श्रेष्ठता का श्रनुमान लगाकर

उन्हें प्रथम, द्वितीय तथा तृतीय श्रेणी का साहित्यिक घोषित कर सकते हैं। परन्तु वे यह भूल जाते हैं कि इस प्रकार से श्रेष्ठता का निर्णय श्रत्यन्त दूषित होगा। पाठकों की रुचि तथा साहित्यकार के विशेष गुण के पारस्परिक सम्बन्ध के श्राधार पर यह कभी नहीं कहा जा सकता कि श्रमुक लेखक श्रेष्ठ है। हाँ, केवल यह कहा जा सकता है कि श्रमुक लेखक में श्रमुक गुण हैं श्रोर गुणों की श्रेष्ठता तथा हीनता का कौन निश्चय कर सका है ? इसके साथ-साथ पाठकों का रुचि वैभिन्य भी इस निर्णय में श्रत्यन्त बाधक होगा श्रोर श्रन्त में यही कहना पड़ेगा कि श्रमुक रुचि के पाठक को श्रमुक गुण वाला लेखक श्रिय है। साहिस्यिक गुणों का क्रमागत लेखा, श्रममूलक ही नहीं श्रत्यन्त विवादशस्त तथा तर्कहीन होगा।

एक दूसरे वर्ग के आलोचकों का कथन है कि जो युग का दिग्दर्शन आधुनिक लेखक अपने समाज और समय, अपनी सभ्यता और संस्कृति, आधुनिक औद्योगिक उथल-

पुथल का प्रतिबिम्ब अपनी रचनाओं में प्रस्तुत करेगा, श्रेंक्ट होगा। वही श्राधुनिक लेखक जो आजकल के समाज के प्रश्नों पर प्रकाश डाले और आजकल के जीवन को साहित्य में पूर्ण रूप से प्रतिबिम्बित करे, श्रेंक्ट तथा अमर होगा। इसके अर्थ यह हुए कि साहित्य का कार्य वही है जो इतिहास का कार्य है। इसमें सन्देह नहीं कि अनेक श्रेंक्ट लेखकों ने अपने समय की समस्याओं तथा अपने समकालीन जीवन की बहुत यथार्थ तथा हृद्यग्राही माँकी अपनी रचनाओं में प्रस्तुत की और हमें उनकी रचनाओं हारा अनेक रूप से उस समय का ज्ञान प्राप्त हुआ और हमने उन्हीं के विवरणों हारा समय की गति जानीपहचानी। परन्तु इसके यह अर्थ कदािष नहीं कि साहित्य का केवल यही लच्य है कि वह अपने समय की ऐतिहासिक रूप-रेखा हमारे सम्मुख प्रस्तुत करे और इसी के आधार पर हम उसकी श्रेंक्टता का निर्णय करें। यह अममूलक सिद्धान्त कुछ एकांगी दिष्टकोण रखने वाले आलोचकों ने ही बनया और इनका कथन है कि यूनानी साहित्यकार होमर की रचनाएँ, मध्य-युग के श्रेंक्ट साहित्यकार दाँते की कृतियाँ तथा अन्य देशों के अनेक कलाविदों की रचनाएँ स्वना हसीलिए श्रेंक्ट हैं कि उनके द्वारा हमें उनके युग का पूर्ण चित्र मिलता है।

इस वर्ग के श्रालोचक यह भूल जाते हैं कि साहित्यिक श्रेष्ठता का निर्णय समकालीन जीवन के यथार्थ चित्रण पर नहीं वरन उन कृतियों की करूपनात्मक श्रेष्ठता पर निर्भर रहता है। होमर तथा दाँते, कालिदास तथा तुलसीदास की करूपना ही उनके श्रमरत्व का कारण है। परन्तु यह कहना कि साहित्य केवल समाज का प्रतिरूप है और लेखक केवल अपने समाज तथा अपने जीवन की परिस्थितियों का दास होकर ही रचना करता है, आमक होगा। प्रायः यह देखने में अधिक आया है कि श्रेष्ठ साहित्यकार, श्रेष्ठ गायक, श्रेष्ठ चित्रकार तथा श्रेष्ठ मूर्तिकार अपने जीवन की परिस्थितियों तथा अपने समाज के आग्रह से कहीं दूर रहकर अपनी कृतियों का निर्माण किया करते हैं। उन्होंने कभी तो भावी युग के मानव को ध्यान में रखकर अपनी रचनाएँ कीं कभी स्वान्तः सुखाय ही अपने कार्य में लगे रहे। संसार के श्रेष्ठातिश्रेष्ठ लेखक तो सभी युगों में सर्वप्रिय रहे और उनकी श्रेष्ठता इसमें कदापि नहीं रही कि उन्होंने केवल अपने युग का चित्र प्रस्तुत किया। उनकी श्रेष्ठता, वास्तव में, इसीमें रही कि उन्होंने खपने युग का घ्यान न रखकर युग-युगान्तर का ध्यान रखा और अक्सर उनके समकालीन लेखकों अथवा समाज ने उस समय उनकी अवहेलना ही की। वे अपने युग तथा अपने समाज द्वारा लोक-प्रिय न होकर कहीं वाद में जाकर सर्वप्रिय हुए।

इस सम्बन्ध में, साधारणतया इतनी बात मानी जा सकती है कि अनेक लेखकों ने अपनी रचनाओं के लिए युग-चित्र के प्रदर्शन का ध्येय अपने सम्मुख रखा; परन्तु उनकी श्रेष्ठता का माप उनके द्वारा प्रदर्शित युग-चित्र के श्राधार पर न हो सकेगा। केवल साधारण प्रतिभा के कलाविदों ने ही श्रपनी रचनात्रों को समय का प्रतिविम्ब बनाया; केवल साधारण कोटि के कलाकारों ने ही अपने समाज को पूर्णतया प्रदर्शित करने का लच्य अपने सम्मुख रखा। श्रौर यदि हमें पूर्णरूपेण समय की गति-विधि जाननी है, श्रौर किसी एक युग के जीवन का सम्यक् परिचय प्राप्त करना ग्राभीष्ट है तो हमें उस युग में प्रका-शित श्रनेक छोटी छोटी पुस्तकों को देखना होगा जिन्हें समय ने निकम्मी कहकर श्रलग डाल दिया है। श्रपूर्व प्रतिभा के कलाकार श्रपने देश-काल के सम्बन्ध से सदैव मुक्त रहे। उन्होंने ग्रपने देश-काल का चित्र प्रस्तुत तो किया, परनतु उनकी प्रदर्शन-कला तथा उनकी कल्पना इतनी उच्चकोटि की थी कि युग-चित्र युग-चित्र न होकर कलाकार के कल्पना-जगत् का चित्र हो गया। जिस प्रकार टकसालों में कच्चे धातु के दुकड़े पर उसका मूल्य तथा किसी देशाधिपति की त्राकृति ठप्पे द्वारा श्रंकित कर दी जाती है श्रीर तभी उसका मुल्य लग पाता है। उसी प्रकार श्रेष्ठ कलाकार, श्रपनी प्रतिभा की छाप युग पर डालकर उस युग को महत्त्वपूर्ण बना देता है। युग तो एक साधन-मात्र रह जाता है; कलाकार की ग्रपूर्व प्रतिभा ही मुल्यवान होती है। कच्चे घातु का दुकड़ा बिना ठप्पे के मूल्यहीन रहता है; प्रतिभाशाली व्यक्ति के व्यक्तित्व

की छाप के विना युग प्राणहीन रहता है। वस्तुतः श्लेष्ठ कलाकारों का लच्य ग्रपने युग का समर्थन ग्रथवा उसका प्रदर्शन नहीं रहा; उनका श्लेष्ठ गुण रहा है युग का विरोध तथा परिस्थितियों के प्रतिकृल घोर संघर्ष।

प्रायः वैज्ञानिक त्रालोचना-प्रणाली पिछले सौ वर्षों से प्रचलित है त्रौर पिछले पचहत्तर वर्षों से यह साहित्य-चेत्र में प्रयुक्त हो रही है। श्रंग्रेजी के एक महान् इतिहासकार ने अपने इतिहास की भूमिका में लिखा है-"मेरा उद्देश्य साहित्य का ऐसा इतिहास लिखने का है जिसमें मनोवैज्ञानिक सत्यों का त्राभास मिले।" त्रीर मनौवैज्ञानिक सत्यों से उनका तात्पर्य उन कार्य-कारण-सम्बन्धों का विश्लेषण था जो साहित्यिक इतिहास की रूप-रेखा बनाते हैं। लेखक ने इस महत्त्वपूर्ण त्रादर्शको अपने इतिहास में प्रदर्शित न कर पाया हो परन्तु उनका आदर्श सराहनीय है, क्योंकि यही अंग्रेजी-साहित्य के प्रथम लेखक हैं जिनके सिद्धान्तों के फलस्वरूप साहित्य में वैज्ञानिक प्रणाली की त्रालोचनाका श्रीगर्णेश हुत्रा श्रौर उनकी पुस्तक में पहले-पहल इस प्रणाली की स्पष्ट छाप मिलती है। वैज्ञानिक ग्रालोचना-प्रणाली ने साहित्य-कार ख्रौर इतिहासकार दोनों को जीव-प्रगति-इतिहास के ख्रन्तर्गत ही स्थान दिया है। डार्विन-सदृश विज्ञानवेत्तात्रों ने अनेक प्रमाणों द्वारा यह सिद्धान्त निश्चित किया था कि प्रकृति स्वभावतः प्रगति करती ग्राई है श्रीर पृथ्वी पर जितने भी जोव-जन्तु पाए जाते हैं उन सबकी प्राचीन श्रवस्था से लेकर श्राधुनिक काल तक किसी-न-किसी रूप में प्रगति होती आई है अथवा यों कहिए कि सम्पूर्ण प्रकृति अपने प्राचीन आंशिक रूप से उत्तरोत्तर प्रगति कर रही है और करती जायगी और इसी प्रगति में सभ्यता के स्तरों के समय-संमय पर दर्शन होते रहेंगे। साहित्यिक इतिहास को भी इसी प्रगति-सिद्धान्त के अन्तर्गत स्थान देने में कुछ लाभ हुए और कुछ हानि। सबसे पहला लाभ तो यह हुआ कि ऐतिहासिक आलोचना-प्रणाली से इसका सम्बन्ध प्रगाढ़ होता गया और इन दोनों के सामंजस्य द्वारा अनेक साहित्यिक जटिलताएँ सुलक्तती गईं। ऐतिहासिक श्रालोचना-प्रणाली वातावरण तथा देश-काल का सम्पूर्ण लेखा सम्मुख रखकर आलोचना करने में संलग्न होती है और वैज्ञा-निक प्रयाली भी वातावरण तथा प्रकृतस्थ नियमों की जाँच द्वारा जीव-प्रगति के सिद्धान्त निर्मित करेगी। ग्रतः दोनों का ग्रास्मिक सम्बन्ध स्पष्ट है। परन्तु इस लाभ के साथ-ही-साथ सबसे बड़ी हानि यह हुई कि साहित्यकार अथवा इतिहासकार वातावरण तथा देश-काल की प्रवृत्तियों को स्पष्ट करने में इतने

१. टेन

श्रधिक उत्तम गए कि उनका दृष्टिकोण दूषित हो गया, उनका श्रालोचनात्म<mark>क</mark> निर्णय साहित्य का न दोकर देश-काल का निर्णय हो गया श्रीर महत्त्व की वस्तु गौण होकर रह गई। वैज्ञानिक प्रणाली को अपनाने वाला आलोचक अथवा साहित्यकार साहित्य को गौण मानकर ही छागे बढ़ता है छौर फलतः श्रन्य सिद्धान्तों को, जो बाह्य रूप से साहित्य को प्रभावित करते रहे हैं, श्रधिक महस्व-पूर्ण समक्त येंठता है। इस विषमता से विरले ही वैज्ञानिक-प्रणाली के श्रनु-यायी बचे हों। यह फिर भी दावे के साथ कहा जा सकता है कि इस प्रणाली ने भी साहित्य को विशेष रूप से प्रभावित किया है श्रीर यद्यपि इस प्रणाली की चमता पूर्णतया मानने में श्रनेक साहित्यकारों को संकोच होगा इस<mark>का</mark> प्रभाव महत्त्वपूर्ण ही रहा है। विज्ञान में चुम्वक की-सी शक्ति होती है श्रीर यदि वैज्ञानिक प्रगाली श्रनेक श्रालोचकों को श्रपनी श्रोर सहज ही श्राकृष्ट कर लेती है तो उसमें श्राश्चर्य दी क्या ? परन्तु ध्यान में रखने वाली बात यह है कि जो भी साहित्यिक श्रालोचना-प्रणाली विज्ञान का सहारा हूँ हैगी धीरे-धीरे श्रपनी महत्ता खो देगी श्रौर विज्ञान के चक्र-च्यूह में पड़कर श्रपना श्रस्तित्व मिटाती चलेगी। श्राजकल ऐतिहासिक प्रणाली का श्रनुसरण करने वा<mark>ला</mark> प्रत्येक त्रालोचक वैज्ञानिक प्रणाली के दोषपूर्ण सिद्धान्तों से परिचित तो है परन्तु उसे ऐतिहासिक प्रणाजी के भी कुछ श्रवाञ्छनीय सिद्धान्तों से सतर्क रहना चाहिए। केवल वातावरण श्रीर देश-काल ही साहित्य का मूल श्राधार नहीं। कलाकार श्रौर साहित्यकार की दृष्टि यदि केवल वातावरण श्रौर देश-काल में केन्द्रित प्रथवा उसीसे मर्यादित रहती तो साहित्य प्रथवा कला की लोकप्रियता श्रनेक युगों में समान-रूप न रह पाती । कलाकार तो भूत श्रीर भविष्य दोनों को अपनी मुट्ठी में रखता है; उसे वातावरण अथवा देश-काल द्वारा मर्यादित कर देना साहित्य रूपी पत्ती को पंखविहीन करना है। ज्यों ही श्राकोचक साहित्य श्रथवा कला को केवल वातावरण श्रौर देश-काल का खिलौना-मात्र मान लेगा उसका पथश्रष्ट होना श्रनिर्वाय-सा हो जायगा।

कुछ त्रालोचक ऐतिहासिक त्रालोचना-प्रणाली की न्यूनता को भली भाँति समम्मकर उसके एकांगी दृष्टिकोण से सतर्क रहे त्रीर इस विरोध का श्रेय फ्रांसीसी त्रालोचकों को ही त्रधिक मिलना चाहिए। इन फ्रांसीसी त्रालो-चकों ने यह प्रश्न उठाया कि जब प्रकृति के सभी त्रंगों में प्रगति के प्रमाण मिलते हैं त्रीर यह सिद्धान्त मान्य है तो साहित्य भी इन सिद्धान्तों का सहारा क्यों न ले ? डाविंन द्वारा प्रमाणित प्रकृति के प्रगति-सिद्धान्त क्या त्रालोचक साहित्य में प्रयुक्त नहीं कर सकते, इस प्रश्न पर मतभेद है। ऐतिहासिक

प्रणाली के विरोधी दल में उन्हीं श्रालीचकों की गणना है, जो डार्विन द्वारा प्रभावित सिद्धानतों के पूर्ण ज्ञाता होने का अधिकार रखते हैं। समर्थकों में केवल कुछ फ्रांसीसी प्रालोचक, विशेषकर ब् नेतियर उल्लेखनीय हैं। उन्होंने वैज्ञा-निक स्वप्रगतिवाद को त्रालोचना-चेत्र में विशेष रूप में प्रयुक्त क्रके यह सिद्धान्त निश्चित किया कि साहित्य में पुस्तकों का प्रभाव एक दूसरे पर अवश्य ही पड़ता है। पहले की प्रकाशित पुस्तक उत्तरोत्तर प्रकाशित होने वाली पुस्तकों को श्रव्यक्त रूप में प्रभावित करती चली जाती है। इसी सिद्धान्त की नींव पर उन्होंने यह साहित्यिक निर्णय प्रस्तुत किया कि पुस्तकों का सेत्र भी एक संग-ठित जन-समुदाय के समान है श्रौर उसका विभाजन भी विभिन्न वर्गों में होता जाता है जो एक-दूसरे के अन्तर्गत होते हैं। इस सिद्धान्त के अनुसार यदि तुलसीदास अथवा शेक्सिपयर की रचनाओं का वर्गीकरण हो तो हमें तुलसी महाकाव्य-लेखक श्रीर शेक्सपियर नाटककार के रूप में दिखलाई देंगे श्रीर इस तथ्य को जानने के पश्चात् हमें महाकाब्य-परम्परा तथा नाट्य-परम्परा पर श्रन्वेष्ण करना पड़ेगा। उनका विचार था कि किसी एक प्रकार का साहित्य जब अपनी पराकाष्टा पर पहुँच जाता है तो उसके बाद उसका पतन होने लगता है। उदाहरसार्थ तुलसी के महाकान्य में ब्राध्यात्मिक, साहित्यिक, राष्ट्रीय तथा सामाजिक तत्त्वों के प्रदर्शन की इतनी पराकाष्टा पहुँची कि उनके परचात् किसी ने उस टक्कर का महाकाव्य लिखने का साहस ही नहीं किया श्रौर उत्तरोत्तर उस वर्ग के साहित्य में हीनता आती गई; उसी प्रकार शेक्सिपयर के दु:खानतकी १ श्रौर सुखानतकी इस उच्चकोटि के लिखे गए कि उनके परचात् उस कोटि के नाटक लिखे ही नहीं गए और जो लिखे भी गए उनमें किंचित् मात्र भी शेक्स-पियर की कला दृष्टिगत न हुई। निष्कर्ष यह निकला कि आलोचक को लेखक ही नहीं वरन साहित्य के एक वर्ग-विशेष पर ही श्राना ध्यान केन्द्रित करके उस वर्ग का प्राचीन, आधुनिक तथा भावी इतिहास लिखना चाहिए। यदि आलो-चक गीतकाव्य, सुखानतकी श्रथवा दुःखानतकी, किसी भी वर्ग का श्रध्ययन श्रारम्भ करता है तो उसे उसका श्रादि रूप तथा वर्तमान रूप तथा वर्तमान रूप का पूरा ऐतिहासिक ब्यौरा देना चाहिए और इसी ब्यौरे में ही उस साहि-त्यिक वर्ग की महत्ता है। इसमें सन्देह नहीं कि इस प्रकार के एक वर्गीय अध्य-यन द्वारा यह सिद्धान्त मान्य हो जाता है कि स्वप्रगतीय (सेल्फ इवोल्यूशनरी) वैज्ञानिक-प्रणाली में विशेष तथ्य है। अमरीका में आजकल इस प्रकार की श्रालोचना बहुत प्रचलित है श्रीर लेखक-वर्ग एकवर्गीय श्रध्ययन में बड़ी

१. देखिए--'नाटक की परख'

त्तमता दिखला रहे हैं। वे साहित्य का एक वर्ग चुनकर उसका व्यापक अध्ययन प्रस्तुत करते हैं श्रोर उसी वर्ग का लेखा श्रादि से श्रन्त तक देकर, उसी वर्ग की उन्नति के साधनों तथा श्रवनित के कारणों की श्रोर निर्देश करते हैं। इन श्रमरीकी लेखकों ने महाकाव्य, व्यंग्य काव्य, गीत-काव्य, लेख-साहित्य, सभी का एकवर्गीय श्रध्ययन प्रस्तुत किया है।

परन्तु यह आलोचना-प्रणाली जहाँ इतनी लाभदायक और उपयोगी सिद्ध होती है वहाँ श्रपनी न्यूनता भी प्रकट करती है। यह प्रणाली इस कारण बहुत उपयोगी सिद्ध हुई है कि आलोचक अपने निर्दिष्ट चेत्र से न तो विलग होता है श्रीर न विमुख; श्रीर श्रादि से श्रन्त तक श्रपने निर्दिष्ट पथ पर चलता रहता है। परन्तु इस प्रणाली की सबसे बड़ी कमी यह है कि श्रालीचक श्रपने एकवर्गीय अध्ययन द्वारा यह प्रमाणित करने की चेष्टा किया करता है कि साहित्य कोई व्यापक ग्रथवा सुसंगठित वस्तु न होकर विच्छिन्न रूप में प्रस्तुत रहता है और उसके किसी एक वर्ग का दूसरे के साथ ग्रटूट सम्बन्ध नहीं। प्रमाण की त्रावश्यकता नहीं कि साहित्य एक व्यापक वस्तु है-उसके प्रत्येक वर्ग में चोली-दामन का सम्बन्ध है ग्रौर किसी एक वर्ग को सम्पूर्ण साहित्य से त्रालग-विलग करके श्रध्ययन करने में फिर वही एकांगी दोष त्राने का भय है। इसके साथ-ही-साथ इस एकवर्गीय अध्ययन द्वारा हम लेखक को अत्यन्त गौए स्थान देने का साहस करने लगेंगे और वाह्य श्रावरण को मूल रूप-तत्त्व से त्रधिक महत्त्वपूर्ण समसेंगे। महाकाच्य हमारे लिए किसी युग-विशेष की सामाजिक तथा नैतिक व्यवस्था का प्रतिरूप न होकर केवल एक बाह्य-रूपी वस्तु होकर रह जायगा; हम उसकी श्रात्मा को हृद्यंगम न कर पाएँगे, उसके बाह्य उपकरणों में ही उलके रहेंगे। मूल तत्त्व तो हमारे हाथ से निकल जायँगे श्रीर बाह्य रूप को ही हम श्रामक रूप में महत्त्वपूर्ण समक बैटेंगे।

इस श्रालोचना-प्रणाली में थोड़ा-बहुत परिवर्तन करके कुछ-एक श्रालोचकों ने कहीं-कहीं नवीन दृष्टिकोण भी प्रस्तुत किया, जिनके श्राधार पर यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि श्रालोचक को यह समसना चाहिए कि काव्य कलपना से प्रादुर्भूत है और वह एक ही किव का कार्य न होकर समस्त देश श्रोर उसके निवासियों को श्रात्मा का दिग्दर्शन कराता है। श्रतएव श्रालोचक में कलपनाजनित साहित्यिक धाराशों को परखने की चमता होनी चाहिए, क्योंकि साहित्यिक धाराएँ पहले-पहल छोटो तथा गतिहीन लहिर्यों के रूप में प्रकट होती हैं तत्परचात् वेगवती होती हुई धीरे-धीरे निष्प्राण होकर समय के भँवर में विलीन होकर श्रन्य नवीन धाराश्रों को जन्म देती हैं। इस सिद्धान्त के श्रनु-

सार कान्य, समाज, राजनीति तथा राष्ट्रीय जीवन से सम्बन्धित होगा। इस श्रालोचनात्मक निर्णय से इतना लाभ तो श्रवश्य हुश्रा कि किव का तथा कला-कार का न्यक्तित्व श्रालोचक के सम्मुख प्रस्तुत रहा श्रीर साहित्य को न्यापकता का भी श्राभास मिलता रहा। जिन-जिन साधनों द्वारा राजनीतिक इतिहास-वेत्ता श्रपने ध्येय की पूर्ति करते हैं उन्हीं-उन्हीं साधनों को श्रालोचक भी श्रप-नाता है; दोनों में ध्येय श्रीर साधनों में घनिष्ठ सम्बन्ध विदित है।

## : 4:

श्राधिनिक श्रालोचकों ने उपरोक्त श्रालोचना-सिद्धान्तों तुलनात्मक ऐतिहासिक की न्यूनता को सममकर एक अन्य प्रकार की तुलना-रमक-ऐतिहासिक-ग्रालोचना-प्रणाली की नींव डाली त्रालोचना प्रणाली श्रीर उसकी व्यापकता की प्रशंसा की । श्रालोचकों ने विज्ञान-चेत्र से शब्द लेकर इसका नामकरण किया है। यों तो श्रालोचना सदैव तुलनात्मक ही होती है परनतु इस नये वर्ग के आलोचकों ने शरीर-शास्त्र, लोक-गाथा, भाषा-विज्ञान तथा शब्द-ब्युत्पत्ति-शास्त्र से इसका सम्बन्धास्थाः पित करने की चेष्टा की है। इसका प्रमुख उद्देश्य साहित्यिक प्रभावों का अनु-सन्धान है; त्रौर इस सिद्धान्त के अन्तर्गत आलोचक साहित्य तथा उसकी त्रनेक शैलियों पर किसी एक लेखक का व्यापक प्रभाव स्पष्ट करने का प्रयत्नः करते हैं। उदाहरणार्थं इस वर्ग के आलोचक को महाकाव्य-परम्परा पर तुलसी-दास का, गीत-काव्य-परम्परा पर जयदेव का, श्राधुनिक नाट्य-परम्परा पर भारतेन्दु हरिश्चन्द्र का प्रभाव हृद्यंगम करना श्रपेचित होगा। इस वर्ग के श्रालोचकों का, विशेषतः फ्रांस में, बोलबाला है श्रौर यद्यपि इसको स्थायित्व पाए बहुत दिन नहीं हुए, इस वर्ग ने महस्वपूर्ण कार्य किया है। परन्तु महस्व-पूर्ण होते हुए भी इसमें कुछ-न-कुछ त्रुटि रह ही गई है क्योंकि इस सिद्धान्त के अनुसार आलोचक जब साहित्य में पारस्परिक प्रभावों का अनुसन्धान करेगा तो वह मूल-प्रन्थ को गौण मानकर केवल प्रभाव डालने वाली पुस्तक त्रथवा परम्परा को प्रधान मात बैठेगा । उसको सहज रूप में ध्यान नहीं रहता कि जब वह केवल यथावत प्रभावों का माप ले रहा है तो उसकी दृष्टि के सम्मुख साहित्य के कुछ बाह्य प्रथवा गौग तत्त्व ही ग्राएँगे। जब इस वर्ग का प्राक्तो-चक किसी कहानी-लोखक श्रथवा नाटककार श्रथवा कवि की कविता को इस कसौटी पर कसेगा तो उसका ध्यान कहानी लिखने वाले की कथा-वस्तु, नाटक-कार के पात्र-सामंजस्य श्रीर कवि के छन्द श्रथवा कुछ वाक्यांश श्रथवा शब्द ही तक परिमित रह जायगा और उसे साहित्य की व्यापकता का लेश-मात्र भी ध्यान न त्रा पाएगा। वास्तव में, इस प्रणाली का नामकरण ही अममूलक रूप में हुआ है। इसका नाम तुलनात्मक आलोचना-प्रणाली न होकर ब्युत्प-त्त्यात्मक आलोचना-प्रणाली ही होना चाहिए क्योंकि इस सिद्धान्त को मानने वाला श्रालोचक ब्युत्पत्ति पर ही श्रधिक ध्यान देता है श्रीर साहित्य के दूसरे श्रंगों को महत्त्वपूर्ण नहीं समकता। ये श्राजोचक सैद्धान्तिक रूप से यह मान लेते हैं कि समस्त यूरोप मानसिक तथा श्राध्यात्मिक रूप से समन्वित है श्रौर उसकी समस्त कार्य-प्रणाली विभिन्न होते हुए भी समान उद्देश्य की श्रोर लंच्य करती है। इसी उद्देश्य की पूर्त्ति में स्त्रालोचक, स्नन्तर्राष्ट्रीय स्रथवा अन्तरदेशीय प्रभावों का माप लगाते हैं स्रौर क्रम से एक के बाद दूसरे देश के प्रभाव का लेखा प्रस्तुत करते हैं। जब त्रालोचक इस सिद्धान्त के त्रनुसार श्रालोचना करने वैठते हैं तो यह भूल जाते हैं कि सम्भवतः श्रनेक देशों में कुछ समानता नैसर्गिक रूप में रहती है श्रीर यह सही नहीं कि दूसरे देशों के प्रभाव-स्वरूप ही उनमें वे विशेषताएँ प्रकट हुईं। किसी भी देश में श्र<mark>नेक</mark> साहित्यिक धाराएँ विना दूसरे देशों से प्रभावित हुए, प्रवाहित हो सकती हैं श्रीर वे स्वतन्त्र रूप से प्रकट होती हैं, वेगवती होती हैं तथा पराकाष्टा पर पहुँचते ही गतिहीन तथा निष्प्राण हो जाती हैं। यह कदापि आवश्यक नहीं कि सभी साहित्यिक धाराएँ एक-दूसरे का आभार मार्ने और नैसर्गिक रूप में सम्बन्धित भी हों। उनकी स्थिति स्वतन्त्र रूप में भी रह सकती है। यह एक निश्चित सिद्धान्त है कि पारस्परिक प्रभावों के प्रकाश ग्रथवा अन्वेषण में ही श्रालोचना की सफलता नहीं है। तुलनात्मक त्रालोचना-सिद्धान्त के लिए यह त्र्यावश्यक नहीं कि वह केवल पारस्परिक प्रभावों को मूल-तत्त्व मानकर श्रपने लच्य की पूर्ति करे।

उपरोक्त विवेचन से यह तो स्पष्ट ही है कि साहित्यकार अनेक आलो-चना-प्रणालियों का अनुसन्धान कर आलोचना की सहज एवं नैसिंगिंक प्रवृ-तियों को सममने का जी-तोड़ परिश्रम कर रहे हैं; परन्तु छुछ ऐसे भी तन्व हैं जो अब तक उनके हाथ नहीं आ सके हैं। यही कारण है कि आलोचक का कार्य और भी कठिन और जटिल होता जा रहा है। उसके ऊपर बहुत बड़ा उत्तरदायित्व रखा हुआ है; उसे एक राष्ट्र का ही नहीं वरन् अन्य राष्ट्रों के जीवन और साहित्य का भी समुचित ज्ञान होना चाहिए; उसमें अन्तर्राष्ट्रीय प्रभावों और पारस्परिक सम्बन्धों को सममने की यथेष्ट चमता होनी चाहिए; उसे राष्ट्रीय जीवन से प्रसारित राजनीतिक तथा सामाजिक नीति-रीति का अनु-भव होना चाहिए और उसे विज्ञान और जीव-शास्त्र, भाषा-विज्ञान तथा शब्द-ब्युत्पत्ति-शास्त्र में पारंगत होना चाहिए। बिना इस ब्यापक ज्ञान के आलोचक अपने ध्येय की पूर्ति सफलतापूर्वक न कर सकेगा।

इसके साथ-ही-साथ यह ध्यान में रखना उचित है कि चाहे आलोचक साहित्य को सामाजिक व्यवस्था का क्रियात्मक रूप समभे, अथवा उसे राष्ट्रीय कल्पना द्वारा त्राविभूत माने, त्रथवा उसे राष्ट्र के निवासियों का मानसिक विश्लेषण समभे, श्रथवा उसकी स्वतन्त्र सत्ता स्थिर करे, श्रथवा उसे पारस्प-रिक सम्बन्धों का स्पष्टीकरण माने, उसे यह कदापि न भूलना चाहिए कि ऐति: हासिक त्रालोचना-प्रणाली का मूल सिद्धान्त वर्णन तथा विवेचन की विशिष्टः तत्परता ही रहेगा। विज्ञान के सिद्धान्त न तो किसी की प्रशंसा करते हैं और न भर्त्सना; वेन तो किसी को श्रेष्ठ समझते हैं और न हीन है उनका मुख्य उदेश्य वर्णन श्रौर विवेचन ही रहता है; श्रौर इस वर्णन श्रौर विवेचन के श्रन्त-र्गत यह त्रावश्यक नहीं कि वे सब विषयों पर श्रनुमित श्रथवा श्रपना विरोधः प्रकट करें । न्यायाधीश के समान न्याय करना श्रीर श्रपना निर्णय प्रस्तुत करः देना विज्ञानवेत्ता का कार्य नहीं; वह तो केवल विवेचन श्रौर विश्लेषण कर उसके धागे-धागे अलग करता है। उसी प्रकार आलोचक का भी प्रधान कार्य निर्मायात्मक नहीं । यह सिद्धान्त मान्य है कि श्रालोचक को श्रपना निर्माय देने का अधिकार तो है परन्तु यह उसका कर्तव्य नहीं। अपने साहित्यिक कार्य के अन्तर्गत आलोचक कभी-कभी देखेगा कि उसकी दृष्टि कहीं अधिक व्यापक होती जा रही है श्रीर साहित्य के परे भी कभी-कभी चली जा रही है। श्रवनी श्रालोचना-व्यवस्था के निर्माण में कभी-कभी वह साहित्य को उदाहरण-रूप ही में रखेगा और कभी-कभी अपने सिद्धान्तों में सामंजस्य हुँ इने के उद्देश्य से साहित्य को वह कुछ काल तक गौण स्थान ही देगा। जब कोई त्रालोचक साहित्य का विवेचन देते हुए समाज श्रीर दर्शन के सिद्धान्तों की श्रीर अग्रसर होने लगता है तो यह स्पष्ट है कि उसकी दृष्टि व्यापक हो रही है ख्रीर केवल काव्य अथवा साहित्य के किसी ख्रंग पर ही उसकी दृष्टि केन्द्रित नहीं वरन् जीवन के श्रन्य उपकरणों में भी उसकी रुचि है। साहित्यिक श्रालोचना-चेत्र में लेखक के सम्पूर्ण व्यक्तित्व श्रीर उसके विवेचन की समस्या ऐतिहासिक प्रणाली के त्रालोचकों के लिए सदैव जटिल रही है।

: ६ :

लेखक के व्यक्तित्व को ध्यान में रखते हुए भी एक जीवन-वृत्तान्तीय नवीन श्रालोचना-प्रणाली का जनम हुश्रा है श्रीर यह श्रालोचना-प्रणाली है जीवन-वृत्तान्तीय श्रालोचना-प्रणाली । यदि

ऐतिहासिक रूप में देखा जाय तो यह जीवन-वृत्तान्तीय श्रालोचना प्रणाली अंग्रेज़ी साहित्य में अठारहवीं शती में प्रचलित हुई और अंग्रेज़ी भाषा के एक महत्त्वपूर्ण कवि श्रीर लेखक वहारा इसे प्रतिषठा प्राप्त हुई। कवियों के जीवन-चरित्र लिखने के सम्बन्ध में ही इस प्रणाली का प्रचार श्रारम्भ हुश्रा। इस सिद्धान्त के श्रन्यायियों का मुख्य ध्येय समय की श्रन्तरात्मा को परखकर, उसे वातावरण रूप में रखते हुए कलाकारों की कला। का माप लगाना था। वास्तव में इस प्रणाली का उद्देश्य भी लेखक के सम्पूर्ण व्यक्तित्व का माप लगाना था श्रीर श्रालोचक चाहे इसे स्पष्ट रूप से मानते न श्राए हों उनकी विरचित श्रालोचना में कलाकार के व्यक्तित्व को महत्त्वपूर्ण स्थानः मिला है। ऐतिहासिक आलोचना प्रणाली की न्यूनताओं ने ही इस प्रणाली को प्रोत्साहन दिया, क्योंकि ऐतिहासिक प्रणाली का श्रनुसरण करने वाले युग-विशेष ग्रौर उसके वातावरण का विवेचन तो सन्तोषप्रद रूप में दे सकते थे, परन्तु वे कलाकारों की निजी विशेषता अथवा उत्कृष्टता का दिग्दर्शन नहीं करा पाते थे। यह तो केवल वही आलोचना-प्रणाली कर सकती थी जो कलाकार के निजी जीवन को व्यक्त करती, उसका सम्बन्ध उसकी कला से स्थापित करती त्रौर उसके व्यक्तित्व को भूलने न देती। कलाकारों की कला-पूर्ण रचनाएँ तो एक प्रकार से प्रामाणिक तत्त्व रूप हैं जिनकी सहायता से हमः उनकीः कलात्मकता का उद्गम श्रीर उसकी शगित की जांच कर सकते हैं। प्रायः हम कवि के जीवन और उसकी रचनाओं में सामंत्रस्य नहीं बैठा पाते; कभी:कभी कलाकार ने जो-जो विभिन्न समय पर लिखा-लिखाया उसको। समन्वितः नहीं कर पाते । उदाहरणार्थं जब तक हम तुलसीदास के सम्पूर्णः जीवन से परिचित न हों हम कवितावली, दोहावली, बरवे रामायण तथा रामः लला नहस्रू में सामझस्य नहीं देख पाएँगे; वैसे ही जब तक हम 'प्रसाद' केः वास्तविक-जीवन तथा उनकी ग्रध्ययन शैंली से परिचित न हों उनके बौद्ध-कालीन नाटकों, उनकी काव्यपूर्ण कहानियों तथा भावुक कवितान्रों में समन्वयः नहीं स्थापित कर सकेंगे। यह तो निजी प्रकार का आलोचनात्मक ज्ञान ही सफलतापूर्वक कर सकता है। ऐसी आलोचना यह सिद्ध कर दिखाएगी कि जो बाह्य विषमता अथवा द्वन्द्व कलाकार की रचनाओं में है वह वास्तव में विषमता नहीं; वह तो कवि के विभिन्न अनुभवों, अध्ययन तथा परिवर्तनपूर्ण दृष्टिकोण के ही कारण प्रस्तुत है। यह आलोचना-प्रणाली कला तथा कला-कार की वैषम्यपूर्ण प्रन्थियों को सुलक्षाती है ग्रीर प्रमाणित कर देती है कि १. जॉन डाइडेन

वैषम्य की भावना श्रामंक है और श्रालोचक को श्रपने श्रनुभव तथा ज्ञान की कमी के कारण ही यह विषमता दिखाई पड़ रही है। यह श्रालोचना-प्रणाली इस रूप में कहीं श्रधिक इसिलए श्रेष्ठ है कि यह कलाकार को हमारे सम्मुख ला खड़ा करती है श्रीर हमें उसका चरित्र परंखने श्रीर उससे मैत्री स्थापित कर उसे पूर्णत्या समझने का श्रादेश देती है। यह प्रणाली कलाकार श्रीर पाठक में एक श्रात्मिक सम्बन्ध स्थापित कर हमें उसके श्रत्यन्त निकट ले श्राती है श्रीर सहज रूप में कलाकार के हृदय की धड़कन को गिनने श्रीर उसके सुनने का श्रादेश देती है। सम्भव है कि कलाकार को बहुत पास से देखने पर उस पर श्रश्रद्धा हो, श्रथवा शृणा हो, परन्तु हम विश्वस्त रूप में यह जान लेंगे कि कलाकार से किस प्रकार की रचनाश्रों की श्राशा की जानी चाहिए श्रीर उसमें किस प्रकार के साहित्य-सजन की चमता है। इस तथ्य को जानने के उपरान्त हमारा विवेचन कहीं सुलभा श्रीर सुधरा हुश्रा होगा श्रीर जब-जब श्रीर जहाँ-जहाँ हमें वैषम्य दिखाई देगा हम इस प्रणाली द्वारा कलाकार के हदय के निकट पहुँचकर वास्तविक तथ्य जानकर सन्तोष पा जायँगे।

इस आलोचना-प्रणाली में एक और विशेषता है। कलाकार से साम्य प्रस्तुत करने के पश्चात् यह प्रामाणिक रूप से सिद्ध हो जायगा कि कलाकार ग्रौर उसकी रचनाएँ दो विभिन्न वस्तुएँ नहीं; ग्रौर दोनों एक-दूसरे से श्रलग-विलग नहीं की जा सकतीं। इस प्रणाली का यह विश्वास-सा है कि जो कुछ भी कलाकार लिखता है उसका मूल-स्रोत कहीं-न-कहीं उसके विचारों, भावनान्नों, ग्रनुभवों श्रथवा कल्पना में छिपा रहता है श्रौर हम सहानुभूतिपूर्ण श्रध्ययन द्वारा उस मूल स्रोत को पहिचान सकते हैं जिससे श्रनेक साहित्यिक जटिलताएँ सुलम जायँगी। कलाकार के लिए यह श्रावश्यक नहीं कि वह श्रपनी निजी बात अपने मुख से कहे और अधिकतर कलाकार यह कहना भी नहीं चाहते थ्रौर यदि कहना भी चाहते हैं तो यह श्रादेश दे जाते हैं कि उनकी जीवन-कथा उनकी मृत्यु के पश्चात् ही प्रकाशित हो। याँ भी जिन कलाकारों के संस्मरण छपते हैं उनमें हमारी आंखें वे ही बातें हूँ इती रहती हैं जो कलाकार ने छिपा रखना चाहा था। जो उसके लिए गोपनीय था हमारे लिए रुचिकर होने जगता है श्रौर यह मानव-प्रकृति भी है। परन्तु इसमें सन्देह नहीं कि ये-संस्मरणात्मक रचनाएँ कलाकार को ठीक से सममने में बहुत उपयोगी सिद्ध हुईं। इनके उपयोग से जो कुछ भी लेखक अथवा कलाकार ने अपनी कला के श्रावरण में छिपाना चाहा श्रथवा जिसका संकेतमात्र ही देना चाहा हम स्पष्ट-तया जान लेंगे। इस प्रणाली को ऐसे लेखक अथवा आलोचक जिनकी रुचि

साधारण मानव के चरित्र, ज्ञान श्रथवा विश्लेषण में श्रेष्ठ नहीं समकते श्रौर यह ठीक भी हैं। परन्तु यह कहना भी ठीक है कि यह प्रणाली ऐसे श्रालोचकों को बहुत रुचिकर रही है जिनमें कलात्मक ज्ञान श्रौर कलापियता विशेष रूप में प्रस्तुत है। इस प्रणाली की मर्यादा श्राज तक नहीं घटी।

: 0:

उपरोक्त त्रालोचना-प्रणालियों के त्रतिरक्त जो त्रालो-नैसर्गिक चना-प्रणाली साधारणतया प्रचलित है और जिसका श्रालोचना प्रणाली नामकरण नहीं हुआ वह बहुत सहज और सरल है। ं परन्तु उसकी उत्कृष्टता त्र्यालोचक की प्रतिभा <mark>पर</mark> निर्भर रहेगी। यह प्रणाली कलाकार की रचना को उसके श्रन्य सम्बन्धों से श्रलग करके परखती है; यह न तो कलाकार के व्यक्तित्व को देखती है, न वातावरण और न देश काल को। किसी भी रचना को वह केवल काव्य-रूप में देखती है श्रौर बिना किसी श्रन्य वस्तु से उसका सामंजस्य बैठाए विवेचन करती है। इस प्रणाली के अनुसार आलोचक न तो कलाकार की विशेषताओं का दिग्दर्शन कराता है श्रौर न उसकी व्यंजना-प्रणाली पर श्रपने विचार प्रकट करता है। यदि कलाकार की कोई रचना श्रेष्ठ है, कला की पराकाष्ठा उसमें विदित है तो हमें यह पूछने का अधिकार ही क्या कि उसने किस समय वह रचना की त्रौर उस पर किस-किस का प्रभाव विदित है। यदि हम किसी लेखक के निजी जीवन से परिचित हैं तो इस बाह्य श्रथवा श्रान्तरिक ज्ञान को हमें उसकी कलापूर्ण रचना की परख में नहीं प्रयुक्त करना चाहिए क्योंकि हमें उसकी रचना से काम है अन्य उपकरणों से क्या लाभ ? इस प्रकार की आलो-चना प्रणाली हम अपने निस्य-प्रति के जीवन में प्रयुक्त करते हैं। यदि हमें कोई वस्तु रुचिकर होती है तो हम उसकी प्रशंसा करते हैं, यदि अरुचिकर होती है तो उससे विमुख हो जाते हैं; व्यापारी से उसका सम्बन्ध हम नहीं स्थापित करते; यदि करते हैं तो श्रपने श्राप से। यही हमारी नैस-र्गिक प्रवृत्ति है; अन्य सम्बन्धों का विश्लेषण तो एक कृत्रिम कार्य है। यही प्रवृत्ति आलोचना की भी होनी चाहिए। ऐतिहासिक तथा वैज्ञानिक प्रणा-लियों का प्रचलन पिछले दो सौ वर्षों से होता आया है और आधुनिक काल में उनकी महत्ता बहुत बढ़ी-चढ़ी है। परन्तु यह असंदिग्ध है कि उपरोक्त प्रणाली सबसे प्राचीन तथा सबसे अधिक स्वाभाविक है; श्रीर जब हमारी निजी रुचि ही निर्णायक यन जाती है तो उसमें आकर्षक विभिन्नता भी आ जायगी। ម៉ាប ១០៩ ១ *ទំនា*ក់ សេខ ១១៩ ម៉េ ខ្លែកក្នុក

## : 5:

रोति त्र्यालोचना-प्रणाली कुछ साहित्यकारों ने श्रालोचना के दो विशेष श्राधार निर्मित किये हैं—पहला है रचना का बाह्य रूप श्रीर दूसरा उसका श्रान्तरिक तस्व। साधारणतया यह देखा गया है कि श्रालोचक विशेषतः बाह्य रूप में

उलम जाते हैं श्रीर श्रान्तिरिक रूप को भुला देते हैं। इस काल में जब श्राली-चना-प्रणालियाँ अपनी प्रायोगिक अवस्था में हैं और परिपक कोई भी नहीं तो रचना केवल बाह्य रूप पर दृष्टि केन्द्रित करने में कहीं-न कहीं अत्युक्ति दोष आ जायगा। ज्यों-ज्यों त्र्यालोचना परिपक्तता पर पहुंचन लगती है श्रौर उसके सम्मुख त्रालोच्य सामग्री प्रचुर मात्रा में होती है त्यों-त्यों त्रालोचक की दृष्टि क्रान्तरिक तत्त्वों पर पड़ती जाती है और श्रपनी परिष्कृत श्रवस्था में श्रान्त-रिक तत्त्वों को ही प्रधान मानने लगती है श्रौर बाह्य उपकरणों को गौण; श्रौर अन्त में इसका स्पष्ट ध्येय रचना का रूप-रंग, श्राकार-प्रकार तथा उसकी श्रात्मा का परिचय देना रह जाता है। स्त्रालोचक रचना की भ्रन्तरात्मा तथा उसका भाव-विन्यास श्रीर उसमें प्रदर्शित दृष्टिकोण तथा चेतना का विवेचन देता है। संचेप में यों कहिए कि वह रचना को दुभाषिये के रूप में स्पष्ट करता है श्रीर उसका श्रनुभव तीव रूप में कराता है। इस श्रालोचक-वर्ग का यह कहना है कि यदि कोई भी कलापूर्ण रवना केवल कलाकार द्वारा ही प्रशंसित होती है तो वह अवश्य ही त्रुटिपूर्ण है क्योंकि कलापूर्ण रचना तो वही है जो सबको समान रूप से त्राकर्षित करे। कला के रूप श्रीर उसकी श्रन्तरात्मा में प्रगाइ सम्बन्ध है प्रथवा यह भी कहा जा सकता है कि रूप गौण है, अन्तरात्मा प्रधान, क्योंकि रूप और आत्मा में वही सम्बन्ध है जो मनुष्य के रूप श्रीर उसकी खात्मा में है; खीर यह कहना ख्रसंगत होगा कि रूप मुख्य है खात्मा गौरा । इसी वैषम्य के कारण यह प्रणाली सर्विषय नहीं।

3

मनोवैज्ञानिक श्रालोचना-प्रणाली ने भी, जो पिछले मनोवैज्ञानिक चालीस वर्षों से ही लोकिष्ठिय हुई, साहित्य-सम्बन्धी श्रालोचना-प्रणाली श्रनेक नवीन प्रश्न प्रस्तुत कर दिये हैं। मनोविज्ञानज्ञों ने इस शैली का प्रयोग केवल दो विशेषताश्रों के फलस्वरूप किया। इसका प्रमुख उद्देश्य इस बात का श्रनुसन्धान था कि श्रमुक कविता किस प्रकार से हमारी इन्द्रियों को प्रभावित करती हैं श्रीर रचना तथा उसके रचयिता में कैसा श्रीर कितना गहरा सम्बन्ध है। इसका प्रयोग पहले-पहल अंग्रेजी साहित्य में अठारहवीं शती पूर्वाई एक गद्य लेखक े द्वारा हुआ और उन्होंने यह प्रणाली महान दर्शनवेत्ता लॉक की रचना<sup>२</sup> पढ़कर बनाई।

मनुष्य में देखने की शक्ति सबसे शक्तिपूर्ण तथा महत्त्वपूर्ण शक्ति है। हमारी अनेक इन्द्रियों में आँखों की महत्ता भी कदाचित् सबसे अधिक होगी। इस दिष्ट के द्वारा हमें अनेकानेक आनन्द प्राप्त होते हैं। अपनी दृष्टि जब हम किसी वस्तु पर लगा देते हैं तो उसका जो त्रानन्द हमें प्राप्त होता है श्रकथ-नीय है, क्योंकि जब वह वस्तु हमारे सम्मुख प्रस्तुत नहीं भी रहती तब भी हम उसका त्रानन्द उठाने में समर्थ हो सकते हैं। पर यह तब होगा जब हम श्रपनी करूपना द्वारा उस वस्तु की श्राकृति श्रपने मानस-पटल पर खींच लें। चित्र श्रथवा मूर्ति जब तक हमारे चर्म-चत्तुत्रों के सम्मुख रहती है श्रानन्द देती रहती है, परन्तु उसके हट जाने पर भी अपनी कल्पना द्वारा हम उसका निर्माण सहज ही कर लेते हैं श्रौर हमारा श्रानन्द घटने नहीं पाता। पहले वर्ग के ञ्रानन्द को हम प्राथमिक ज्रौर दूसरी श्रेणी के ञ्रानन्द को गौण ञ्रानन्द का नाम दे सकते हैं। परन्तु जब हम दृश्य ग्रथवा श्रव्य काव्य पर विचार करते हैं तो एक विचित्र सत्य दृष्टिगत होता है। कुछ पाठक तो सहज ही बिना किसी कठिनाई के उसे हृद्यंगम कर उसका सम्पूर्ण त्रानन्द उठा लेते हैं त्रौर कुछ ऐसे होते हैं जो भाषा पर पूरा अधिकार रखते हुए भी उसकी प्राप्ति नहीं कर पाते और यदि करते भी हैं तो वह अनुभव कभी-कभी अधूरा ही रहता है। इसके साथ-साथ यह भी देखा जाता है कि प्रत्येक व्यक्ति का श्रानन्द एक-दूसरे से कुछ विभिन्न अवश्य रहता है। इसका कारण साधारणतः यह हो सकता है कि व्यक्तियों की रुचि में विभिन्नता रहती है; उनके शब्दों के श्रर्थ समम्मने में भी विभिन्नता हो सकती है; श्रौर उनकी कल्पना-शक्ति की तीव्रता में भी असमानता रह सकती है। फलतः यदि कोई व्यक्ति साहित्य का समुचित तथा यथेष्ट श्रानन्द प्राप्त करना चाहता है तो उसमें नैसर्गिक कल्पना-शक्ति, भाषा पर श्रिधिकार तथा शब्दों के अन्यान्य प्रयोगों पर भी विशेषाधिकार होना चाहिए । उसकी परिकल्पना<sup>उ</sup> इतनी शक्तिपूर्ण तथा परि-पक्व होनी चाहिए जिसके द्वारा वह बाह्य वस्तुत्र्यों का मानसिक ग्राकार-प्रकार सरलतापूर्वक अपने मानस में बना लिया करे और साथ-साथ उसकी निर्णया-

ऐडिसन 8.

२. 'ऐन एसे कन्सर्निंग ह्यूमन अग्रहरस्टैंडिंग'

देखिए—'काव्य की परख' ₹.

त्मक शक्ति भी उत्कृष्ट होनी चाहिए जिसके द्वारा वह श्रभव्यंजना सफल रूप में कर सके। यदि पाठक में ये गुण नहीं हुए तो किसी साहित्यिक वर्णन को जैसे-तैसे वह समभ तो लेगा परन्तु न तो उस वर्णन के श्रनेक सुन्दर श्रंगों में सामंजस्य का श्रनुभव कर पाएगा श्रौर न उसका विश्लेषण।

श्राधनिक मनोवैज्ञानिक श्रालोचना-प्रणाली के समर्थकों ने साहित्य-निर्माण के प्रश्नों के उत्तर हाँ इने में काफी छान-बीन की है श्रीर इसमें सन्देह नहीं कि उन्होंने जो प्रणाली हुँ निकाली उसमें तथ्य भी है; परन्तु इस प्रणाली द्वारा त्राननद-प्राप्ति में कितनी सहायता मिलती है, विचारणीय होगा। क्या इस प्रणाली द्वारा हमारी श्रानन्द-प्राप्ति में वृद्धि होती है ? क्या यह जान-कर कि अमुक काव्य का मनोवैज्ञानिक स्तर अमुक प्रकार का है हम सन्तोष पाएँगे ? ये प्रश्न विचारणीय रहेंगे । मनोवैज्ञानिक आलोचना-प्रणाली ने हमें यह बतलाया कि विभिन्न व्यक्ति विभिन्न रूप में साहित्य का श्रानन्द प्राप्त करते हैं; परन्तु इस छोटे-से निष्कर्ष के लिए इतना विशाल अनुसन्धान! इतना गहरा समुद्र-सन्थन ! इसका मूल्य ही क्या ? हाँ, मनोविज्ञान शास्त्र की प्रगति इससे अवश्य हुई और अनेक कलात्मक कार्य करने का एक नया आधार साहित्य को भी मिला। परन्तु स्वतः साहित्य का लाभ क्या हुत्रा, कहना कठिन होगा। मनोविज्ञान के ये निष्कर्ष उनके लिए श्रवश्य उपयोगी तथा मूल्यवान सिद्ध होंगे जो यह देखना श्रौर जानना चाहेंगे कि मनुष्य के मानसिक स्तरों की क्रिया-प्रतिक्रिया किस प्रकार होतो है। परनत उस वर्ग के ज्यक्तियों को जो साहित्य के पठन-पाठन का एकान्त श्रानन्द उठाना चाहेंगे श्रीर मानव-जीवन पर उसके प्रभाव का मूल्य समभ्तना चाहेंगे, कदाचित् कोई विशेष लाभ नहीं होगा। उदाहरण के लिए यदि हमसे विस्तारपूर्वक यह बतलाया जाय कि श्रमुक मिठाई किस-किस रीति से तैयार की गई, अथवा रेशमी कपड़ा अथवा ऊनी कपड़ा किन-किन रासायनिक प्रयोगों द्वारा तैयार हुआ तो क्या उनके खाने श्रीर उनके पहनने का क्रमशः श्रानन्द द्विगुणित हो जायगा ? इन उदाहरणों से तो स्पष्ट है कि त्रानन्द कम ही होगा, बढ़ेगा नहीं। यदि श्रपनी श्वास-नली की सम्पूर्ण किया हम किसी चिकित्सक से जान लें तो क्या हम अधिक सफल रूप अथवा आनेन्दपूर्ण रूप से सांस ले सर्केंगे ? क्या हम मनुष्य-शरीर की गढ़न को, उसके हुड्डी के ढांचे को देखकर, उसे पूर्णतः सममने के पश्चात् मानव-शारीर को देखकर आनिन्दित होंगे ? मनीविज्ञान साहित्य का आधार लेने के लिए स्वतन्त्र तो है परन्तु साहित्य को क्रिएठत करने का उसे श्रिध-कार नहीं।

दूसरे, मनोवैज्ञानिक श्रालोचना केवल किसी रचना-विशेष तथा उसके रचियता के सम्बन्ध को स्पष्ट करना चाहतो है। वह रचना को इसीलिए प्रहण करती है कि उसे उस मस्तिष्क के स्तरों का पता चल जाय जिसके द्वारा यह रचना सम्भव हुई। इसका यह उदेश्य कभी न होगा कि वह रचना के मूल्य को पहचाने, उसके धागे-धागे श्रलग-श्रलग करने पर भी उसकी समष्टि प्रस्तुत करे। साहित्य का पाठक तो इन्द्र-धनुष की श्राकृति देखकर ही प्रसन्न होता है; उसके रंगों का वैज्ञानिक श्राधार श्रथवा उसका विश्लेषण उसके लिए निर्थंक तथा मूल्यहीन ही रहेगा।

वास्तव में श्राधुनिक युग के वैज्ञानिक श्रनुसन्धानों श्रौर वैज्ञानिक दृष्टिकोण ने साहित्य तथा साहित्यक श्रालोचना दोनों को खतरे में डाल दिया है। पाठ-संशोधन, पुस्तकाधार-निर्णय, जीवन-वृत्त श्रनुसन्धान, श्रत्यधिक शाब्दिक विश्लेषण इत्यादि के द्वारा हम साहित्य की श्रात्मा के पास पहुँचने का प्रयत्न कर रहे हैं। विज्ञान साहित्य पर छा गया है। साहित्य के हृद्य में उसका डर-सा समा गया है श्रौर साहित्यिक श्रालोचना धीरे-धीरे श्रपना सुँद द्विपाने का प्रयास करती जा रही है। श्रौर श्रव यह भय है कि शायद वैज्ञानिक श्रालोचना वट-वृत्त समान इतनी विशाल हो जाय कि साहित्यिक श्रालोचना का छोटा पौधा उसकी छाया के नीचे पनपने ही न पाए।

श्रव प्रश्न यह उठता है कि साहित्यिक श्रालोचना का क्या स्वरूप हो श्रोर श्रेष्ठ श्रालोचना सम्भव कैसे हो। श्रालोचना-कला साधारणतः लिलत-साहित्य के प्रति हमारे श्राकर्षण श्रथवा हमारी विमुखता श्रोर विद्वेष के कारण प्रादुर्भूत होती है। ज्यों ही हम किसी कलापूर्ण कृति की श्रोर श्राकर्षित हुए कि श्रालोचना का बीजारोपण हुश्रा। एक श्रेष्ठ श्रालोचक का कथन है कि जिन किताशों को हम साधारणतः पढ़ डालते हैं वे काव्य की श्रात्मा से प्रेरित नहीं रहतीं; केवल वे किवताएँ जिन्हें हम बार-बार पढ़ने पर भी नहीं थकते श्रीर उनका श्रानन्द लूटते रहते हैं, काव्य की श्रात्मा से परिलुप्त रहती हैं। हो सकता है कि कभी-कभी हमें श्रानन्द न भी मिले; परन्तु प्रायः हम उसकी श्रोर एक विचित्र प्रेरणा से लिचते जाते हैं। बिना इस विचित्र प्रेरणा के साहित्यिक श्रालोचना प्रकाश नहीं पा सकती। इसी सम्बन्ध में एक दूसरे श्रालोचक का कथन है कि श्रालोचक बनने के लिए श्रनेक गुण होने चाहिए। पहला गुण है विद्वत्ता। श्रालोचक को समस्त साहित्य का ज्ञान होना चाहिए। साहित्य चेत्र के किसी भी लेखक को वह छोड़ नहीं सकता; यदि छोड़

१. कॉलरिज

देगा तो सम्भव है उसकी साहित्यिक दृष्टि दूषित हो जाय। उसे अन्य देशों के साहित्य का भी ज्ञान वांछनीय है और यदि ऐसा न हुआ तो उसे पथश्रष्ट होने की बहुत आशंका रहेगी। दूसरे उसे अपने तथा अन्य देशों के साहित्य का तुलनात्मक अध्ययन करना चाहिए और एक-दूसरे की विशेषताओं से परिचित होना चाहिए। तीसरे उसमें किसी प्रकार का पत्तपात तथा संकुचित दृष्टिकीण नहीं होना चाहिए; उसे पहले से ही अपनी सम्मति बनाकर कि अमुक विषय की पुस्तक ऐसी होनी चाहिए आगे नहीं बढ़ना चाहिए। पुस्तक के अध्ययन के उपरान्त ही वह अपनी सम्मति बनाने का अधिकारी है।

परन्तु यह विचार विवादग्रस्त रहेगा क्यों कि उपयु के गुणों के श्रधि-कांश यदि श्रालोचक में सम्भवतः हुए तो वह शायद श्रालोचक न होकर इति-हासकार मात्र रह जायगा। सोचने की बात तो यह है कि क्या चित्रकला की श्रालोचना करने में हमारे लिए यह श्रावश्यक है कि क्या हमने सब देशों के चित्रकारों की कला का परिचय प्राप्त किया है श्रथवा नहीं ? या हमारे लिए केवल यह जानना श्रावश्यक है कि जो चित्र हमारे सम्मुख है हममें कौनसे श्रीर किस प्रकार के भावों की सृष्टि करता है श्रीर हम किन-किन चित्रों से उसकी तुलना करने के पश्चात् उनसे उसका सम्बन्ध जोड़ सकते हैं। दूसरे इस प्रकार की ऐतिहासिक श्रालोचना बहुत सम्भव है ऐसे लेखकों को महत्त्व देने पर बाध्य करे जो दूसरी श्रथवा तीसरी श्रेणी के कलाकार हों।

इस प्रणाली को केवल यहाँ तक प्रश्रय दिया जा सकता है कि वह पाठान्तरों का अध्ययन करने में सहायता दे और जहाँ तक हो सके शुद्ध पाठ प्रस्तुत करे। आलोचक को कला-कृति ही को मूल आधार बनाना चाहिए तभी उसकी समुचित परख हो सकेगी। दूसरे हमें यह भी नहीं मूलना चाहिए कि केवल एक रीति से हम समस्त साहित्यिक कृतियों की आलोचना नहीं कर सकेंगे। विभिन्न कृतियों के परखने में विभिन्न प्रकार की आलोचना-प्रणाली आवश्यक होगी। कहीं तुलनात्मक रीति हितकर होगी और कहीं कियात्मक आलोचना-प्रणाली। कभी-कभी हम इस तथ्य पर भी पहुँचेंगे कि कला तो केवल अनुभव-मात्र है जो साधारणतः दुबारा उसी तीवता से नहीं दुहराई जा सकती; कभी-कभी हमें शब्दों पर ही अधिक जोर देना पड़ेगा क्योंकि उनमें ही उस अग के प्रयोगों का रहस्य छिपा रहेगा। इतना सब होते हुए भी हमें यह भी नहीं भूलना चाहिए कि आधुनिक काल में हममें आलोचक बनने की इच्छा अधिक है पाठक बनने की कम। आलोचना की कसौटी हमारे पास सदैव तैयार रहती है और भावानुभूति की शक्ति नहीं के बराबर होती है। ऐसी

श्रवस्था में हमें सदैव सतर्क रहना पड़ेगा कि हम कहीं कोरे श्रालोचक ही न रह जायँ; हममें श्रनुभूति प्राप्त करने की भी पर्याप्त शक्ति होनी चाहिए।

90:

खु विचारकों की धारणा यह है कि जब हम काब्य व्यक्तिवादी आलो- का अध्ययन करते हैं तो हमें सहज ही कवि-हृदय का चना-प्रणाली दर्शन होने लगता है और उसके सम्बन्ध में हम यथेष्ट जानकारी सफलतापूर्वक प्राप्त कर भी सकते हैं।

जिस प्रकार श्रपने मित्र से वार्तालाप करते हुए हम उसकी श्रनेक भावनाश्रों तथा मानसिक विकारों श्रौर विचारों से परिचित हो जाते हैं उसी प्रकार काव्याध्ययन के उपरान्त हम कि का भी परिचय जान लेते हैं। फलतः श्रालोचनाचेत्र में इस प्रकार की विचारधारा जोर पकड़ती जा रही है कि काव्य द्वारा कि का यथेष्ट परिचय मिलता है श्रौर मिलना भी चाहिए। श्राधुनिक काल में जितने भी किवयों का जीवन वृत्तान्त प्रकाशित हुश्रा है उन सब में इस बात का प्रयत्न किया गया है कि किव के जीवन-वृत्त, उसके श्रनेक श्रनुभवों तथा उसके जीवन की श्रनेक घटनाश्रों से उसके काव्य का सम्बन्ध स्थापित किया जाय। कहीं-कहीं तो यहाँ तक कहा गया है कि काव्य श्रथवा साहित्य व्यक्तित्व का प्रकाशमात्र है; श्रौर इस व्यक्तित्व तक पहुँचने श्रौर उसको परखने के लिए किव का जिल्ला हुश्रा काव्य श्रत्यन्त सफल साधन होगा। श्रौर इसी के श्राधार पर उन श्रालोचकों की निन्दा भी की गई, जिन्होंने इस सिद्धान्त की श्रवहेलना कर व्यक्तित्व पर किंचित् मात्र भी ध्यान नहीं दिया श्रौर केवल काव्य पर श्रपना ध्यान केन्द्रित रखा।

उपयु क विचारों द्वारा कुछ श्रामर्क ग्रालोचना-सिद्धान्तों के ग्राविभीव की ग्राशंका है। इस विचारधारा के ग्रानुसार कान्य कान्य नहीं वह तो किव की मानसिक प्रौहता तथा परिपक्षता का लेखा मात्र है; उसके मानस का चित्र है; ग्रोर उसके परिवर्तनशील जीवन का केवल वर्णन है। किव की किवता उसका जीवन-वृत्त है; उसकी उलाभनों, उसकी किठनाइयों, उसकी सफलताग्रों तथा विफलताग्रों का वह प्रतिविभ्य है; प्रतिविभ्य ही नहीं प्रायः उसमें किव के जीवन से सम्बन्धित सभी घटनाएँ ग्रथवा जिटल प्रश्न, जिनका हल वह नहीं पा सका, साकार हो उठे हैं। इस सिद्धान्त का प्रतिपादन नाटक के चेत्र में १. इन विचारों के ग्राधार पर यह कहा जा सकता है कि दाँते, शेक्सपियर तथा गर्टा ने जो भी रचनाएँ की सबमें उन्होंने ग्रपनी व्यक्तिगत विफलताएँ तथा मानव के प्रति श्रविश्वास की कहानी दूसरों के मुँह से कहलाई ग्रीर सन्तोष

तो और भी सरलता से किया गया है। नायक ने जो-कुछ भी कहा-सुना और जो भी सफलता अथवा विफलता प्राप्त की वह सब-कुछ नाटककार द्वारा व्यक्तिगत रूप में अनुभव की गई थीं। शेक्सपियर के सभी दुःखान्तकीयों के नायकों के सम्मुख जो-जो जिटल प्रश्न साकार हुए और जो-कुछ भी उन्होंने उसका हल हूँ हा वे सब अधिकांशतः शेक्सपियर के निजी प्रश्न थे। उनके पीछे शेक्सपियर की आत्मा की पुकार थी। उसी प्रकार राम का विरह वर्णन, सीता की खोज, तथा सीता का सौन्दर्य-वर्णन आदि अनेक रूप में तुलसी तथा सुन्दरी चन्द्रावली के सम्बन्ध की काँकी होगी। इस सिद्धान्त के समर्थकों ने यह भी कहा कि यदि हम किव तथा उसके लिखित काव्य में कोई सम्बन्ध स्थापित नहीं करेंगे और किव को उसके काव्य-चेत्र से निकाल फेंकेंगे तो उसका स्थान या तो हम स्वयं ले लेंगे अथवा मूल किव की कोई फूठी प्रतिमा बनाकर उसकी पूजा-अर्चना आरम्भ कर देंगे। इसलिए यह कहीं अच्छा है कि किव तथा उसके रचित काव्य में हम सम्बन्ध बनाये रखें।

इस सिद्धान्त को यदि मान्य ठहराया जाय तो हमें यह भी मानना पड़ेगा कि जो कान्य हम पढ़ रहे हैं वह किव का सम्पूर्ण प्रतिबिम्ब है; श्रीर यदि हम कान्य को उचित रूप में पढ़ेंगे तो हमें किव का अंष्ठ रूप मिलेगा श्रीर यदि हम किसी भी श्रन्य रीति से पढ़ेंगे तो हमें किव का दूषित अथवा श्रस्य परिचय-मात्र प्राप्त होगा। परन्तु वास्तव में बात कुछ श्रीर ही है। जब हम कान्य का श्रध्ययन श्रारम्भ करते हैं तो जो कुछ भी हमारे सम्मुख है वह न तो किव का प्रतिरूप है; न उसके चित्र का चित्रण है श्रीर न उसके व्यक्तित्व का प्रकाश है श्रीर यह तथ्य तब स्पष्ट होगा जब हम कोई वर्णनात्मक किवता पढ़ें तो हमें न तो वह किव का प्रतिरूप मात्र दिखाई देती है श्रीर न उसके हारा हम किव का कोई विशिष्ट परिचय ही प्राप्त कर सकते हैं। उदाहरण के लिए

दिवस का अवसान समीप था, गगन था कुछ लोहित हो चला तरु शिखा पर थी अब रजनी, कमलिनी-कुल-बल्लम की प्रमा।

प्राप्त किया। उन्होंने इस बात का प्रयत्न किया कि जो-कुछ भी उन्होंने व्यक्ति-गत रूप में श्रनुभव किया उसको वे इस प्रकार से व्यक्त करें कि यह स्थाभास-न मिले कि वह किव की ही कहानी है, परन्तु हो उन्हीं की कहानी। इसी प्रकार यह भी कहा जा सकता है कि कालिदास की व्यक्तिगत विरहागन का प्रकाश मेचवूत में, जयदेव की स्नेहाभिसिक्त लालसा गीत गोविन्द में, तुलसी की पारिवारिक विफलता रामायण में नये-नये रूप में व्यक्त हुई है। उपर्यु क पंक्तियों में जिस साधारण सन्ध्या का वर्णन हमारे सम्मुख चित्र-रूप में रखा गया उसके श्राधार पर हम यह कदाचित कभी नहीं कह सकेंगे कि हम श्रमुक कवि का प्रतिरूप देख रहे हैं; उसका परिचय प्राप्त कर रहे हैं। हम केवल यही कह सकेंगे कि इन पंक्तियों के 'लोहित', 'कमलिनी-कुल-की प्रभा समान शब्दों में शक्ति है जिसके बल पर सन्ध्या का चित्रण करने का प्रयास किया गया। इन पंक्तियों में समास की छटा है तथा विविध रंगों को स्पष्ट करने की समता। इन पंक्तियों के पढ़ने का आनन्द न तो किव का नाम लेने से बढ़ता है, न घटता है। ऋपनी कल्पना द्वारा हम भी कवि के देखे हुए दश्य को पुनः देख लेते हैं; श्रीर यदि इसके श्राधार पर हम यह कह चलें कि इन पंक्तियों ने यह प्रमाणित कर दिया कि कवि में श्रेष्ठ प्रकृति-प्रेम है, वह सूर्य का पुजारी है, उसे चौबीस घर्णटे के अन्य दश्यों में सन्ध्या सबसे अधिक रुचिकर है, हमारी ज्यादती ही होगी। कवि की कविता में कवि को पाने की सतत चेष्टा करना उसको कल्पनाहीन समक्कना है; उसे पंखिवहीन कर देना है। इसके साथ ही-साथ हमें यह भी ध्यान में रख<mark>ना</mark> चाहिए कि इन पंक्तियों का लच्य सन्ध्या का चित्रण मात्र था और उस चित्रण का त्रानन्द हमने उसे पढ़ते ही प्राप्त कर लिया श्रौर इसके उपरान्त हम जो कुछ भी जानने की चेष्टा करेंगे वह न तो काव्यात्मक होगा श्रीर न ऐसा जो हमारे श्रानन्द को बढ़ाएगा; बल्कि श्रौर कुछ जानने के उपरान्त हमारा त्रानन्द घटेगा ही, उसका रोमांचक लालित्य दूर हो जायगा।

हाँ, गीत-काव्य में, कदाचित्, कुछ छँशों में यह सिद्धान्त ठीक उतरे। परन्तु वहाँ भी किव का परिचय ग्रत्यन्त ग्रस्पष्ट तथा धुँधला ही होगा। क्योंकि यहाँ भी जिस व्यक्ति की व्यथा (गीत ग्रधिकतर व्यथा ग्रथवा विरह्वेदना से प्रेरित होकर ही लिखे गए हैं) का परिचय हमें मिलेगा वह ऐसा व्यक्ति होगा जो किसी भावावेश से प्रेरित हो उठा हैं; श्रीर जब तक किव ग्रपने में निहित उस व्यक्ति को बाह्यवादी हैं हिटकर देखने की चेष्टा नहीं करेगा सफल चित्रण कर ही नहीं सकेगा। सफल किव वही होगा जो इस भावावेश से ग्रपने को मुक्त कर, श्रद्धता रखकर लेखनी उठाएगा। जिस प्रकार से किसी फोड़े की पीड़ा से कराहता हुश्रा रोगी डॉक्टर के पास चीरा लगवाने ग्राता है श्रीर डाक्टर बिना किसी कर्मणा श्रीर दया का ग्राभास दिये हुए, उंडे दिल से चीरा लगाता चला जाता है श्रीर सफल सर्जन कहलाता है, वैसा ही हाल किव का भी है। यदि सर्जन को छुरी काँप उठे श्रीर उसका हदय देखए—'काव्य की परख'

द्रवित हो जाय तो न तो चीरा सफल होगा और न रोगी ही नीरोग हो पाएगा; आशंका यह है कि केस खराब हो जायगा। किन को निर्लिस रहकर ही सफलता मिलेगी। अधिकांशतः तो ऐसा होता है कि किन दूसरों का दुख ओड़ लेता है और उसे और भी प्रभावपूर्ण रूप में व्यक्त करता है। यदि वह स्वयं उस भावोद्रक का शिकार हो जाय तो कदाचित् उसे विशेष सफलता नहीं मिलेगी।

जो घनीभूत पीड़ा थी

मस्तक में स्मृति-सी छाई

दुनिया में आँसू बन कर,

वह आज बरसने आई।

चातक की चिकत पुकारें

श्यामा ध्विन सरस रसीली,
मेरी करुणाद्र कथा की

दुकड़ी आँसू से गीली।

जब किव कहता है तो हमारा यह कह बैठना कि हमने किव को पा लिया है, पकड़ लिया है, उसका सजीव परिचय प्राप्त कर लिया है, आमक होगा। जो कुछ भी हमने जाना है वह है श्राँसू का उद्गम, उसका प्रवाह, उसका संकेत । (परन्तु यहां इतना श्रवश्य स्पष्ट रूप से कह देना पड़ेगा कि जो कुछ भी हमारे सम्मुख प्रस्तुत है वह हमने कवि की ही दृष्टि से देखा है। फलतः कुछ अंशों में हमने कवि के समान ही अनुभव किया है।) इससे यह भी तर्क रूप में प्रमाणित होगा कि जो कुछ भी हम देख रहे हैं वह कवि नहीं है वह किव की देखी हुई कोई वस्तु है, कोई दृश्य है, कोई अनुभूति है। हमसे कवि यह अनुरोध कभी नहीं करता—'हमें देखों'। वह किसी ओर संकेत मात्र करता हुआ दिखाई देता है श्रीर ज्यों-ज्यों हम उसका संकेत पकड़े हुए श्रागे चलते हैं त्यों-त्यों वह हमसे श्रीर भी दूर होता जाता है श्रीर जब हम उस स्थल पर पहुँच जाते हैं वह चोरबत्ती की दूर रोशनी के समान गायब हो जाता है; वहां हम रह जाते हैं श्रीर हमारे सम्मुख हमारा हूँ हा हुश्रा दृश्य श्रथवा श्रनुभव । वस्तुतः जो कुछ भी हमने देखा वह कवि की आँखों द्वारा देखा श्रौर हमारा यह कहना कि हमने कवि को देखा हमारी भूल होगी। इसेलिए किसी वस्तु को देखने और किसी अनुभव को प्राप्त करने के लिए हमें कवि की चेतना का साभीदार मात्र बनाना पड़ेगा, उसका निर्णायक नहीं; हमें उसी श्रोर देखना पड़ेगा जिधर वह देख रहा है: यह नहीं कि हम घूमकर उसी की ओर देखने लगें। हमें उसका प्रयोग वैसा ही करना पड़ेगा जैसा धुँधली दृष्टि वाले चश्मे का करते हैं; हमें कवि की आनन्दानुभूति में सामीदार बनना पड़ेगा और वहां निर्णायक बनकर निर्णय देना नहीं होगा। काव्य की आत्मा तक तभी हम पहुँच पाएँगे।

उपर्युक्त विश्लेषण से स्पष्ट है कि किव के बिना भी किवता जीवित रह सकती है। हमारे लिए यह सिद्धान्त मानना आवश्यक नहीं कि किव की खोज किये बिना हम काव्य का रसास्वादन कर ही नहीं सकते। जो भी किव-ताएँ आज तक अमर हैं और जिन्हें हम शतियों से पढ़ते आ रहे हैं उनके रचियताओं को हमने भुला-सा दिया है, उनकी खोज हमने बन्द कर दी है। अमर काव्य को अपना किव भुलाना ही पड़ता है।

## : 99 :

साहित्य की श्रेष्ठता की जांच करने में जहां कोरे साहि-क्रियात्मक त्यिक श्रालोचक श्रसमर्थ रहे श्रथवा पूर्णरूप से सफल त्र्यालोचना-प्रणाली नहीं हुए वहां दर्शन-वेत्तात्रों ने विशेष सफलता प्राप्त की। उन्नीसवीं शती के श्रन्तिम चरण के श्रनेक श्रालोचकों <sup>9</sup> ने दर्शन-शास्त्र का सहारा ले त्रालोचना को नियमों, सिद्धान्तों, रूढ़ियों, वैज्ञानिक-वर्गीकरण-प्रणाली तथा व्याकरणात्मक सिद्धान्तों के बन्धन से मुक्त कर दिया। उन्होंने प्रभाववादी श्रालोचकों को, जो साहित्य द्वारा तीवः प्रभाव को ही त्रालोचना का मुलाधार मानने लगे थे, दोषी ठहराया क्योंकि व्यक्तिगत तथा ग्रस्थिर ग्रानन्द की लहरी के बल पर कोई श्रेष्ठ ग्रालोचना-प्रणाली नहीं बन सकेगी । उन्होंने शैली तथा वस्तु-विशेष को ग्रन्योन्याश्रितः समका श्रीर दोनों के व्यतिरेक का समर्थन करने वालों को कोई महत्त्व नहीं दिया। स्रालोचक वर्ग जो-जो सिद्धान्त बाह्य रूप से साहित्य पर स्रारोपितः करने लगे थे। उस प्रथा को भी उन्होंने दूषित प्रमाणित किया क्योंकि प्राय: श्रालोचक साहित्यकार की कृति को, (साहित्यकार की जीवनी, धर्म, परिस्थिति इत्यादि) श्रनेक बाह्याधारों के बल पर परखने लगे थे। उनका विश्वास था कि इस प्रकार के बाह्याधारों पर लिखी हुई श्रालोचना श्रेष्ठ न होगी। रूढ़ि, पारिडत्य, ब्याकरणात्मक विवेचन तथा शब्द की छान-बीन और छन्द-ब्याख्या, काव्य-कला (अथवा किसी भी अन्य कला) के हृदय तक हमें नहीं ले जा सकती। यह सभी उसके हृदय को समक्तने के मार्ग में बाधक होंगे। श्रेष्ठा श्रालोचक, दोनों ही दृष्टिकोण-ऐतिहासिक तथा सौन्दर्यात्मक-श्रपने में १. बेने डेटो को चे

समन्वित रखेगा। उसे कलाकार के श्रनुभवों को श्रपने मानस में जन्म देना होगा; श्रपने जीवन को उसके जीवन में समी देना होगा; श्रपने तथा उसके भाव-संसार में एकरूपता लाने का प्रयास करना पड़ेगा, तभी उसकी श्रालो-चना उच्चकोटि की होगी। इस वर्ग के दर्शनवेत्ताश्रों ने श्रालोचना-चेत्र को श्रानेक निरर्थक रूढ़ियों से मुक्त कर एक नवीन रूप प्रदान किया श्रौर यह रूप श्राजकल के श्रालोचकों को श्रत्यन्त प्रिय भी हुश्रा। इसे हम क्रियात्मक श्रालोचना का नाम दे सकते हैं।

कियात्मक त्रालोचना-प्रणाली के समर्थकों का यह त्रादेश हुत्रा कि श्रेष्ठ ग्रालोचना तभी लिखी जा सकेगी जब ग्रालोचक कवि के लच्य तथा उसके द्वारा प्रतिपादित कार्य दोनों के पारस्परिक सम्बन्ध का पूर्ण ज्ञान प्राप्त कर लेगा। कवि जब साहित्य-निर्माण करता है तो एक दिब्य जगत् की करुपनात्मक ज्योति उसे प्रेरित करती है श्रीर वह उस श्रीर बढ़ता है; ज्यों-ज्यों कवि उस श्रोर बढ़ता चलता है त्यों-त्यों वह ज्योति श्रीर भी तीव होती जाती है श्रीर सफल कलाकार वह सम्पूर्ण ज्योति श्रपने काव्य की श्रात्मा में सुर-चित कर देता है। किव का आदर्श लच्य क्या था? उस और वह कितना बढ़ा ? उसके लच्य तथा उसकी कृति में कितना गहरा सम्बन्ध है ? सम्बन्ध है भी या नहीं ? किंव अपनी अभीष्ट-सिद्धि किस श्रंश तक कर पाया ? इन सब प्रश्नों का उत्तर कियात्मक आलोचना प्रणाली में द्वंदना पड़ेगा। लच्य श्रीर उसकी सिद्धि में जितना ही निकट सम्बन्ध होगा उतनी ही वह कृति श्रेष्ठ होगी । श्रथवा यों किहए कि श्रनुभव श्रीर श्रभिव्यक्ति में जितना गहरा सम्बन्ध होगा वही साहित्य की श्रेष्ठता का निर्णायक भी होगा। श्रेष्ठ उपन्यास तथा श्रेष्ठ नाटक अथवा काव्य में एक विशेष प्रकार का आन्तरिक सामंजस्य प्रस्तुत रहेगा; श्रीर ज्यों-ज्यों यह सामंजस्य कम होगा श्रथवा विकृत रूप धारण करेगा त्यों-त्यों काव्य की श्रेष्ठता भी घटती चली जायगी।

कियात्मक श्रालोचना-प्रणाली के विरोधियों का यह श्राचेप है कि इसके समर्थक विभिन्न रुचि के श्रालोचकों को कोई ऐसी नियमावली नहीं देते जिसके सहारे वे समस्त श्रेडिट साहित्य की परख कर सकें। कुछ विरोधियों ने तो यहां तक कह डाला कि इस प्रणाली की पूर्ण मान्यता यदि साहित्य-चेत्र में स्थापित हो गई तो कोई विरला ही सफल श्रालोचक बन सकेगा। जब श्रालो-चक पर इतना महान् उत्तरदायित्व रख दिया गया कि शेक्सपियर, कालिदास, तथा तुलसी की श्रालोचना करने के लिए उसे इन तीनों कलाकारों के मानस का प्रतिरूप प्रस्तुत करना पड़ेगा श्रीर उनके विशाल श्रनुभव श्रपने मानस में दुहराने पड़ेंगे तो त्रालोचक वनने की शायद ही किसी की हिम्मत पड़ सके त्रीर शायद ही कोई इतना भार वहन कर सके। इस कठिनाई के साथ-साथ रुचि-वैभिन्य की एक दूसरी बहुत बड़ी कठिनाई दिखाई पड़ेगी। जो कुछ हमें प्रिय है कदाचित् हमारे पड़ोसी ग्रथवा ग्रागामी ग्रुग के पाठकों को ग्रिणत दिखाई पड़े, इसकी भी तो काफी सम्भावना रहेगी। इसलिए इस प्रकार की कियात्मक ग्रालोचना लिखने का कौन साहस कर सकेगा?

उपयु क श्रालोचना-प्रणाली श्रालोचना-चेत्र के दो महत्त्वपूर्ण प्रश्नों का हल नहीं ढ़ंद पाती। पहला, क्या सौन्दर्य ग्रौर श्रेष्टता का केवल एक ही स्तर रहता है ? ग्रौर क्या केवल उनके श्रनुभव ग्रौर ग्रीभव्यक्ति के सामंजस्य के श्राधार पर ही हम श्रनेक किवयों की श्रेष्टता का निर्णय कर सकते हैं ? सौन्दर्य के तो श्रनेक स्तर ग्रौर श्रनेक वर्ग रहेंगे ग्रौर प्रायः हम देखते भी हैं कि श्रनेक किव, जिनके गीतों में श्रनुभव ग्रौर श्रीभव्यक्ति का पूर्ण सामंजस्य रहता है श्रेष्ट किव नहीं कहलाते। सूर के पदों में तथा रसलान के सवैयों में श्रनुभव ग्रौर श्रीभव्यक्ति का पूर्ण सामंजस्य है परनत तुलसी उनसे श्रेष्ट किव हैं। उसी प्रकार साहित्य के सौन्दर्य में भी कमी-वेशी हो सकती है। इसका निर्णय कैसे होगा ? कभी-कभी तो श्रनुभव तथा श्रीभव्यक्ति का सामंजस्य किव की काव्य-शक्ति का प्रमाण न होकर उसकी शब्द-योजना श्रथवा वाक्चातुर्य ही प्रमाणित करेगा।

दूसरा प्रश्न नवीन साहित्यकारों की कृतियों के सम्बन्ध में उठता है। कुछ कलाकार प्राचीन रूढ़ियों के अनुसार कला का निर्माण करते हैं; उनके साधन इतने परिपक्व तथा प्रमाणित हो गए हैं कि उनमें मीन-मेख नहीं निकाली जा सकती और वे सहज ही अपने आदर्श लच्य की पूर्ति कर चलते हैं; और उनके अनुभव तथा अभिन्यक्ति में पूर्ण सामंजस्य भी प्रस्तुत हो जाता है। परन्तु नवीन वस्तु, नवीन शैली तथा नवीन दिष्टकोण अपनाने वाले लेखकों की कला-कृति की जांच कैसे सम्भव होगी ? धीरे-धीरे प्राचीन पद्ध-तियां रुचिकर नहीं रहतीं, पुराने साधन हितकर नहीं होते, प्राचीन दिष्टकोण फलपद नहीं होते और इन्हीं के विरोध में नवीन शैलियां जनम लेती हैं जहां अनेक रोमांचक गुणों की प्रशंसा की जाती है। सहज तथा सरल अभिन्यक्ति के स्थान पर कल्पनात्मक तथा रहस्यपूर्ण अभिन्यंजना, शान्ति तथा सन्तोष के स्थान पर यौत्सुक्य तथा उन्माद ही रुचिकर होने लगता है। इसकी श्रेष्ठता अथवा हीनता का निर्णय कैसे और क्योंकर होगा ? इसमें तो किसी को सन्देह हो ही नहीं सकता कि कियात्मक आलोचना-प्रणाली प्राचीन तथा सभे

हुए साहित्यिकों की रचनाश्रों की जांच करने में श्रधिक फलदायक होगी; उसके द्वारा हम उनके श्रेष्ठ सौन्दर्य को हृदयंगम कर सकेंगे; उनके हृदय को सहज ही हृ सकेंगे; परन्तु नवीन श्रेरणाश्रों से प्रादुर्भूत साहित्य को परखने में कदा-चित् वह फलप्रद न होगी।

कियात्मक श्रालोचना-प्रणाली जिस मूल विचार पर श्राधारित है वह कलाकार की कियात्मकता का पुनर्निर्माण है। जब किसी कलाकार ने कोई कला-त्मक कार्य किया तो उसे कला के निर्माण के श्रारम्भ से लेकर श्रीर उसके पूर्ण होने के चण तक कुछ-न-कुछ श्रनुभव श्रवश्य हुए होंगे जिनके श्राधार पर उसकी सम्पूर्ण कला का बीज पड़ा, रूप-रेखा बनी, विकास हुआ। श्रव श्रालो-चक का यह कर्त्तव्य होगा कि बीज-रूप से लेकर सम्पूर्ण विकसित रूप तक कलाकार के समस्त श्रनुभवों का वह पुनः निर्माण करे।

कलाकार के अनुभवों के पुनर्निर्माण में आलोचक में अनेक गुण अपेचित होंगे और बिना इन गुणों के वह कियात्मक आलोचना लिखने में विफल
रहेगा। इन गुणों में सबसे प्रमुख गुण है निरीचण-शक्ति। आलोचक में जितनी
ही अधिक मात्रा में निरीचण की चमता होगी उतनी ही उसको आलोचना
लिखने में सरलता होगी। यह गुण सर्वोपिर है। निरीचण-चमता ( जिसकी
उपादेयता अनुमानात्मक आलोचना-प्रणाली में भी प्रमाणित की गई है) के
साथ-साथ आलोचक में मनन करने की भी शक्ति होनी चाहिए, क्योंकि यही शक्ति
उसकी निरीचण-चमता द्वारा प्रस्तुत वस्तुओं का उपयोग करेगी। परन्तु उसका
मनन तभी फलप्रद तथा व्यापक होगा जब आलोचक में प्रेरणात्मक शक्ति भी
समुचित मात्रा में होगी। बिना प्रेरणात्मक शक्ति के उसकी मनन-शक्ति गतिहीन रहेगी। जहाँ आलोचक में निरीचण, मनन तथा प्रेरणा की शक्ति आ गई
उसे केवल आन्तरिक अनुभूति तथा बाह्य अभिव्यक्ति की ही आवश्यकता रह
जायगी। कियात्मक आलोचना के उच्च स्तर तक पहुँचने के लिए निरीचण,
मनन, प्रेरणा, अनुभूति तथा अभिव्यक्ति ये ही उपर्युक्त पाँच सिद्धियाँ हैं।
इन्हीं के उत्तरोत्तर अभ्यास के बल पर कियात्मक आलोचना लिखी जा सकेगी।

इन पाँच गुणों की आवश्यकता पर विचार करने से स्पष्ट होगा कि ज्यों ही आलोचक के सामने कोई साहित्यिक कृति अथवा कलापूर्ण वस्तु आई त्यों ही उसकी देखने की शक्ति तथा अनुभवात्मक शक्तियाँ जागृत हो जायँगी। कलाकार के नवीन कलात्मक विचारों के सम्पर्क में आते ही उसका समस्त ज्यक्तित्व जाग उठेगा। तत्पश्चात् उसकी मनन-शक्ति जागृत होगी और उत्साह तथा प्रेरणा के सहयोग द्वारा उसका मस्तिष्क सहज ही उन अन्य समान अनु- भवों की छोर दौड़ेगा जिस छोर कलाकार की कला संकेत करेगी छौर उसे छनेक समान श्रनुभवों की समष्टि के दर्शन होंगे। छालोचक के सम्पूर्ण जागृत व्यक्तित्व में एक श्रपूर्व स्फूर्ति छाएगी छौर कमशः कलाकार की समस्त श्रनुभूति छादि से छन्त तक उसके मानस-पटल पर साकार होती जायगी। तत्पश्चात् वह उसकी छभिव्यक्ति के लिए उसी प्रकार तड़प उठेगा जिस प्रकार कलाकार कला की प्रेरणा पाकर पहले तड़प चुका था। संचेप में कियात्मक श्रालोचक कलाकार के सम्पूर्ण मानसिक व्यवस्था-क्रम को हृद्यंगम करने के पश्चात् उसकी छभिव्यक्ति का प्रयत्न करेगा। परनतु यह कियात्मक श्रनुभव तथा उसकी सफल छभिव्यक्ति तभी होगी जब कलाकार तथा श्रालोचक को श्रात्मा में श्रपूर्व साम्य प्रस्तुत रहेगा। विना इस मानसिक साम्य के कियात्मक श्रालोचक को सफलता न मिलेगी।

कियात्मक श्रालोचना-प्रणाली का सबसे बड़ा दोष यह है कि श्रालोचक की दृष्टि कलाकार की कला से हटकर श्रालोचक तथा उसके व्यक्तित्व की श्रोर चल पड़ेगी जिसके फलस्वरूप कलाकार की कला गौण रूप में रहेगी श्रोर श्रालोचक के व्यक्तित्व को श्रसाधारण महत्त्व मिल जायगा। इस प्रणाली का दृसरा दोष यह है कि यह साहित्यिक ज्ञान श्रोर विद्वत्ता को भी महत्त्वपूर्ण नहीं समम्तती श्रोर केवल व्यक्तिगत श्राभरुचि को प्रश्रय देती है श्रोर दूसरे, यह प्रणाली किसी सर्वसम्मत मानदण्ड का निर्माण नहीं करती जो इसके मूल्य को बहुत-कुछ घटा देगी। कियात्मक श्रालोचना-प्रणाली के श्रनुसरण का फल यह होगा कि प्रत्येक कियात्मक श्रालोचना जो भी लिखी जायगी स्वतः एक कलात्मक कृति होगी श्रोर विभिन्नन व्यक्तियों के द्वारा लिखे जाने के कारण उसमें विभिन्नता-ही-विभिन्नता रहेगी श्रोर उसके फलस्वरूप जितने भी निर्णय प्रस्तुत होंगे उनमें सर्वसम्मत भावना न रहेगी।

इन अनेक दोषों के होते हुए भी कियात्मक आलोचना-प्रणाली में अनेक महत्त्वपूर्ण गुण दिखलाई देंगे। इस प्रणाली का प्रमुख महत्त्व इसमें है कि इसने रूढ़िवादी प्राचीन साहित्य-निर्माण के नियमों को आलोचना-चेत्र से निकाल फेंका और अरस्त द्वारा निर्मित साहित्य-सिद्धान्त की, जिन्हें उनके अनु-यायियों ने सभी युगों के लिए निश्चित कर दिया था, उपेचा की। अरस्त ने जो भी नियम बनाए थे वे उस काल में प्रस्तुत साहित्य के पठन-पाठन के उप-रान्त बने थे। अरस्तू तो स्वयं ही अनुमानात्मक रीति को मानकर नियम बनाते थे, परन्तु उनके अनुयायियों को क्या कहा जाय जिन्होंने उनके अनुमानात्मक सिद्धान्तों को रूढ़िवद्ध करके आगे के युगों के लिए भी उन्हें हितकर तथा

फलपद मानने का आदेश दिया। यदि वास्तव में देखा जाय तो आखोचना तथा नियम दोनों में कोई विशेष सम्बन्ध नहीं है क्योंकि जब कला अभिव्यक्ति का सरल साधन है तो आलोचना भी (जो कला पर ही आधारित है) साधन मात्र होगी। वह केवल अपने ही चेत्र में अन्तर्हित नियमों को मान सकेगी।

इस प्रणालों का दूसरा गुण यह है कि इसने साहित्य के रूढ़िवादी वर्यीकरण की महत्ता भी बिलकुल घटा दी। साधारणतया विचारकों ने साहित्य को उपन्यास, नाटक, काच्य इत्यादि वर्गों में बाँट रखा था। इस वर्गीकरण को क्रियात्मक आलोचना ने आमक सिद्ध किया, क्योंकि क्रियात्मक आलोचना स्वतः कलापूर्ण होने के नाते श्रमूर्तता धारण किये रहेगी; श्रौर श्रमूर्त वस्तुश्रों का वर्गीकरण कैसा? इस प्रणाली ने शैलों के सिद्धान्तों को भी महत्त्वहीन प्रमाणित कर दिया।

कुछ पुराने त्रालोचकों का विचार था कि साहित्य-निर्माण में शैली का प्रश्न कुछ विशेष महत्त्व नहीं रखता। शैली केवल एक बाह्य त्राभूषण है जो मनोनुकुल रखी या हटाई जा सकती है। उसका कला त्रौर साहित्य की त्रात्मा से कोई सम्बन्ध नहीं; वह तो साहित्यकार की लेखनी का, उसकी विद्वत्ता का गुण है; उसकी साहित्यिक कला का गुण नहीं। इसलिए त्रालोचक को त्रलं-कार-प्रयोग (जो वह पहले बहुत महत्त्वपूर्ण समस्ता था) पर ध्यान देना न्नावश्यक नहीं रहा।

श्रलंकार-प्रयोग की महत्त्वहीनता सिद्ध करने के साथ-साथ इस प्रणाली ने नैतिक प्रश्नों को भी महत्त्व नहीं दिया। नैतिकता के प्रसार की श्रावश्यकता जो पहले के श्रनेक विचारकों ने साहित्य में प्रमाणित कर रखी थी श्रब बिलकुल ही हटा दी गई। निर्ण्यातमक श्रालोचना-प्रणाली के निर्माताश्रों का यह विश्वास था कि साहित्य तो एक कला है श्रीर कला का प्रमुख ध्येय है श्रानन्द-प्रदान; तब उसमें नैतिकता का प्रश्न कहाँ? कला ज्यों ही सहज श्रानन्द की प्राप्ति करा खुकी उसका ध्येय पूरा हुश्रा; उससे हम श्रीर किसी कार्य की श्राशा करते ही नहीं।

श्रलंकार-प्रयोग तथा नैतिकता-प्रसार की महस्वहीनता स्थापित करने के साथ-साथ श्रालोचकों ने साहित्य-निर्माण में काव्यात्मक विषयों की भी महत्ता घटाई। श्रठारहवीं शती तक के लेखक साहित्य-निर्माण के लिए कुछु विषय-विशेष ही साहित्य के लिए फलप्रद सममते थे श्रीर काव्यात्मक विषयों का उनमें प्राधान्य था। नवीन श्रालोचकों ने यह तर्क रखा कि जब साहित्य श्रभिच्यक्ति मात्र है तो कोई भी विषय जिसमें भावों का समावेश हो, फलप्रद होगा; काव्यात्मक विषयों की कोई विशेष त्रावश्यकता नहीं दिखलाई पड़ती। सभी विषय समान रूप से साहित्य में प्रयुक्त हो सकेंगे।

## 9 7

क्रियात्मक श्रालोचना-प्रणाली के विवेचन के साथ-प्रभावात्मक साथ श्रन्य दो त्रालोचना-प्रणालियों पर विचार श्राव-श्रालोचना-प्रणाली श्यक होगा, क्योंकि ये दोनों विशेष महत्त्व पा रही हैं। पहली प्रणाली है प्रभावात्मक श्रीर दूसरी श्रनु-

मानात्मक, जिस पर हम पिछुले पृष्ठों में विचार कर चुके हैं। जहाँ क्रियात्मक श्रालोचना-प्रणाली कला की सम्पूर्ण श्रात्मा को परखेगी, प्रभावात्मक श्रालो-चना केवल थोड़े-बहुत प्रभावों को हृदयंगम करने का श्राप्रह करेगी। यही इसकी सबसे बड़ी कमी है। श्राशंका यह भी है कि वह कला की सम्पूर्ण श्रात्मा को न परख पाएगी श्रौर केवल कुछ इधर-उधर विखरे हुए प्रभावों के बल पर श्रालोचना करेगी । साथ-साथ जो-जो गु**ण प्रभावात्मक** स्रालोचक में श्रपेत्ति<mark>त</mark> हैं वे गुण ऐसे हैं जो प्रत्येक व्यक्ति में सरजता से नहीं मिलेंगे। इन गुणों में प्रधान है प्रभावों के ग्रहण करने की श्रद्भुत चमता। यह गुण तब तक नहीं श्राएगा जब तक श्रालोचक में कोमल-से-कोमल श्रौर मृदुतर-से-मृदु<mark>तर</mark> भावों को परख लेने की सूक्त ग्रौर चमता नहीं होगी। भावों के मृदुल स्तरों पर उसकी दृष्टि सहज ही में पड़नी चाहिए। त्रालोचक का स्वभाव तथा उसकी चित्तवृत्ति भी ऐसी न होनी चाहिए जिसमें स्थायित्व त्र्या गया हो; उसके स्वभाव में गतिशीलता वांछित है श्रौर उसे सम्पूर्ण प्रभाव के किसी भी छोटे-से-छोटे श्रंश की श्रवहेलना न करनी होगी। उसमें इस कोटि की कल्पनात्म<mark>क</mark> चमता होनी चाहिए जो श्राधारभूत भाव श्रथवा रूपक की श्रात्मा को सह<mark>ज</mark> ही पहचान ले। संचेप में प्रभावात्मक **त्रालोचक में भावानुभूति,** गतिशोल चित्तवृत्ति<sup>त्</sup>तथा कल्पनात्मक शक्ति श्रनिवार्थं रूप में प्रस्तुत रहनी चाहिए।

छुछ श्रालोचकों ने मनोवैज्ञानिक श्राधार पर प्रभावात्मक श्रालोचना-प्रणाली की प्रशंसा की। यह प्रणाली विशेषतः साहित्य की गति पहचानने तथा उसके प्रति हमें श्राकिषंत करने की शक्ति को महत्ता प्रदान करती है। साहित्य की इस शक्ति को मान्यता देना श्रेष्ठ श्रालोचना-शैली का ही कार्य होगा। यह तो हम जानते ही हैं कि विज्ञान में मानवी चेतना-शक्ति को जागृत श्रथवा प्रेरित करने की ज्ञमता नहीं रहती; वह केवल ज्ञान-वर्धन करेगी, परन्तु साहित्य चेतना प्रदान करता है। जब यह स्वयं सिद्ध है कि साहित्य चेतना जागृत करेगा तो यह भी प्रमाणित है कि विभिन्न न्यक्ति श्रनेक प्रकार की प्रेर- णाएँ प्रहण करेंगे और यही प्रेरणाएँ, विभिन्न न्यक्तियों में, कला के श्रनेक रूप में प्रस्तुत होंगी। इस प्रकार एक कलापूर्ण कृति श्रनेक न्यक्तियों में कला की सृष्टि करती जायगी। उदाहरण के लिए जब किव गोधिल का कलात्मक वर्णन करेगा तो पाठक वर्ग के मानस में श्रनेक प्रभावों का जन्म श्रीर विकास होगा। ये प्रभाव स्वतः कलारूप होंगे श्रीर जितनी ही संख्या में पाठक वर्ग उसे पढ़ेंगे उतनी ही संख्या में इस कलारूप में भी वृद्धि होगी, श्रर्थात् एक ही कलात्मक रचना श्रनेक कलापूर्ण प्रभावों को जन्म देगी। यह कार्य विज्ञान द्वारा नहीं हों सकेगा। विज्ञान के ज्ञेत्र में वस्तुश्रों को स्थायित्व प्राप्त रहने के कारण न तो उसमें प्रेरक-शक्ति रहेगी श्रीर न कला की श्रनेकरूपेण वृद्धि करने की जमता।

श्राधुनिक युग में एक श्रन्य श्रालोचना-प्रणाली की कार्यात्मक श्रालोचना- भान्यता विशेष रूप से प्रमाणित हो रही है। इस प्रणाली प्रणाली को कार्यात्मक श्रालोचना-प्रणाली नाम से सम्बोधित कर सकते हैं। इस प्रणाली ने पहले-पहल

तो मूर्त्तकला-चेत्र में जनम लिया श्रीर श्रन्ततोगत्वा साहित्य-चेत्र में भी श्रपनी मर्यादा स्थापित कर ली। इस प्रणाली के अनुसार कलाकार की जांच कार्य-सिद्धि की श्रेष्ठता के आधार पर होनी चाहिए। यदि कलाकार निस कार्य को करने पर उद्यत हुआ उसमें उसे सफलता मिली तो वह श्रेष्ठ कहा जायगा ख्रौर यदि वह विफल रहा तो वह निम्न कोटि का ही कलाकार होगा। यदि कवि गीत अथवा नाटक लिखता है अथवा महाकाव्य की रचना करता है तो गीत-कान्य की परिधि, अथवा नाटक और महाकान्य-चेत्र की सीमाओं के भीतर ही उसकी श्रेष्टता अथवा हीनता का निर्णय करना पड़ेगा। हमें यह कहने का अधिकार नहीं कि गीत में नाटकीय तत्त्व नहीं और नाटक में महाकान्य के गुणों का श्रभाव है। जिस प्रकार रसोइये को खीर बनाने का श्रादेश दे, उस खीर में खिचड़ी का स्वाद न पाने की शिकायत हम नहीं कर सकते, उसी प्रकार गीत काव्य की सीमा में बंधा हुआ कवि महाकाव्य की छाया कैसे प्रस्तुत करेगा ? अथवा छोटे बालक के पैरों में सात नम्बर के जूते पहनाकर हम उससे तेज चलने का आग्रह नहीं कर सकते उसी प्रकार नाटककार पर महाकाव्य लिखने की त्राशा का भार डालकर हम उसे हतोत्साह ही करेंगे। वास्तव में गीत कान्य, नाटक तथा महाकान्य साहित्य के अलग-अलग रूप हैं; उनकी त्रालग-म्रालग शैली है; उनका म्रालग-म्रालग म्राकार है और एक के रूप भीर श्राकार के श्रन्दर दूसरे के रूप श्रथवा श्राकार की श्राशा करना व्यर्थ ही होगा। इस श्रालोचना-प्रणाली ने श्रालोचकों का कार्य श्रत्यन्त सरल कर दिया है। उन्हें श्रय केवल यही पृद्धना रहता है कि कलाकार ने क्या करना चाहा श्रोर कलाकार को श्रपनी श्रमीप्ट-सिद्धि में कितनी सफलता मिली। प्राचीन नियमानुगत श्रालोचना-प्रणाली की श्रपेचा इस प्रणाली की उपयोगिता इसिल्य श्रिवक प्रमाणित हुई कि इसके द्वारा भी हमें कलाकार के हदय में बैठ कर उसकी श्रेष्टता की जांच करनी पड़ी। श्रोर शैली की श्रेष्टता के निर्णय में तो यह प्रणाली श्रत्यन्त फलपद प्रमाणित हुई है। शैली, कलाकार के व्यक्तित्व की पूर्ण परिचायक होती है श्रीर इस श्रालोचना-प्रणाली द्वारा हमें कलाकार के व्यक्तित्व का समुचित ज्ञान भी हो जायगा।

परन्तु कार्यात्मक श्रालोचना में बहुत-कुछ होते हुए भी विशेष न्यूनता मिलेगी। यदि हमने यही नियम बना लिया कि हम यही देखें कि कवि ने क्या करना चाहा और उसकी ग्रभीष्ट-सिद्धि किस मात्रा में हुई तो हमें कलाकार पर बहुत से बन्धन लगा देने पड़ेंगे। हम उसकी उस प्रत्येक बात की श्रालो-चना करेंगे जो उसने चलते-चलते कह दी श्रौर जिसका सम्बन्ध उसकी श्रभीष्ट-सिद्धि से विलकुल भी नहीं था। हम उसके सुन्दर श्रलंकारों की प्रचुरता, शब्द-प्रयोग, भाव-विकास इत्यादि को वहीं तक वांछित समर्फेगे जहाँ तक उनके द्वारा उसको श्रभीष्ट सिद्धि हुई; जो-कुछ भी बच रहेगा उसे हम व्यर्थ श्रथवा निरर्थक कहने पर बाध्य होंगे। पतंग उड़ाते हुए बालकों का उद्देश्य यही रहता है कि प्रतिद्वन्द्वी की पतंग काट दी जाय, परन्तु पतंग काटने के पहले वे श्रपनी पतंग को दस-पाँच ऐसे सुन्दर कटके देते हैं कि पतंग इधर-उधर इठलाती हुई प्रतिद्वन्द्वी की पतंग पर चील समान टूट पड़ती है श्रीर उसे काटकर शान्त हो धीरे-धीरे फिर आकाश में विचरण करने लगती है। यदि हम यह कहें कि वे ५स-पाँच फटके व्यर्थ थे ख्रीर पतंग को सीधे उड़कर अपने प्रतिद्वन्द्वी की पतंग पर टूट पड़ना चाहिए था, हमारी ज्यादती ही होगी। पतंग काटना तो श्रभीष्ट था ही परन्तु वायुमगडल में उन दस-पाँच सुन्दर भटकों ने जो स्रानन्द दिया वह पतंग के केवल काटने की क्रिया से कहीं सुन्दर था। उनका अपना ऋलग स्थान था, परन्तु वह स्रावश्यक था। उसी प्रकार कला-कार की लेखनी श्रीर विचारधारा श्रठखेलियाँ करती हुई यदि श्रपनी श्रभीष्ट-सिद्धि करेंगी तो कार्यात्मक त्रालोचना-प्रणाली उसे श्रेष्ठ नहीं कहेगी। वह चेपक नहीं चाहती। वह चाहती है अपने लच्य की श्रोर डग भरता हुआ सैनिक; वह कवि-हृदयको कुण्डित कर उसके मस्तिष्क को ही अधिक प्रश्रय देती है।

कार्यात्मक आलोचना-प्रणाली की दूसरी बड़ी कमी यह है कि इसके द्वारा हम त्र्यनेक श्रेष्ठ साहित्यिक कृतियों के मर्म को न समक्ष पाएँगे। इसका सबसे मदत्त्वपूर्ण कारण यह है कि अपूर्व प्रतिभावान् कलाकार कभी भी अपने लच्य से परिचित नहीं होते; यदि रहते भी हैं तो केवल बहुत थोड़े ऋंशों में। वे सोचते कुछ हैं श्रीर कर कुछ श्रीर बैठते हैं; उनका लच्य कुछ श्रीर रहता है श्रीर कार्य पूरा होने पर कुछ दूसरी ही चीज नजर श्राती है। चलते तो वह रास्ते पर हैं मगर भूल-भटककर एक ऐसे सुरम्य स्थान पर पहुँच जाते हैं जहां हम सभी जाना चाहेंगे। कदाचित् तुलसीदास ने एक आदर्श धर्मप्रेमी हिन्दू समाज तथा हिन्दू-परिवार की कल्पना कर भूमिका रूप में बालकारड का मंगलाचरण लिखा श्रौर श्रन्त में ईश्वर तथा श्रद्वैतवाद के रहस्य का हृदयंगम कर पर-मात्मा का स्वरूप निश्चित करने लगे। सोचा क्या था हो क्या गया! शेक्स-पियर ने चाहा था कि प्रतिशोध की भावना के स्राधार पर वह एक साधारण लोकप्रिय नाटक लिखेंगे, परन्तु ज्यों-ज्यों उनकी लेखनी चली, ज्यों-ज्यों उनकी कल्पना उत्तेजित हुई, त्यों-त्यों प्रतिशोध-विषयक नाटक मानव की श्रनुभूति की गहराइयों को नापने में व्यस्त हो गया; विषय पीछे छूट गया, लच्य कहाँ का-कहाँ गया श्रौर नाटक मनुष्य की श्रात्मा की मीमांसा करने लगा। सूर ने सोचा था कि कुछ चलते-फिरते भजन कृष्णाराधन में गाए जाये, परन्तु बन गया सूर-सागर जहां वात्सल्य ग्रौर श्रङ्गार, वैराग्य ग्रौर श्रनुराग की लोल लहरियां श्राज तक तरंगित हैं। लच्य क्या-से-क्या हो गया! कला के इतिहास में इस प्रकार के ऋनेक उदाहरण मिलेंगे जहां कलाकार के उद्देश्य तथा उसकी ऋभीष्ट-सिद्धि में जमीन-ग्रासमान का फर्क दिखाई देगा।

कुछ साहित्यकारों का यह भी विचार है कि साहित्य समय का निर्ण्य की श्रेष्ठता का निर्ण्य भविष्य पर छोड़ देना चाहिए। जिस कलाकार में श्रेष्ठ कला होगी वही आगामी युग

में प्रशंसा प्राप्त करेगा, लोकप्रिय होगा और अपना नाम अमर कर जायगा। भविष्य की आँखें ही उसकी श्रेष्ठता का निर्णय सफलतापूर्वक कर सकेंगी, क्योंकि वर्त्तमान काल में कलाकार हमारे इतना निकट रहता है कि उसकी श्रेष्ठता का ठीक-ठीक माप हम नहीं लगा सकते। समकालीन पाठकों को समय पर ही यह उत्तरदायित्व छोड़ देना हितकर होगा; आरे वर्तमान में हमें केवल वही साहित्य पढ़ना चाहिए जिसकी श्रेष्ठता पिछले युगों ने प्रमाणित कर दी है। इस विचारधारा का सबसे विषम परिणाम यह होगा कि आजकल का पाठक-वर्ग, आगामी युगों पर अपना उत्तरदायित्व टालकर निश्चेष्ट तथा निकम्मा हो

जायगा । भविष्य पर उनका विश्वास इतना श्रिधिक हो जायगा कि साहित्य की कोई भी प्रगति न हो पाएगी ।

इस सिद्धान्त के समर्थकों की यह धारणा है कि प्रतिभा श्रपने-श्राप ही प्रकट हो जायगी; उसमें च्रालोचकों को माथापची करने की च्रावश्यकता ही क्या ? श्रौर तत्कालीन साहित्य को समुचित रूप में परख ही कौन सकेगा ? जब तक कलाकार जीवित रहता है उसकी प्रतिष्ठा बनी रहती है; उसके मित्र-वर्ग रहते हैं उसकी सामाजिक तथा आर्थिक सम्पन्नता तथा प्रतिष्ठा का विरोध करने का साहस ही किसे होगा ? उसके मित्र-वर्ग सभी पत्र-पत्रिकास्रों पर छाए हुए रहेंगे; उसके विरोध में लिखे हुए विचारों का प्रकाश कहां हो सकेगा ? परन्तु जब कलाकार हमारे बीच न रहेगा ख्रौर पचास या साठ वर्ष पश्चात् उसका मित्र वर्ग भी उसके साथ-साथ चल देगा तो उसके विषय में हम अपना निर्णय निष्पत्त तथा सुस्थिर रूप में दे सकेंगे। तब हमारे श्राली-चनात्मक मार्ग में कोई वाधाएँ न रह जायँगी। तभी हम कलाकार की प्रतिभा की प्रगति, उसके व्यक्तित्व का विवेचन तथा उसके द्वारा निर्मित साहित्य का मूल्यांकन समुचित रूप में कर सकेंगे। एक बात यह भी है कि जीवित कला-कारों की कृतियों के मूल्यांकन में सबसे बड़ी कठिनाई शायद उनके जीवन सम्बन्धी अनेक घटनाओं के विषय में होगी। प्रायः उनकी जीवनी के सभी श्रंश उनके जीवन-काल में हस्तगत नहीं हो पाते; परन्तु उनकी मृत्यु के पश्चात् ही हमें उनके जीवन से सम्बन्धित समस्त सामग्री मिल जायगी श्रीर हम बाह्य रूप से उन्हें न देखकर अन्य प्राप्त प्रमाणों के बल पर उनकी श्रेष्ठता ग्रथवा हीनता का निर्णय कर लेंगे। हम उनकी रुचि, उतके वास्तविक चरित्र, श्राचार-विचार तथा श्रन्य ऐसे प्रभाव जो उन पर पड़े, सबको तोलकर उनके व्यक्तित्व का पुनर्निर्माण कर लेंगे जो हमें हमारे निर्णय में सहायता देंगे। परन्तु इस सम्बन्ध में एक महत्त्वपूर्ण प्रश्न यह पूदा जा सकता है कि क्या तुलसी की कविता तथा सूर के पदों का पूर्ण श्रानन्द उठाने, उसका महत्त्व समम्मने तथा उससे पूर्ण रूप से वशीभृत होने के लिए यह ग्रावश्यक है कि हम यह भी जानें कि उनकी स्त्री का नाम क्या था ग्रथवा उनकी ससुराल उनके घर से कितनी दूर थी; अथवा सूर कब नेत्रविहीन हुए और वह किस समय स्नान करने जाते थे ? शेक्सपियर के नाटकों का आनन्द प्राप्त करने के लिए क्या यह नितान्त आवश्यक है कि हम यह भी जानें कि उन्होंने अपने से नौ वर्ष बड़ी युवती से प्रेम कर उससे विवाह किया श्रौर उनके कितनी सन्तानें कहां कहां हुईं ? कदाचित् नहीं। परन्तु हमें यह भी स्मरण रखना

चाहिए कि इस प्रकार का अनुसन्धान श्रौर जीवन-सम्बन्धी श्रंशों का संकलन चाहे हमें उनके द्वारा निर्मित साहित्य को परखने में सहायता न दे परन्तु वह मनोरंजक श्रवश्य होगा श्रौर कलाकार को हमारे श्रौर समीप ला देगा।

परन्तु भविष्य के ऊपर साहित्य की श्रेष्ठता का निर्णय छोड़ना कहाँ तक न्यायसंगत तथा फलप्रद होगा ? इस प्रश्न का उत्तर यह है कि हम अपना उत्तरदायित्व दूसरों पर क्यों डालें। जब प्राचीन युग के पाठकों ने हमारे ऊपर श्रपना उत्तरदायित्व नहीं डाला तो हमें श्रपने कर्त्तव्य से सुँह मोड़ना न चाहिए ? ज्यों ही हमें प्रतिभा के दर्शन हों हमें उसके अभिवादन में हिचक क्यों ? ग्रीर फिर कलाकारों की मृत्यु के पश्चात् श्रनेक वर्ष व्यतीत होने पर जीवन-सम्बन्धी समस्त सामग्री का संकलन साहित्यिक श्रेष्ठता का निर्णय करने में कब सहायक ही हुआ ? यह भी कौन कह सकेगा कि भविष्य का ही निर्णय ठीक होगा । भविष्य ने तो अनेक बार अपनी राय बदली । जो लेखक पचास वर्ष तक सर्विप्रिय रहे कुछ दिनों बाद विलकुल मुला दिये गए; समय ने एक श्रीर पलटा खाया श्रीर वे पुनः लोकप्रिय हुए। ऐसी परिस्थिति में हम किस युरा का निर्णय ठीक मानें —भूलने वाले युग का ग्रथवा नव-जीवन प्रदान करने वाले काल का ? भविष्ये की रुचि में भी ऋतु के समान परिवर्तन होते हैं श्रीर यदि भविष्य को ही हम सफल निर्णायक समक्त बैठेंगे तो हम किंकर्त्रंब्यविमूड हो जायँगे। श्रक्सर ऐसा हुत्रा है कि कलाकार पर उसके समकालीन श्राली-चकों द्वारा खूब गालियाँ पड़ीं, परन्तु बाद में उसकी प्रतिभा का लोहा सबने माना; मगर कुछ दिनों बाद फिर लोक-रुचि में परिवर्तन हुआ श्रीर गालियों की बौछार पुनः श्रारम्भ हुई। इस परिवर्तनशील लोक-रुचि पर कौन श्रालो-चक श्रद्धा रख पाएगा ? इस सम्बन्ध में कुछ लोगों का यह भी विचार रहता है कि प्रतिभावान व्यक्ति तथा कलाकार अपने समय के पहले जन्म ले लेते हैं श्रीर श्रपने समकालीन युग की सहानुभूति प्राप्त करने में श्रसमर्थ रहते हैं। यदि वे ही कलाकार पचास या सौ वर्ष पश्चात् संसार में आते तो संसार उनकी श्रारती उतारता । इसलिए यह श्रावश्यक है कि भविष्य पर ही उनकी श्रेष्ठता का निर्णय छोड़ा जाय। परन्तु इन अममूलक विचारों के पोषक यह भूल जाते हैं कि प्रतिभावान कलाकार तो अपने ही नहीं, सबके समय के पहले जनम लेते हैं; उनकी पहचान केवल श्रटकल से ही होती है। शेक्सपियर समान महान् कलाकार को सदियों तक ग्रंग्रेजी श्रालोचक न समस पाए श्रीर जब जर्मन लेखकों ने उनकी प्रशंसा श्रारम्भ की तो श्रंप्रेजी पाठकों ने भी हाँ-में-हाँ मिलानी शुरू की ग्रौर फिर शेक्सपियर की कला पर इतनी पुस्तकें लिखी गईं कि वर्षों के अध्ययन के बाद भी उनको समाप्त करना किन होगा। शेक्सिपियर के जिन-जिन गुणों की प्रशंसा हुई वे उनमें बहुत पहले से थे, परन्तु भविष्य बहुत काल तक उन्हें परख न पाया। वास्तव में भविष्य का निर्णय केवल मृग-तृष्णा है। सच तो यह है कि श्रेष्ठ साहित्य का निर्णय करने वाली एक छोटी-मोटी साहि-त्यिक गोष्ठी ही रहती है; समस्त जनता बैठकर अध्ययन के पश्चात् कलाकारों की श्रेष्ठता का निर्णय नहीं करती। यह गोष्ठी सभी युगों में रहती है और जनता का पथ-प्रदर्शन किया करती है। और समय के आदेश का ठीक अर्थ यही है कि यह उसी छोटी-मोटी गोष्ठी का आदेश है जो साहित्य में यथेष्ट रुचि रखता है।

## : 38 :

श्राधुनिक युग की श्रन्यान्य प्रचलित श्रालोचना-प्रणा-व्यक्तित्व प्रद्शन- लियों में जो साधारणतया श्रधिक मान्य हो रही है प्रणाली वह कलाकार के व्यक्तित्व तथा उसकी निष्कपटता श्रौर यथार्थपियता पर बहुत जोर देती है। यद्यपि

अठारहवीं शती के अनितम चरण में कुछ श्रेष्ठ आलोचकों ने कलाकार के व्यक्तित्व तथा उसकी निष्कपट यथार्थितयता की चर्चा चलाई थी परन्तु उसके आधार पर कोई नियम-विशेष नहीं बन पाए थे, परन्तु रोमांचक काल के आरम्भ से ही इन दोनों तत्त्वों पर विशेष ध्यान दिया जाने लगा। इस प्रणाली के अनुसार वही साहित्यिक कृति श्रेष्ठ होगी जो कलाकार के व्यक्तित्व का पूर्ण निष्कपट तथा यथार्थ परिचय देगी। यदि ऐसा नहीं तो रचना निम्न कोटि की है। गीत-काव्य, नाटक, लेख, संस्मरणात्मक रचनाएँ, सभी व्यक्तित्व-प्रदर्शन के आधार पर ही श्रेष्ठ अथवा हीन प्रमाणित होंगी। इस प्रणाली की इतनी अथिक लोकिपयता है कि इसका विरोध करने का साहस बहुत कम व्यक्तियों ने किया है।

इस प्रणाली के विरोध में तर्कपूर्ण रीति से यह कहा जा सकता है कि केवल निष्कपट व्यक्तित्व-प्रदर्शन के बल पर ही साहित्य श्रेष्ठ न हो सकेगा। इसका प्रमाण हमें उन लेखकों की रचनाश्रों के पढ़ने पर मिलेगा जिन्हें हम श्रब तक श्रेष्ठ कहते श्राए हैं। शेक्सपियर तथा मिल्टन, तुलसी तथा सूर, केशव तथा भूषण, देव तथा बिहारी—किस श्रेष्ठ यूरोपीय तथा भारतीय कि श्रव समपूर्ण व्यक्तित्व का निष्कपट परिचय अपनी रचनाश्रों में दिया है। वे श्रपनी रचनाश्रों में वैसे ही छिपे हुए हैं जैसे जगन्नियन्ता समस्त विश्व में १. देखिए—'श्रंग्रेजी साहित्य का इतिहास'

व्याप्त हैं। हैं वे सब स्थानों पर, स्पष्टतया कहीं भी नहीं। श्रीर यदि यह नियम सर्वमान्य हो जाय तो हमें अनेक श्रेष्ठ कलाकारों के विषय में अपनी राय बदलनी पडेगी। निष्कपट श्रभिन्यंजना की माँग भी हमारी ज्यादती ही होगी। कौनसा श्रेष्ठ साहित्यकार निष्कपट रूप से अपने पाठकों के सम्मुख श्राता है ? सबकी श्रपनी-श्रपनी विशेष धज रहती है। प्रायः सभी श्रपने को छिपाने का प्रयत्न करते रहे हैं। श्रपने जीवन की कुछ रोमांचक घटनाओं को बढ़ा-चढ़ाकर रखना निष्कपटता का प्रमाण नहीं । इसी प्रकार की निष्कपटता त्रानेक श्राधुनिक यूरोपीय कलाकार श्रपना रहे हैं। वास्तविक रूप से निष्कपट होना सहज नहीं; इसके लिए उत्साह श्रीर कला दोनों ही श्रपेचणीय हैं। सबसे अधिक निष्कपट साहित्य हमारे प्रेम-पत्रों के रूप में प्रस्तुत है श्रौर हम उन प्रेम-पत्रों का मूल्य भी चार वर्ष बाद खूब जानते हैं। श्राधुनिक युग में, जब हर श्रीर से श्रनेक प्रभाव हमारे ऊपर पड़ रहे हैं तो निष्कपट होना सरल नहीं। इसी आलोचना-प्रणाली के अन्तर्गत यह विचार मान्य हो चला है कि मौिल-कता ही श्रेष्ठता की अपूर्व कसौटी होगी। श्रेष्ठ कला वही होगी जो नितान्त मौलिक हो । सौन्दर्भ का मुख्य तत्त्व है विभिन्नता; जितना ही वैभिन्य श्रधिक होगा सुन्दरता उतनी ही विकसित होगी। किसी भी चित्र, नाटक प्रथवा कविताकी श्रेष्टतातभी प्रमाणित होगी जब वह हमें कुछ चर्णों के लिए ? रोमांच ले आए, हमें उत्तेजित करे, ललकार सुनाए। इसी विचार को अपना-कर श्रनेक लेखकों ने मौलिकता की खोज में ज़मीन-श्रासमान के कुलाबे मिलाने त्रारम्भ किये। इसका फल यह हुन्ना कि अनेक तर्कहीन विचार, उच्छु-ङ्खल-शैली, नवीन भाषा तथा शब्द-प्रयोग, नवीन व्याकरण तथा नवीन श्रहर-विन्यास इत्यादि का प्रयोग आरम्भ हो गया। मौलिकता फूट तो पड़ी, परन्तु अर्थका लोप हो गया।

यदि वस्तुतः देखा जाय तो यही प्रमाणित होगा कि अनेक श्रेष्ठातिश्रेष्ठ लेखक किसी ग्रंश में भी मौलिक न थे। सभी श्रेष्ठ लेखकों ने पुराने
साहित्य-मार्ग ही अपनाए; उनमें विभिन्नता अधिकांश रूप में नहीं थी। वे
साधारण साहित्य मार्गों के ही पथिक थे, परन्तु दैव-वश उनमें मौलिकता के
दर्शन होते गए। उन्होंने स्वयं भी मौलिक होने का स्वप्न नहीं देखा था।
उन्होंने बहुत-कुछ विषय-रूप अपने समकालीन लेखकों से ही लिया; कभीकभी तो अपनी समस्त वस्तु उन्होंने इतिहास तथा जीवनियों के चेत्र से प्राप्त
की। परन्तु उनमें एक ऐसी विशेष प्रतिभा थी कि वे मौलिक हो गए। वे
आज तक जीवित हैं और भविष्य में भी, जब तक भाषा का अस्तित्व है वे

जीवित रहेंगे।

श्रनेक श्रालोचना-प्रणालियों के विवेचनोपरान्त हम इस निष्कर्ष पर पहुँचे कि कदाचित् ही कोई ऐसी श्रालोचना-प्रणाली हो जो पूर्ण रूप से संतोष-जनक तथा फलप्रद हो। श्रोर यह भी सही है कि ज्यों-ज्यों समाज भावी युगों के दर्शन करेगा तथा सभ्यता प्रगति करती जायगी त्यों-त्यों नवीन श्रालोचना-प्रणालियों का भी जन्म होता जायगा। यह स्वाभाविक भी है। श्रालोचना-की विभिन्नता से यह प्रमाणित है कि सािद्दित्य तथा समाज गितशील है श्रीर गितशील होने में ही सािहत्य का कल्याण है। यों भी तो सत्य के श्रनेक रूप हैं श्रीर उसे परखने वालों में स्चि-वैभिन्य श्रनिवार्य है। कोई किसी एक तत्त्व को पहचान पाता है तो कोई दूसरे तत्त्व को। इसी कारण श्रन्य नवीन श्रालो-चना-प्रणालियाँ भी श्रागामी युगों में बनती-विगड़ती जायँगी।

साहित्यिक त्रालोचना-चेत्र की प्रणालियों में चाहे तीत्रानुभूति सिद्धान्त कितनी भी विभिन्नता क्यों न हो श्रेष्ठ कलाकारों को हम दो वर्गों में विभाजित कर सकते हैं। पहला वर्ग ऐसे कलाकारों का होगा जिनकी कला में सामंजस्य तथा समन्वय है; जिनके मानस में शान्ति, सन्तोष, श्रद्धा का वातावरण प्रस्तुत है; जिनका दृष्टिकोण हमें जीवन के प्रति श्राकिषत कर हममें विश्वास का बीजारोपण करता है। दूसरी श्रेणी उन कलाकारों की होगी जिनकी कला में समन्वय तथा सामंजस्य के स्थान पर श्रसाधारण किन्तु श्राकर्षक श्रतिकम है, तेज है, उत्साह है; जिनके मानस में त्रौत्सुक्य, श्राशा-निराशा तथा श्रसन्तोष का धूमिल वाता-वरण प्रस्तुत है; जिनका दृष्टिकोण नवीन सत्यों की खोज में व्यस्त रहता है। इन दोनों वर्गों के कलाकारों की कला की श्रेष्टता का निर्णय करने के लिए श्रालोचक को दो प्रश्न पूछने चाहिएँ। पहला, क्या कलाकार ने जिस श्रपूर्व स्वप्न की फलक देखी वही मैं भी देख रहा हूँ ? श्रौर यदि हां, तो मैं उससे वशीभूत हूँ श्रथवा नहीं ? दूसरे, क्या कलाकार ने जिस श्रपूर्व जगत् का निर्माण करना चाहा उसमें काल्पनिक वास्तविकता है अथवा नहीं ? और है तो कहां तक ? चाहे त्रालोचक प्रथम वर्ग के कलाकार को परखे, चाहे द्वितीय वर्ग के, दोनों से उसे इन्हीं प्रश्नों को पूछना चाहिए। यदि हम सभी वर्गों के कला-कारों से व्यक्तित्व-प्रदर्शन; निष्कपट अभिव्यक्ति तथा मौतिकता की मांग न करके केवल एक ही विशिष्ट गुण की मांग करें तो कदाचित् श्रालोचना चेत्र की बहुत कुछ विच्छृङ्खजता कम हो जायगी। यह विशिष्ट गुगा है अतिशय तीवानुभूति । कलाकार जितनी ही तीवानुभूति दे सके उतनी ही वह श्रेष्ठ होगी।

इस नियम की मान्यता भी प्राचीन काल से प्रमाणित है। परन्तु इसे विभिन्न नामों द्वारा सम्बोधित किया गया है। यूनानी आलोचकों के युग में इसी को भव्य-भावना प्रसार कहा गया; रोमीय आलोचकों ने इसे तेजस् तथा शक्ति के नाम से सम्बोधित किया; पुनर्जीवन काल में इसी को प्रेरणा नाम मिला और आधुनिक युग ने इसी को अतिशय तीवानुभूति के नाम से पुकारा।

हमें यह भी स्पष्ट रूप से जान लेना चाहिए कि यह श्रितशय तीवानुभूति श्रनेक विकृत रूपों में भी हमारे सम्मुख श्रा सकती है श्रीर श्राती भी
है। विफल प्रेमी की चीख-पुकार, छोटे-मोटे नाटक-कम्पनियों में पार्ट करने
वाले नायकों की श्रस्वाभाविक भावनाश्रों का श्रोजपूर्ण प्रदर्शन, श्रनेक श्रतिशयोक्तियां, तीबानुभूति की सज-धज में श्राकर हमें प्रभावित करने का प्रयास
करेंगी श्रीर हमें सतर्क रहना पड़ेगा। कृत्रिम रूप में श्रनेक श्रन्य भावनाएँ भी
हमें उन्हें तीबानुभूति मान लेने का श्रावाहन देंगी, श्रीर कभी-कभी ऐसा भी
होगा कि श्राधुनिक कवियों की तीबानुभूति श्रनेक नवीन रूपों में हमारे
सम्मुख श्राप्गी श्रीर हमें उसका भी सही-सही रूप पहचानने का प्रयत्न करना
पड़ेगा। श्रालोचकों के लिए जैसा कि हम पहले कह चुके हैं सबसे सिद्ध मन्त्र
यही है कि वे यही दो प्रश्न पूछें कि क्या कलाकार ने श्रपने देखे हुए दिव्यालोक से हमें पूर्णरूपेण प्रभावित किया है ? क्या उसकी श्रपूर्व दिव्यानुभूति
ने हमें वशीभूत किया है ? क्या उसके निर्मित श्रादर्श-जगत में काल्पनिक
वास्तविकता है ? इन्हीं प्रश्नों के उत्तर के बल पर श्रालोचक साहित्य की
श्रेष्ठता की परख कर सकेगा।

श्राधुनिक युग वास्तव में विभिन्न वादों का युग है श्राभिव्यंजनावादी श्रीर यदि कोई श्रालोचक यह चाहे कि श्रनेकानेक श्रालोचना-प्रणाली वादों का सम्यक् वर्गीकरण हो श्रीर सबका समुचित विश्लेषण किया जाय तो यह कार्य श्रत्यन्त दुष्कर

होगा। श्रीर यदि यह कार्य सम्भव हो भी जाय तो हमें पग-पग पर केवल साहित्य ही नहीं, राजनीति, समाज-शास्त्र, विज्ञान इत्यादि सभी चेत्रों के प्रभावों को स्पष्ट करना पड़ेगा, क्योंकि श्राज का साहित्य श्रन्यान्य प्रभावों को ग्रहण करने के पश्चात् ही श्रपनी रूप-रेखा बना रहा है। यदि हम बीसवीं शती के साहित्य पर समीज्ञात्मक दृष्टि डालें तो हमें श्रन्यान्य प्रकार के काव्यों, उपन्यासों तथा नाटकों का दर्शन मिलेगा जिनका वर्गीकरण पुरानी रूढ़ियों के श्राधार पर कदापि नहीं हो सकेगा। कहीं हमें रोमांचक तथा यथार्थवादी वर्गों के साहित्य के दर्शन होंगे; कहीं शिजात्मक तथा प्ररणात्मक रचनाएँ

मिलेंगी; कहीं रहस्यवाद, छायावाद, प्रतीकवाद तथा छाद्र्शवाद की मांकी मिलेगी छौर कहीं केवल सौन्द्र्यात्मक तथा छाभिन्यं जनावादी साहित्यं ही सम्मुख रहेगा छौर कहीं कहीं तो ऐसे वर्ग के साहित्य का द्र्यान होगा जिसका नामकरण असम्भव होगा। इस वैभिन्य तथा साहित्यिक छनुभवों का मूल कारण प्रथम तथा द्वितीय महायुद्ध था जिसके फलस्वरूप छनेकरूपेण छनुभवों को साहित्य में प्रश्रय मिला छौर एक विचित्र प्रकार के परन्तु छत्यनत व्यापक साहित्य का निर्माण हुछा। साहित्यकारों तथा कलाविदों ने साहित्य-निर्माण के छन्यान्य नव-सिद्धान्त निर्मित किये छौर इसी के फलस्वरूप विभिन्न साहित्यक वादों का भी जनम हुछा।

साहित्य की प्रगति के इतिहास में प्रायः यह देखा जाता है कि प्रत्येक युग अपने पिछले युग के विरुद्ध नारे लगाता है; उसे रूढ़िवादी अतएव हानि-कारक प्रमाणित करता है श्रौर उनसे स्वतन्त्र होने की श्रथक चेष्टा किया करता है। नवीन को प्राचीन प्रिय नहीं श्रौर जो भी प्राचीन हुश्रा उसे प्रगति में बाधक समका गया श्रौर नवीन के लिए घातक सिद्ध किया गया। रूढ़िगत परम्पराश्चों पर श्राघात के फलस्वरूप ुष्क नवीन प्रकार के साहित्य का जनम हुत्रा और मौलिकताका प्रसार त्रारम्भ हुत्रा। इस नव-साहित्य-निर्माण में लेखक ने अपनी निजी सत्ता, अपना निजी व्यक्तित्व पूर्णरूपेण विकसित किया श्रौर उसी के विकास तथा प्रदर्शन को साहित्य का श्राधार बनाया। मानवी व्यक्तित्व ने परम्परागत, रूढ़िगत व्यक्ति को साहित्य-चेत्र से निकाल फेंका, उसे हीन प्रमाणित किया ग्रीर उसे ग्रासत्य का पोषक ठहराया। बीसवीं शती का समस्त साहित्य इस सत्य का साची है। अंग्रेजी नाटककारों तथा उपन्यास-लेखकों ने इस नवीन न्यक्तिवाद की लहर को अपनाया और अनेक उच्च कोटि की रचनाएँ सम्भव हुईं। प्रायः सभी श्रेष्ठ साहित्यकारों ने यह सत्य घोषित करने का प्रयास किया कि मनुष्य के जिए यही श्रेयस्कर है कि उसके अन्दर-वाहर में विरोध न रहे; उसे उसी रूप में समाज में रहना चाहिए जो वह वास्तव में है। उसे श्रपने संस्कारों, रूढ़ि के पाशों तथा श्रन्यान्य बाह्य बन्धनों से मुक्त होकर ग्रपना ग्रात्म-विकास करना चाहिए। श्रपनी वास्तविक ब्रात्मा को परखना ही मनुष्य का प्रधान धर्म है ब्रौर जब तक मनुष्य इस कार्य में समर्थ नहीं होता वह समाज में रोग फैलाएगा और अपनी मानसिक प्रगति में बाधा पहुँचाएगा। इस नवीन साहित्य-साधना में लेखकों ने मनुष्य को रूढ़ि के हाथों का पुतला न बनाकर उसके मनुष्यत्व का विकास किया; उसके ग्रन्त-

१. इब्सेन, बर्नार्ड शॉ, गॉल्सवर्दी, लागेंसं - देखिए 'नाटक की परख'

हिंत जीवन को बहिर्जगत् में पूर्णता प्राप्त करने की प्रेरणा दी; प्रेम, लालसा, वासना—जो कुछ भी मनुष्य के अन्तर्जगत् में मुँह छिपाए पड़ा था—उसे अपने प्रदर्शन की स्वतन्त्रता प्राप्त हुई; सामाजिक तथा पारिवारिक बन्धन छिन्न-भिन्न कर दिये गए; मस्तिष्क को तर्क का प्रकाश ग्रहण करना पड़ा; हृदय को अपनी बात कहनी पड़ी और कहीं-कहीं तो जिस भाषा में वह बात कही गई वह भी व्याकरण के तथा शब्द-शास्त्र के बन्धनों से मुक्त कर दी गई।

परन्तु साहित्य-चेत्र की इस स्वतन्त्र भावना द्वारा कहीं-कहीं हानि की सम्भावना भी दृष्टिगोचर हुई। इसमें सन्देह नहीं कि यदि लेखक केवल व्यक्तित्व-प्रकाश पर ही तुल जाय तो साहित्य का श्रहित ही होगा क्योंकि व्यक्तित्व की खींचातानी न जाने कैसा स्वरूप प्रहण कर ले। श्रीर कदाचित् वह स्वरूप सत्यता से दूर होगा। इसी कारण 'कला, कला के लिए' सिद्धान्त भी श्रनेक लेखकों द्वारा दृषित प्रमाणित हुन्ना। प्रत्येक लेखक यह समभ्ते की चेष्टा करने लगा कि जो भी सत्य है वह उसी में अन्तर्हित है और 'श्रपनी-श्रपनी डफली श्रीर श्रपना-श्रपना राग' वाली कहावत चरितार्थ होने लगी। सत्य श्रीर यथार्थ को लेखक अपने निजी दृष्टिकोण से परखने का प्रयत्न करने लगे श्रीर सत्य श्रीर यथार्थ इस वैयक्तिक खींचातानी में श्रकृते रह गए। यथार्थ वास्तव में यथार्थ न होकर लेखक का अपना व्यक्तिगत दृष्टिकोण मात्र रह गया। उस यथार्थ के प्रदर्शन के स्थान पर लेखक अपने निज के समभे हुए यथार्थ का प्रदर्शन करने लगा। इस वर्ग के लेखकों का यह सिद्धान्त जान पड़ता है कि वे मनुष्य के व्यक्तित्व को ही महत्ता प्रदान करते हैं श्रौर उसी व्यक्तित्व द्वारा संसार के समस्त अनुभवों तथा समस्त वस्तुत्रों का माप लगाने लगते हैं। वे प्रायः यह कहा करते हैं कि पाठक को उनसे और कुछ मांगने का अधिकार नहीं, जो कुछ भी वे दे रहे हैं उसी को उन्हें नतमस्तक हो अभिवादन कर प्रहरण करना चाहिए। इस श्रभिव्यंजनावाद श्रादर्श के पोषक प्रायः श्रपने सिद्धान्तों को दर्शनज्ञ क्रोचे के कला-सम्बन्धी सिद्धान्तों पर श्राधारित करते हैं। इस सौन्दर्यात्मक सिद्धान्त के पोषक यदि वे चित्रकार हुए तो यथार्थ से यथासम्भव सम्बन्ध न रखने में ही अपना कौशल समर्भेगे, यदि वे शिचक हुए तो श्रपने बालकों को किसी प्रकार की बाह्य रूप से शिचा देना श्रश्चभ मानेंगे श्रीर वे यह कदापि न चाहेंगे कि उनका बालक दूसरे के श्रनुभव श्रप-नाए । उनका ध्येय यही रहेगा कि बालक जो कुछ भी सीखे स्वतः श्रपने से

१. जेम्स ज्वायस

२. सीनियॉर बेनेडेटो कोचे

ही सीखे; उसके नैसर्गिक मनोभाव श्रपना पूर्ण उत्कर्ष पाएँ श्रौर किसी प्रकार की भी शिचा जो बाह्य साधनों श्रथवा बाह्य उपकरणों द्वारा दी जायगी वह बालक के व्यक्तितव के लिए श्रहितकर होगी। परन्तु इन श्रमुकर्ताश्रों के विचार कोचे के वास्तविक विचारों से काफी दूर हैं; श्रौर सच तो यह है कि उन्होंने कोचे के सिद्धान्तों का श्रामक श्रथं लगाया है। ऐसी परिस्थिति में दर्शनज्ञ कोचे के सीन्दर्यात्मक सिद्धान्तों का स्पष्टीकरण फलप्रद होगा।

सीनियाँर वेनेडेटो कोचे इटली-निवासी हैं और उनके सौन्दर्यात्मक सिद्धान्तों की मान्यता आधुनिक काल में बहुत बढ़ी हुई है। अपनी महत्वपूर्ण रचना में उन्होंने अपने सौन्दर्यात्मक सिद्धान्त स्पष्ट किये। कोचे का विचार है कि सत्य तथा यथार्थ का केवल एक ही केन्द्र है और वह है मानव-मित्त्रिक, और जो विचारक यह सममते हैं कि सत्य तथा यथार्थ के दो रूप और दो केन्द्र हैं, भूल करते हैं; केवल मस्तिष्क में ही सत्य तथा यथार्थ का रूप निहित्त रहता है और उसका वाह्य संसार में कोई स्थान नहीं। तात्पर्य यह कि जो भी हमारे मस्तिष्क में अन्तिहित है वही सत्य तथा यथार्थ है और जो भी बाह्य-रूप में हमारे सम्मुख स्थित है वह सत्यता तथा यथार्थ से कहीं दूर है। हाँ, यह अवश्य है कि जो-कुछ भी हम बाह्य-रूप में देखते हैं उसे मस्तिष्क ने स्वतः अपनी सहूिलयत के लिए निर्मित कर लिया है क्योंकि इसके द्वारा वह सुगमता से अपना कार्य-सम्पादन कर लेता है।

परन्तु ज्ञान के सम्बन्ध में क्रोचे के सिद्धान्त ग्रधिक स्पष्ट हैं। वास्तव में ज्ञान दो प्रकार का होता है—एक तो सहज है ग्रौर दूसरा तर्क-शक्ति द्वारा प्राप्त । फलतः हम ज्ञान या तो ग्रपनी कल्पनात्मक शक्ति द्वारा—जो हमारे सम्मुख चित्ररूप में मनोभाव प्रस्तुत करती है—ग्रहण करते हैं ग्रथवा ग्रपने मस्तिष्क द्वारा जो हमें उनका सम्बन्ध बतलाती है। मस्तिष्क तथा सहज ज्ञान ग्रथवा तर्क तथा कल्पना दोनों ही ज्ञान के दो मूल स्रोत हैं।

ज्ञान के इन दो मूल सोतों को स्पष्ट करने के पश्चात् दर्शनज्ञ कोचे ने सहज ज्ञान को और भी स्पष्ट रूप में समक्षने का प्रयत्न किया। प्रायः विचारक यह समक्षा करते थे कि सहज ज्ञान एक प्रकार से नैसिंगिक रूप में मनुष्य में निश्चेष्ट अवस्था में स्थित रहता है और वह अवसर आते ही यन्त्रवत् कार्य-शोल हो उठता है। परनतु कोचे का विचार इसके प्रतिकृत था। उनका विचार था कि सहज ज्ञान इन्द्रिय-ज्ञान तथा मानसिक प्रभाव और प्राप्त अनुभवों से नितानत भिन्न रहेगा। वास्तव में सहज ज्ञान में श्रमिन्यंजना-शक्ति पूर्ण रूप में

१. 'इस्थेटिक'

रहती है श्रीर वह प्रभावों की श्रभिव्यक्ति सहज ही करती रहती है। वास्तविक सहज ज्ञान वही होगा जो श्रमिव्यक्ति की शक्ति लिये हो श्रथवा स्वयं श्रमि-व्यंजना का नवीन स्वरूप ग्रहण कर ले। उदाहरण के लिए जब तक कवि केवल मनोभाव को, चित्रकार चित्र की श्रमूर्त छाया को, मूर्तकार मूर्ति के श्रमूर्त श्राकार को, श्रपने मन में बसाए रहते हैं तब तक कोई महत्त्वपूर्ण बात नहीं होती। ये मनोभाव अथवा कला के अमूर्त रूप जब अभिव्यक्ति प्राप्त करते हैं तभी उन्हें पूर्णता भी प्राप्त होती है। उनका केवल मानसिक रूप महत्त्वहीन रहेगा श्रीर महत्त्वपूर्ण बनने के लिए, श्रपने पूर्ण उत्कर्ष पर श्राने के लिए, उन्हें प्रकाशित होना ही पड़ेगा। सच तो यह है कि सौन्दर्यात्मक अनुभव हमारे मानस में एक उचित आकार के अन्तर्गत प्रस्तुत रहते हैं और यह सहज ज्ञान ही है जो हमारे इन्द्रिय-बोध को श्राकार ग्रहण करने पर बाध्य करता है। यह मानसिक कार्य, जो श्रिभव्यक्ति द्वारा सफल होता है, हमारे मनोभावों की हल-चल का दुमन कर, उन्हें उचित रूप में प्रदर्शित होने के लिए स्वतन्त्र कर देता है। जिस प्रकार पानी की भरी हुई टंकी पाइप द्वारा जल को नियन्त्रित कर छोटी धार में परिगात कर बाहर निकालती है उसी प्रकार हमारा सहज ज्ञान हमारे मनोभावों का समुचित नियन्त्रण कर उन्हें सफल श्रभिव्यंजना पर बाध्य करता है। कलाकार के मानस में तब तक शान्ति स्थापित नहीं होगी जब तक श्रभिव्यक्ति के माध्यम द्वारा उसके मनोभाव स्वतन्त्रता प्राप्त नहीं कर लेंगे। पानी का नल, टोंटी के ख़ुलते ही स्वतन्त्र रूप में जल बाहर फेंक चलता है, उसी प्रकार श्रभिन्यं जना द्वारा कलाकार का सहज ज्ञान एकत्र मनोभावों को स्वतन्त्र रूप में प्रवाहित कर देता है।

दर्शनज्ञ कोचे का स्पष्टतः यह विचार है कि कला केवल सहज ज्ञान है, अथवा केवल मानसिक चेत्र के अन्दर ही प्राप्त प्रभावों की अभिव्यंजना मात्र है। मनुष्य का मस्तिष्क सतत, सहज ज्ञान द्वारा प्राप्त मनोभावों को आकृति प्रदान करने की चेष्टा किया करता है। कभी वह उन्हें मानसिक मनोभाव का रूप प्रहण करने के पथ पर अग्रसर करता है, कभी उन्हें केवल इन्द्रियखोध की ओर ले चलता है। सहज ज्ञान प्ररेणा द्वारा कला का रूप प्रहण करता है अथवा यों कहिए कि जब तक प्ररेणा उसमें रहती है तब तक वह कला है। अत्रय्य यह सिद्ध है कि कलाकार वही होगा जो जीवन के किसी भी अंग अथवा दश्य को पूर्णत्या दृष्टिगत करे। इसके अर्थ यह हैं कि उनकी सफल तथा स्पष्ट अभिव्यंजना हो, क्योंकि कोचे के सिद्धान्तानुसार अभिव्यंजना ही मनोभाव का प्राण है; दोनों वास्तव में एक-दूसरे के पर्याय ही हैं।

इस सम्बन्ध में यह भी जान लेना ग्रावश्यक होगा कि हमें पाठक की हैसियत से यह ग्रधिकार नहीं कि हम कलाकार से ग्रमुक प्रकार के जीवन का प्रदर्शन माँगें। कलाकार जीवन के किसी भी चेत्र से ग्रपनी काव्य-सामग्री चुनने के लिए स्वतन्त्र है, परन्तु उसे यह ग्रवश्य करना पड़ेगा कि जो भी ग्रलौकिक दृश्य हमारे सम्मुख प्रस्तुत किया जाय वह वास्तव में ग्रलौकिक हो। इस कार्य में उसे कल्पना का सहारा ग्रवश्यमेव लेना पड़ेगा। तभी उसका प्रस्तुत दृश्य ग्रलौकिक होगा। यदि कलाकार के सम्मुख जीवन का कोई ऐसा दृश्य ग्राए जो इरूप ग्रथवा ग्रमुन्द्र हो तो उसे उन्हें ग्रहण कर कला-रूप देने का पूरा ग्रधिकार है ग्रौर इसके साथ-साथ पाठक-वर्ग को यह कहने का ग्रधिकार नहीं कि कलाकार इन ग्रमुन्दर स्थलों को विदिष्कृत करे।

कोचे के सौन्दर्यात्मक सिद्धान्तों का विश्लेषण करते हुए कुछ टिप्पणी-कारों ने प्रायः यह सिद्धान्त मनोनुकृत स्थिर किया कि जो कुछ भी कलात्मक किया-कलाप महत्वपूर्ण होता है वह केवल कलाकार के मानस में ही ग्रन्तर्हित रहता है। सभी सौन्दर्यात्मक ग्रनुभव ग्रान्तरिक होंगे; उनकी सफल ग्रभिन्यं-जनाका महान् च्रण भी केवल मानसिक चेत्र में ही प्रस्तुत रहेगा; कलाकार ही को वह सौन्दर्यात्मक अनुभव बोधगम्य होगा और कदाचित् कोई भी श्रालोचक कलाकार के उस मानसिक चेत्र में पदार्पण न कर पाएगा। परन्तु एक बात श्रीर हो सकती है-यदि कलाकार चाहे तो वह श्रपने श्रलौकिक तथा मान-सिक सौन्दर्यात्मक श्रनुभव को वाह्याकार दे सकता है। परन्तु इस बाह्य त्राकार देने की किया कला से कोई सम्बन्ध न रखेगी। सौन्दर्यात्मक अनुभव जब तक मानिसक रूप में है तभी तक वह कला से सम्बन्धित है; बाह्य-रूप लेते ही कलात्मकता से उसका साथ छूट जायगा । इसके साथ-ही-साथ यह भी ज्ञातब्य है कि कलाकार के ब्रान्तरिक प्रभाव सुन्दर तभी हो पाएँगे जब उनकी सफल श्रभिव्यंजना होगी। वास्तव में, कला का श्रानन्दातिरेक तभी प्राप्त होता है जब कलाकार मनोभावों के बोम से, सफल ग्रभिव्यंजना द्वारा, श्रपने को सुक्त कर लेता है। इसी सुक्ति में ही एक विचित्र प्रकार का त्रानन्द निहित है। इसी सिद्धान्त के ग्राधार पर यह कहा जायगा कि जब कलाकार के सनी-भावों की सफल ग्रमिन्यंजना में ग्रहचन हो ग्रौर कलाकार को पूर्णरूपेण मुक्ति न प्राप्त हो सके तो कुरूपता का जन्म होगा। इसमें सन्देह नहीं कि उपयुक्त विश्लेषण सत्य से दूर है और तर्क का विरोधी है।

यदि उपर्युक्त सिद्धान्तों को तर्क की दृष्टि से परखा जाय तो उन्हें श्रच-रशः मान्यता प्रदान करने में श्रनेक कठिनाइयाँ प्रस्तुत होंगी। पहली बात तो यह दै कि जब दर्शनज्ञ कोचे ने यह सिद्धान्त बनाया कि सभी कलात्मक किया-कलाप केवल कलाकार के मानस में ही रहेंगे और उनका मानसिक चेत्र से श्रलग होना कला के लिए घातक होगा तो तात्पर्य यह निकला कि श्राखिर श्रालोचक किस श्राधार पर श्रालोचना करेगा; जब सभी कलात्मक विषय कलाकार के मानस में ही रहेंगे तो भला श्रालीचक किस बाह्य श्राधार पर त्रालोचना लिखेगा; त्रौर जहाँ मनुष्य के मानसिक त्रथवा त्रात्मिक जीवन के श्रन्तर्गत ही सब-कुछ होता रहता है तो हमारी वहाँ पहुँच कैसे होगी ? इस परिस्थित ने तो कलाकार को दैवी स्वतन्त्रता दे दी श्रीर श्रालोचक के पास श्रालोचना का कोई साधन ही न रह गया। कलाकार ऐसी स्वतन्त्रता का उप-भोग करता हुआ यह कह सकता है कि जो भी उसकी इच्छा हो, जो भी उसके मनोभाव हों, जो भी उसकी प्रेरणा हो, उसमें त्रालीचक को हस्तचेप करने का श्रिधकार नहीं । मानसिक श्रनुभृतियों के चेत्र में, श्रपना जीवन-यापन करती हुई कला की श्रालोचना तो श्रसम्भव ही होगी। श्रौर कलाकार की यह मान-सिक स्वतन्त्रता अनेक रूप से साहित्य में उच्छ खल रूप धारण कर सकती है श्रीर श्रसंगत मनोविकारों को जन्म दे सकती है। कलाकार तो ऐसी स्वतन्त्रता के बल पर कह सकता है कि जो-कुछ भी उसने पाठकवर्ग के सम्मुख रखा है उसे पाठकवर्ग को लेना ही पड़ेगा; यही उसकी दृष्टि में कला है श्रीर पाठक को उससे तर्क करने का अधिकार नहीं । स्पष्ट है कि कलाकार को इतनी स्वत-न्त्रता देने को कोई भी प्रस्तृत नहीं होगा।

यदि कोचे के सिद्धान्तों की यथोचित समीचा की जाय तो यह स्पष्ट होगा कि दर्शनज्ञ ने यद्यपि श्रालोचकों के कला के साम्राज्य में श्राने पर प्रति-वन्ध तो लगाया परन्तु उन्होंने श्रन्य रूप में कलाकार की स्वतन्त्रता बहुत-कुछ छीन ली। उनका विचार है कि जब कलाकार श्रपने मनोभावों को बाह्याकार देगा तो उसे विशुद्ध कला-चेत्र के बाहर श्रामा पड़ेगा; श्रीर ज्यों ही वह बाहर श्राएगा उसे सामाजिक, राजनीतिक तथा श्राधिक वातावरण के पाश में श्रवश्य फँसना पड़ेगा श्रीर उसकी कला इस वातावरण की छाया लिये बिना नहीं रह सकेगी। ऐसी परिस्थिति में उसकी कला श्रेष्ठ स्तर पर नहीं रह पाएगी। संचेप में यह कहा जा सकता है कि कलाकार जो भी चाहे दृष्टिगत करे, जो-कुछ भी श्राकर्षक समभे हृद्यंगम करे, परन्तु उसे इन सबको प्रकाशित करने का श्रिधकार नहीं। उसे मनोनुकुल श्रनुभव का श्रिधकार है, उनके मनोनुकुल प्रकाशन का नहीं। उयों ही उसने श्रपने मनोभावों को बाह्याकार दिया त्यों ही उसकी स्वतन्त्रता छिनी। बहिर्जगत् में उसे श्रालोचकों का नियन्त्रण मानने

पर बाध्य होना ही पड़ेगा।

दूसरे, हम सभ्यता के इतिहास को साची ठहराकर यह कह सकते हैं कि जब कभी कलाकारों ने कला का निर्माण किया, वे यह कभी भी न भूले कि उसका प्रभाव पाठक अथवा दर्शकवर्ग पर कैसा पड़ेगा। प्रायः प्रभाव-विशेष डालने के लिए ही कलाकारों ने कला का सहारा लिया। आलोचना के इतिहास से भी स्पष्ट है कि आदिकाल से ही कलाकार का ध्येय या तो आनन्द-प्रदान या शिचा-प्रदान अथवा गौरव-प्रदान ही रहा है। सभी साहित्यकारों ने जब साहित्य-रचना की और सभी कलाकारों ने जब कला का निर्माण किया तो उनका यह विशेष आप्रह रहा कि समाज उनकी कृतियों का प्रभाव प्रहण करे, उन पर अपना निर्णय प्रकाशित करे। हां, कला-निर्माण के विषय में मत-भेद अवश्य रहा। इन्छ विचारकों ने कला को केवल नैसर्गिक प्रतिभा द्वारा उद्- बुद्ध माना; इन्छ ने परिश्रम, अनुकरण तथा अध्यवसाय उसके लिए आवश्यक समक्ता। परन्तु किसी भी विचारक ने यह नहीं कहा कि कला की परख न की जाय, उसका प्रभाव न देखा जाय, उस पर निर्णयात्मक शक्ति का प्रयोग न किया जाय।

तीसरे, तर्क रूप में यह भी कहा जा सकता है कि कीचे के सिद्धान्तों को अचरशः अपनाने में एक विचित्र किठनाई का अनुभव होगा। जब कला-कार के मानस को ही दर्शनज्ञ ने पूर्ण महत्ता दे दी तो उन्होंने यह मानने से इन्कार कर दिया कि कला का लच्य पाठकवर्ग के हृद्य तक अपनी बात पहुँ-चाना है; कला एक प्रकार से इसका माध्यम ही है। और जब कलाकार केवल अपने सहज ज्ञान के अन्दर ही लिप्त रहेगा और उसी में आनन्द पाएगा तो उससे समाज को क्या लाभ ? कलाकार की सफलता तो इसी में है कि वह अपने हृदय की मंकार दूसरे तक पहुँचाए, अपने शब्द की प्रतिध्वनि दूसरे व्यक्ति में प्रतिध्वनित करे। प्रत्येक कियात्मक कला का यह तो नैसर्गिक तथा अत्यावश्यक कार्य है। यदि कलाकार अपना सन्देश दूसरे तक नहीं पहुँचाता, अपनी प्ररेगा में दूसरों को सामीदार नहीं बनाता, तो कला मूक होगी, निर्थर्क होगी, हतभाग्य होगी। यह कार्य कोचे के सिद्धान्तानुसार किव और कला कार कभी नहीं करेंगे।

यह निर्विवाद है कि कला का प्रदर्शन किसी मूर्त माध्यम द्वारा ही होगा; यह माध्यम चाहे स्वर हो चाहे शब्द; रंग हो ख्रथवा प्रस्तर खरड । साहित्य-चेत्र में भाषा ही एक ऐसा साधन है जिसके सहारे कलाकार खपना सन्देश ख्रथवा ख्रपनी सौन्दर्यानुभूति पाठकवर्ग तक पहुँचाता है। कुछ प्राचीन लेखकों ने अपने प्रयुक्त साध्यम की कठिनाइयों पर प्रकाश डाला और चमा प्रार्थना की; कुछ ने घोर परिश्रम द्वारा उन पर विजय पाई और मृत माध्यम द्वारा अपने कल्पनात्मक जगत् को साकार करते हुए, उस माध्यम को जीवन की स्फूर्ति दी। कला बिना माध्यम के मूक, निरर्थक तथा हतभाग्य ही रहेगी और कला की सफलता, उसकी महत्ता तथा उसकी उपयोगिता इसी में होगी कि वह कोई मनोनुकूल परन्तु उचित माध्यम चुने।

इस समीचा के उपरान्त हम यह भी कह सकते हैं कि कोचे के सिद्धान्त कला-सम्बन्धी दो ग्रन्य महत्त्वपूर्ण तत्त्वों को भुला बैठे और उनको कोई महत्त्व नहीं दिया । ये दोनों महत्त्वपूर्ण तत्त्व हैं सौन्दर्भ तथा जीवन-वह जीवन जो सौन्दर्य का निर्माण पग-पग पर प्रतिच्या चाहता है। कोचे का विश्वास-सा है कि कलाकार के मानस में अनेकरूपेण प्रभाव विचरण किया करते हैं श्रीर कल।कार सहज ज्ञान द्वारा मानसिक चेत्र के श्रन्दर उनका कला-त्मक त्रानन्द उठाया करते हैं। परन्तु ये स्वतन्त्र रूप में विचरण करते हुए प्रभाव कहाँ से त्राए, कैसे त्राए त्रीर उनका मूल स्रोत क्या है, इन प्रश्नों का उत्तर केवल एक है। ये प्रभाव जीवन-चेत्र से आए और जीवन ही उनका मूल स्रोत है। इसी जीवन के कीष से कलाकार अनेक प्रभाव एकत्र करता है। इन्छ विचारक यह कह सकते हैं कि जीवन तो हमारे सम्मख विचित्र प्रकार की असं-बद्ध घटनाएँ अथवा दश्य प्रस्तुत करता है। कहीं हम कोई दश्य देखते हैं कहीं कोई, और जीवन अत्यन्त उच्छ खल रूप में हमारे मन में इधर-उधर के अस-म्बद्ध मनीभाव संकल्तित किया करता है। यह तर्क सही है, परन्तु सोचने की बात तो यह है कि हम ज्यावहारिक रूप में जीवन कहते किसे हैं। इसमें किसे सन्देह हो सकता है कि जीदन अनेकानेक तथा अनेक्रूपेण अनुभवों का कोष है। परनतु इन अनुभवों की अनेकरूपता और उनका चणिक दश्य जीवन नहीं; वे केवल जीवन के ग्रंग हैं जिनसे यह प्रमाणित होता है कि जीवन अमुक प्रकार के दश्यों द्वारा उद्बुद्ध है। हमारा दैनिक श्रनुभव यह प्रमाणित करता है कि जिसे हम वास्तव में जीवन नाम से सम्बोधित करते हैं वे केवल कुछ चिणिक दृश्य अथवा चण्मंगुर प्रभाव मात्र नहीं। हमारा जीवन वही होता है जो पूर्ण हो, सुच्यवस्थित हो । उदाहरण के लिए कोषाध्यत्त के पास अनेक रूप में धन संग्रहीत रहता है। कोषाध्यत्त उसे तिजोरी के प्रत्येक खाने में उसके मूल्य के अनुसार सुरत्तित रखता है - कहीं हजार के नोट, कहीं सी के और कहीं पर रेजगारी। एक पैसा अथवा एक नोट कोष नहीं कोष सो धन का सुच्यवस्थित रूप है। उसी प्रकार जीवन के अप्रसम्बद्ध दश्य प्राम्नी-

गिक रूप में जीवन नहीं: उनकी सुव्यवस्था ही उन्हें जीवन कहलाने योग्य बनाती है। हमारा मस्तिष्क जीवन के इन स्फुट ग्रंगों में समन्वय तथा सुब्य-वस्था प्रस्तुत करता है जिसे हम अपने स्मृति-कोप में सुरिचत कर देते हैं। यह विचार एक दूसरे उदाहरण द्वारा श्रीर भी स्पष्ट हो सकेगा। यदि हमसे पूझा जाय कि कैमरे द्वारा खींचे हुए किसी ब्यक्ति के चित्र तथा चित्रकार द्वारा बनाये हुए किसी चित्र में क्या श्रन्तर है तो हम यह सहज ही कह सकेंगे कि कैमरे द्वारा खींचा हुन्ना चित्र त्राकृति के चिणिक भावों को ही खींच पाया: उस चए जो भी भाव मुख पर था वही कैमरे द्वारा चित्रित हुन्ना, परन्तु चित्र-कार का खींचा हुन्रा चित्र ऐसा नहीं। उस चित्र में चिएक भाव का चित्र नहीं, उस चित्र में तो समस्त चरित्र की मुक भावनाएँ सजीव हो उठी हैं। उसे हम जितना ही देखते हैं व्यक्ति की श्रनेकरूपेण भावनाएँ रंगों में साकार होती जाती हैं त्रौर हमारे सम्मुख जीवित व्यक्ति का मुख प्रस्तुत हो जाता है। कला का ध्येय भी यही है। वह चिंगिक श्रनुभवों को सजीव, श्राकर्षक तथा स्थायी रूप देने की चेष्टा करता है। क्रोचे की दृष्टि केवल इन्हीं चिणक श्रनुभवों श्रथवा दश्यों में उलम जाती है; वह जीवन की सम्पूर्णता पर दृष्टिपात नहीं करती; उसे महत्त्व नहीं देती।

पूर्वोक्त विश्लेषण से यह स्पष्ट है कि कलाकार तो जीवन का श्राधार महण करेगा ही चाहे कोई भी दर्शनज्ञ कुछ भी कहे। श्रीर जब तक किसी मूर्त माध्यम द्वारा वह श्रपनी श्रीभव्यंजना नहीं करता पाठकवर्ग उसे समक्त भी कैसे सकेगा, श्रजुसरण को बात तो दूर रही। श्रीभव्यंजना कला की प्राण है; परन्तु श्रीभव्यंजना का माध्यम साधारणतः वही रहेगा जिससे हम सभी परिचित हैं; कोचे की मूक श्रीभव्यंजना से किसे लाभ ? कलाकार को कोई-न-कोई माध्यम तो चुनना ही पड़ेगा।

इसके साथ-साथ हमें यह भी देखना है कि कोचे ने सौन्दर्य-तस्व को कितना महस्व दिया है। प्रायः कोचे ने सौन्दर्य को महस्वपूर्ण समका ही नहीं। श्रादिकाल से श्राज तक सभी कलाकारों तथा महस्वपूर्ण दर्शनज्ञों ने कला श्रीर सौन्दर्य का सम्बन्ध श्रद्ध घोषित किया है। कला ही सौन्दर्य का निर्माणकर्त्ता है श्रीर सौन्दर्य की खोज ही में वह व्यस्त रहता है। यह कहना ठीक नहीं कि सौन्दर्य कोई बाह्य वस्तु है, बाह्याभरण है। सौन्दर्य तो कलात्मकता की रग-रग में प्रविष्ट रहेगा; वह उसके जीवन का श्रंग होगा श्रीर जो भी श्रानन्द हमें कला द्वारा प्राप्त होगा उसमें सौन्दर्य का हाथ बहुत-कुछ रहेगा। परन्तु कोचे के विचारों से यह स्पष्ट नहीं होता कि वह सौन्दर्य-निर्माण को

यह महत्त्व देते हैं। उनके विचाराद्र्श के अनुसार कलाकार विषय और उसके अनेक गुणों की ओर से विरक्त रहेगा; वह केवल वही प्रभाव व्यक्त किया करेगा जो उसने प्रहण किये। प्रभाव कैसे हैं, कहाँ के हैं, इससे उसका कोई प्रयोजन नहीं। उसके लिए सभी कुछ, या जो भी कुछ उसके सम्मुख आए, उपयोगी होगा। परन्तु यह सिद्धान्त सत्य का समर्थन नहीं करता। कियात्मक कलाकार जीवन के केवल वही दृश्य, अनुभव अथवा मनोभाव चुनता है जिनमें सौन्दर्य निहित रहता है; यदि निहित नहीं भी रहता तो भी कलाकार अपनी कलपनात्मक प्ररेणा द्वारा उसमें सौन्दर्य की प्रतिष्ठा कर देता है। सौन्दर्य की सृष्टि ही कला का जीवन है; वही कला का लच्य है; वही पाठकवर्ग की सतत आकां हो।

उपरोक्त विवेचन के फलस्वरूप हमें यह निश्चय उपसंहार करना चाहिए कि कीनसे सिद्धान्त श्रालीचक को मान्य होने चाहिएँ श्रीर कीनसी श्रालीचना-प्रणाली

वास्तव में श्रेष्ठ होगी। प्रायः जब हम कोई कलापूर्ण रचना पढ़ते हैं तो घीरे-घीरे हम वही अनुभव करने की चेष्टा करने लगते हैं जो कलाकार ने किया था। परन्तु प्रत्येक पाठक के मन में विभिन्न अनुभव उठते हैं और कदाचित कला-कार के अनुभव-स्तर को हम छू नहीं पाते। और फिर हमें हमारा व्यक्तित्व भी तो बन्दी बनाए रखता है जिसके फलस्वरूप हमें अपना निजी दृष्टिकोण ही रुचिकर होने लगता है; अन्य लोग चाहे जो भी कहें हमें अपना ही अनुभव रुचिकर और सन्तोषपद दिखाई देता है। इस महत्वपूर्ण तथ्य को सममकर कदाचित् हमें निर्ण्यात्मक आलोचना-प्रणाली से दूर ही रहना पड़ेगा। श्रेष्ठ आलोचक बनने के लिए हमें अपने निर्ण्य देने के अधिकार को सीमित ही रखना पड़ेगा। और यदि सच पूछा जाय तो यह आलोचक के लिए अपेचित भी नहीं, क्योंकि उसे अपनी रुचि-विशेष दूसरे के सिर मढ़ने का अधिकार ही क्या। हाँ यह हो सकता है कि आलोचक अपना निजी अनुभव बतला तो दे परन्तु अन्य पाठकों को अपने-अपने निर्ण्य पर पहुँचने के लिए स्वतन्त्र कर दे।

यह तो रही श्रालोचनात्मक निर्णय की बात । श्रालोचकों के वर्गीकरण के सम्बन्ध में कुछ पाश्चात्य साहित्यकारों का मत है कि श्रालोचकों के विभिन्न वर्ग बनाकर उनकी श्रालोचना-प्रणालियों का परिचय पाठकों को दे दिया जाय । इस वर्गीकरण से पाठक श्रालोचना-शैली श्रीर श्रालोचक दोनों से परिचित हो जायँगे । यह समस्या श्रत्यन्त जटिल है; कदाचित् इसका हज श्रसम्भव भी है। पुराने श्रालोचकों का तो चाहे वर्गीकरण हो भी जाय परन्तु नवीन श्रालो-चकों के वर्गीकरण की चेष्टा विफल रहेगी। कारण यह है कि एक ही आलो-चक अनेक प्रणालियों का सहारा मनोनुकृत लेता रहता है और उसे केवल एक ही प्रणाली में जकड़ देने में हमें कठिनाई होगी। साहित्य के समान श्रालोचना भी एक व्यापक वस्तु है। एक ही वर्ग के ब्रालोचकों में हमें ब्रनेक विभिन्नताई मिलेंगी और अनेक विभिन्न वर्गों में भी बहुत समानताएँ दिखलाई देंगी। हमारे विवेचन का तात्पर्य केवल यह है कि हम पाठकों को स्पष्टतया बतला सकें कि कौन-कौनसे मार्ग त्रालोचकों के लिए प्रशस्त हैं और मनोनुकृत वे किन-किन प्रणालियों का सहारा समय-समय पर लेते आए हैं। हाँ, कुछ-न-कुछ प्रयोगात्मक संकेत हम स्पष्ट रूप से दे चुके हैं—ऐसे संकेत जो ब्राजोच<mark>ना</mark> के प्राधार-स्वरूप रहे हैं ग्रीर इन्हीं संकेतों को ग्रालीचक श्रपनाते भी श्राए हैं। इनके श्रन्तर्गत हम राष्ट्रीय तथा सामाजिक वातावरण, श्रथवा कला<mark>कार</mark> के व्यापक अथवा एकांगी व्यक्तित्व, अथवा उसकी रचना का मनोनुकूल अध्य-यन, अनुभव तथा विवेचन कर सकते हैं। हमें इनमें से एक अथवा तीनों दृष्ट-कोर्णों को श्रपनाना पड़ेगा—इसके सिवाय श्रौर कोई चारा नहीं । श्रौर यही <mark>तीन</mark> मूल श्राधार सम्पूर्ण श्रालोचना-प्रणाली में घूम-फिरकर दिखलाई देंगे। इसके साथ-साथ यह भी स्पष्ट रूप से कह देना श्रेयस्कर होगा कि इनमें कोई भी आधार न तो सर्वश्रेष्ठ है और न हीन। पाठकों और आलोचकों का यह आप्रह रहा करता है कि उनको स्पष्टतया यह बतला दिया जाय कि इन तीनों में कौन-सी प्रणाली सर्वश्रेष्ठ है। इस प्रकार का निर्णय देना श्रालोचना के पहले ही तत्त्व की अवहेलना करना है; श्रीर यह श्राग्रह श्रसाहित्यिक भी होगा। सबसे श्रेष्ठ प्रणाली वही है जिसके द्वारा त्रालोचक अपना विवेचन स्पष्टतया प्रभावोत्पादक तथा तीव रूप में दे सके। किसी एक ही प्रणाली को ग्रादर्श मानकर सम्पूर्ण श्रालोचना को उसी में सीमित कर देने का फल यह होगा कि समस्त साहित्य की आलोचना एक-सी होने लगेगी—शुष्क और नीरस। एक ही प्रणाली को उत्कृष्ट घोषित कर हम स्वयं तो उसके दास हो ही जायँगे और दूसरों को भी उसका दास बना लेंगे जिसका फल यह होगा कि श्रालोचना श्रालोचन<mark>ा न</mark> होकर एकस्वरीय साहित्यिक कीर्तन समान हो जायगी। दासता तो प्रत्येक चेत्र में अहितकर है—राजनीति में हो श्रथवा समाज में श्रथवा साहित्य में। <mark>यही</mark> कारण है कि पश्चिमी त्रालोचना-चेत्र में अंग्रेज़ी त्रालोचक जॉन ड्राइडेन का महत्त्व कहीं श्रधिक है। वह कभी भी श्रपनी बात पक्की तरह से नहीं कहेंगे; श्रनुभव के श्रनुसार सद्दैव श्रपना विवेचन उलटते-पलटते रहेंगे श्रीर उनकी

श्रालोचना एक-न-एक नवीन दृष्टिकोण उपस्थित करती रहेगी। ऐसे श्रालोचक जो अपने जीवनानुभव की विभिन्नता के साथ-साथ समस्त जीवन की विभिन्तः तार्थों का परिचय देते रहेंगे कभी भी अपनी लोकप्रियता नहीं खोएँगे; वे साहित्य को सद्वेव नव जीवन प्रदान करते रहेंगे। अंग्रेज़ी साहित्य के महान लेखक डॉक्टर जॉनसन का कथन है कि कुछ श्रालोचक हमें रह-रहकर श्रारचर्यित करते हैं श्रीर कुछ सदैव श्रानन्द प्रदान करते रहते हैं। इनकी श्रालोचना शैली की विशेषता यह है कि जब-जब ये श्रालोचना करते हैं स्वयं श्रपने व्यक्तित्व को स्पष्ट करते जाते हैं और हमें यह विश्वास होने लगता है कि जो-कुछ भी ये लोग कह रहे हैं, हृद्य से कह रहे हैं। यहाँ यह प्रश्न उठ सकता है कि आलो-चना किस सीमा तक आलोचक के व्यक्तित्व को भुलाए या दूर रखे। आलोचना को श्रव्यक्तिगत श्रथवा इम्पर्सनल बनाने में कुछ श्रालोचक श्रपने को कलाकार में पूर्णतया समो देते हैं और तत्परचात् अपना विवेचन देना आरम्भ करते हैं। परन्तु उनकी यह चेष्टा विफल रहती है क्योंकि वे तीन साधनों से ही कलाकार के हृद्य में प्रविष्ट हो सकते हैं श्रीर उसको श्रन्तरात्मा में श्रपने की भुला सकते हैं—पहला साधन है उनका प्रेम, दूसरा सहानुभूति श्रीर तीसरा उनका स्वाभा-विक सारत्य । श्रीर यही तीनों साधन व्यक्तित्व को भी तो स्पष्ट करते हैं श्रीर ज्यों-ज्यों आलोचक इन साधनों को अपनाता जायगा अपने व्यक्तित्व को भी स्पष्ट करता जायगा । इसलिए श्रव्यक्तिगत श्रालोचना की चर्चा कुछ श्रसंगत-सी ज्ञात होती है। कुछ श्रालोचक तो साफ-साफ यह कह बैठते हैं कि उनका ध्येय व्यक्तित्व छिपाना है ही नहीं। चाहे कुछ भी हो हम यह भली प्रकार अनु-भव द्वारा जानते हैं कि हमें वे ही आलोचक प्रिय रहे हैं और रहेंगे जो अपने ब्यक्तित्व का श्रधिक-से-श्रधिक प्रदर्शन करेंगे श्रौर जिनकी निजी भावनाश्रों श्रौर रुचियों का हम तीव-से तीव रूप में अनुभव करते रहेंगे।

वास्तव में श्रालोचना शब्द की बहुत दुर्गति बनाई गई है श्रौर श्रालोचकों की भी कम हँसी नहीं उड़ाई गई। कहा जाता है कि श्रालोचना से बढ़कर कोई श्रौर हीन श्रौर निकृष्ट वस्तु नहीं क्योंकि वह दूसरे के रक्त पर ही पन-पती है श्रौर श्रसफल कलाकार ही श्रालोचक वन बैठते हैं। श्रनेक लेखकों ने यही विचार विभिन्न रूप में रखे हैं परन्तु ये धारणाएँ भी श्रसाहित्यिक श्रौर निर्मूल हैं। न तो श्रालोचना दूसरे के रक्त पर पनपती है श्रौर न श्रसफल कलाकार ही श्रालोचक बन बैठते हैं। इसका सर्वश्रेष्ठ प्रमाण हम श्रनेक श्रालोचकों का नाम गिनाकर दे सकते हैं जो न तो कलाकार के रूप में श्रसफल रहे श्रौर न जिन्होंने

१. ड्राइडेन, जॉनसन, हैजलिट, कॉलरिज, लैम्ब।

श्रालोचना को हीन समक्ता। श्रंग्रेज़ी-साहित्य के श्रालोचक तथा किव कॉलिरिज का नाम इस प्रसंग में उल्लेखनीय है। न तो वे श्रसफल कलाकार थे न हीन श्रालोचक; उनकी श्रालोचना में वही नवीनता तथा उत्कृष्टता है जो उनकी किवता में थी श्रोर जब-जब उन्होंने श्रालोचना करने के लिए लेखनी उठाई उन्होंने श्रपना व्यक्तित्व तथा कला का व्यापक महत्त्व पूर्णरूपेण प्रदर्शित किया। काव्य के समान श्रालोचना भी जीवन-तत्त्वों का विवरण देती रहेगी।

इस स्थान पर यह भी कह देना उचित होगा कि श्रालोचना को श्रेष्ठातिश्रेष्ठ श्रथवा उत्कृष्ट स्तर पा लेना श्रसम्भव है, श्रौर किसी भी महान् कलापूर्ण रचना की निर्णयात्मक श्रालोचना मानव-शक्ति के परे होगी। किसी भी श्रालोचक ने किसी बढ़े कलाकार की प्रतिभा पर श्रन्तिम निर्णय देने की ध्रष्टता नहीं की। प्रत्येक नवीन श्रालोचक कलाकार के व्यापक कला-चेत्र से कोई-न-कोई नवीन तथ्य हुँ ह निकालता है श्रौर श्रेष्ठ कलाकार भी बही है जो श्रालोचक के इस प्रयत्न को पूर्णत्या सफल होने दे। 'जिन हुँ हा तिन पाइया' वाला श्रादर्श श्रालोचकों का भी होना चाहिए। जीवन से सम्बन्धित सभी कलाएँ श्रपने श्रन्तर में श्रनेक गोपनीय पहेलियाँ छिपाए रहती हैं श्रौर श्रालोचक नेति-नेति कहता हुश्रा भी श्रपना प्रयत्न नहीं छोड़ता। भारतीय श्रालोचकों को भी इसी प्रयत्न में संलग्न रहना हितकर होगा।

## प्रगतिवादी आलोचना

: 9 :

वास्तव में यदि देखा जाय तो श्राबोचना का प्रयोग
प्रगतिवादी श्रालोचना साहित्य का मूल्य ही परखने के लिए हुआ है और
की भूमिका भविष्य में भो होता रहेगा। श्रीर जब तक साहित्य
तथा जीवन का सम्बन्ध सतत मान्य रहेगा तब तक
इसमें सन्देह नहीं कि श्राबोचना जीवन से ही सम्बन्धित रहेगी। फलतः
श्राबोचक का कर्त्तव्य केवल श्रपनी निजी रुचि का प्रदर्शन मात्र न होकर
दर्शन-शास्त्र से सम्बन्धित होगा क्योंकि जीवन दर्शन की ही गोद में फूलताफलता है।

मूल्यांकन ही, जैसा हम संकेत दे चुके हैं, श्रालोचना का प्रमुख ध्येय रहेगा, परन्तु इस ध्येय की पूर्ति केवल साहित्यिक श्रथवा सौन्दर्यात्मक नियमों के श्रनुसरण द्वारा नहीं हो सकेगी। इसका कारण यह है कि कलाकार का जीवन से बहुमुखी सम्बन्ध है; उसका एक श्रलग दृष्टिकोण है; उसकी एक श्रलग रुचि है श्रीर जिस संसार में वह रहता है उसकी श्रोर वह व्यक्तिगत दृष्टि से देखा करता है। इसलिए यह श्रावश्यक हो जाता है कि श्रालोचना कलाकार के इस बहुमुखी सम्बन्ध का विवेचन करे; उसकी उपयोगिता श्रथवा श्रनुपयोगिता प्रकाशित करे। श्रालोचक को यह जानने पर बाध्य होना पड़ेगा कि कलाकार को कला जीवन के प्रश्नों का कौनसा हल देती है; वह श्रनेक सामाजिक जिंदलताश्रों का कौनसा सुकाव प्रस्तुत करती है श्रीर जीवन तथा मनुष्य से सम्बन्ध रखने वाली चुनौतियों का क्या उत्तर देती है।

उपर्युक्त विश्लेषण के आधार-स्वरूप यह भी कहा जा सकता है कि जो भी सभ्यता तथा संस्कृति हमें श्रपने पूर्वजों से पैतृक सम्पत्ति के रूप में मिली है उसका निर्णय तथा उसकी सजावट उस काल में प्रस्तुत सामग्री द्वारा हुई होगी। काल तथा समय की आवश्यकताओं ने ही उनकी रूप-रेखा निर्धा- रित की होगी। परन्तु ज्यों-ज्यों समय परिवर्तित होता गया त्यों-त्यों जीवन की आवश्यकताएँ भी परिवर्तित होती गईं और आज ऐसा समय आ गया है कि जिस प्रकार हमारे पूर्वज जीवन के प्रश्नों को समक्तते-वृक्तते थे उसी प्रकार हम उन्हें समक्त वृक्त नहीं पाते। पग-पग पर पुरानी विचार-शैली आज के जीवन में विरोध तथा हुन्हु प्रस्तुत करने लगी है। ऐसी परिस्थिति में यह आशंका सदा बनी रहेगी कि कहीं कलाकार समय की गति में बाधक हो रोड़े तो नहीं विद्यारहा है; कहीं वह पुरानी सभ्यता तथा संस्कृति के बचाव में ही अपनी समस्त शक्ति तो नहीं लगा रहा है श्रूगर समय की गित न पहचानकर वह उन विचारों को प्रश्रय देने लगा है जो प्राचीन युग के लिए थे तो क्या प्रगति तथा उन्नित का मार्ग अवरुद्ध न होने लगेगा? इसमें सन्देह नहीं कि जीवन स्थिर नहीं; वह सतत गतिशील रहता है और यदि उसमें स्थिरता आ गई तो समस्त समाज प्राण्हीन होने लगेगा और ज्यों ही समाज गतिहीन हुआ कला और साहित्य भी गतिहीन होकर निष्प्राण होने लगेगे।

श्राधुनिक काल का द्वन्द्व वर्तमान काल में कला तथा साहित्य-चेत्र में जो द्वन्द्व प्रस्तुत हो गया है उसका कारण यह है कि साहित्य-कार, कलाकार की हैसियत से तो प्राचीनता का पोषक रहता है परन्तु मनुष्य अथवा व्यक्ति की हैसि-

यत से वर्तमान का र्यंग भी बना रहता है। इसीलिए उसके व्यक्तित्व के दी डकड़े हो जाते हैं जो श्रालोचक के लिए विचित्र उलमनें प्रस्तुत करते हैं।

याज के कलाकार के सम्मुख दो परिस्थितियाँ हैं जिनसे उसे एक को यवश्य ही अपनाना पड़ेगा। उसे या तो प्राचीन अथवा रूढ़िपूर्ण विचारों को अपनाना पड़ेगा जिनका आज के जीवन से कोई सम्बन्ध नहीं अथवा उसे वर्तमान के उद्देलित विचार-सागर में गोते खाने के लिए तत्पर रहना पड़ेगा जो आज के जीवन का प्रतिरूप है। इन दोनों विपरीतादर्शों में उसे एक को तो अपनाना ही पड़ेगा और यह भी सम्भव है कि कुछ कलाकारों की कियात्मकता इस संशय और इन्द्र में पड़कर कुरिटत भी हो जाय। प्रस्तुत इन्द्र को हम ऐतिहासिक दृष्टि से स्पष्ट करते हुए यह कह सकते हैं कि आज का संसार दो अखाड़ों में बँट गया है—एक है साम्राज्यवादियों तथा पूँ जीवाद का और दूसरा है अमिक-वर्ग का, जो पूँ जीवाद तथा वर्ग-विभेद को मिटाकर साम्यवाद की स्थापना में तत्पर है। इस वर्ग का विश्वास है कि बिना वर्ग-विभेद मिटाए न तो साम्यवाद की स्थापना होगी और न मानव सुखी और सम्पन्न हो पाएगा। इस वर्ग के व्यक्तियों का कथन है कि प्रजातन्त्रीय राष्ट्र अपनी जड़

स्वयं खोद रहे हैं श्रीर तानाशाही को जन्म दे रहे हैं जिसके फलस्वरूप भूख तथा महामारी बढ़ेगी, युद्ध होंगे; व्यक्तिगत तथा सामाजिक बन्धन सुद्ध होंगे; मानसिक स्वातन्त्र्य पर श्राघात होगा श्रीर श्रन्त में साहित्य श्रीर कला की मर्यादा गिर जायगी श्रीर केवल वही साहित्य तथा कला पनपेगी जो नितानत निष्प्राण तथा कुरुचिपूर्ण होगी। यह सिद्धान्त पुराने समय में कितना भी मान्य क्यों न रहा हो कि साहित्य श्रीर कला तथा समाज श्रीर राजनीति के चेत्र श्रलग-श्रलग हैं परन्तु श्रव समय ऐसा श्रा गया है कि दोनों को एक-दूसरे का सहारा ह्रॅंडना पड़ेगा। साहित्य श्रपने को राजनीति तथा सामाजिक वाता-वरण से श्रञ्जूता नहीं रख सकता।

वर्तमान काल में हम प्रतिदिन उन सभी सामाजिक व्यवस्थाओं की छीछालेदर देख रहे हैं जो हमें प्राचीन काल से सांस्कृतिक धरोहर के रूप में मिली हैं। ग्राज का युग हुन्ह, वैषम्य, उथल-पुथल तथा ग्रस्तव्यस्तता से भरा हुग्रा है ग्रीर क्या जाने इसका भविष्य नितान्त ग्रन्धकारपूर्ण ही हो। ऐसी परिस्थित में यह स्वाभाविक ही है कि कुछ साहित्यकार प्राचीन का ही पछा पकड़ें, ग्रपने विश्वास को दृढ़ रखें ग्रीर वर्तमान से विमुख रहें। इनके लिए यह मूल जाना स्वाभाविक ही है कि जो भी सभ्यता तथा संस्कृति हमें प्राचीन काल से वरदान-रूप में मिली उसका जनम तथा उसका उत्थान श्रनेक जीवन-यापन रीतियों के समन्वय पश्चात हुग्रा है ग्रीर उस युग के समन्वय ग्रीर उसके विश्वास को हम फिर इस जीवन में नहीं पा सकते। जिस प्रकार से जो-कुछ भी हम ग्राज कर-धर रहे हैं उसी के ग्राधार पर हमारी भावी संस्कृति का निर्माण होगा, उसी प्रकार जो भी हमारे पूर्वजों ने सोचा-समक्ता, किया-धरा, उसी के ग्राधार पर ग्राज की सभ्यता निर्मित हुई है।

रूदिवादिता को अपनाने वाले आलोचकों तथा साहित्यकारों का मत है कि जो समाज अपने पूर्वजों के साहित्यादशों पर श्रद्धा तथा भिनत नहीं रखता वर्बरता की ओर अग्रसर होगा । इसके विपरीत विरोधी दल का यह कहना है कि जो भी क्रियात्मक कलाकार समाज के गतिपूर्ण जीवन और वर्तमान उथल-पुथल से अपने को परे रखेगा उसकी कला और उसका साहित्य थोथा, निष्प्राण और निर्थक होगा। यदि आज का साहित्य-

१. टी० एस० इलियट

रि. इसी नियम के आधार पर इस वर्ग के आलोचकों ने दाँते को शेक्सपियर से अधिक सराहा है। उनका कथन है कि दाँते की कविता में अपूर्व भाव-सामंजस्य है जो अन्यत्र कहीं नहीं मिलता; दाँते के लिए यह कार्य सम्भव भी

कार प्राचीन रूढ़ि का बोम ग्रपने कन्धों पर उठाएगा तो उस बोम से वह दब ही नहीं जायगा वरन् उसमें श्रपना जीवन भी खो देगा। इस जटिल प्रश्न पर सम्यक् रूप में हम तभी विचार करने में सफल हो सकेंगे जब हम श्राज के साहित्य की गति-विधि जान लें, उसका खोत हूं ह लें, उसकी श्रावश्यकता श्रथवा श्रनावश्यकता पर प्रकाश डाल लें, उसके महत्त्व को पहचान लें। तत्पश्चात् यह विचार करें कि क्या इन दोनों विपरीतादशों में समन्वय की सम्भावना है श्रथवा नहीं; श्रीर यदि समन्वय की सम्भावना है तो हमें किन-किन तत्त्वों को श्रपनाना चाहिए श्रीर कौनसा दृष्टिकोण महत्त्वपूर्ण साहित्य-सजन के लिए श्रेष्ट होगा।

श्राज के साहित्य का यदि हमें समुचित दर्शन करना श्राज का समाज है तो उसके लिए सबसे उपयुक्त स्थान रेलवे का बुक तथा साहित्य स्टाल होगा। बुकस्टाल पर दृष्टि डालते ही हमें 'रसीली कहानियां', 'मनोहर कहानियां', 'सजनी',

'माया', 'नर्तकी', 'फिल्मी दुनिया', 'नोक-फोंक', 'मतवाला' हिन्दी में, 'स्ट्रैन्ड', टिट-बिट्स; 'ग्रोरियेण्ट', 'बेस्ट श्रिल्स', 'वाइड वर्ल्ड', 'फिल्म इण्डिया', 'हाऊ ग्राई विकेम ए प्रास्टीट्यूट', 'कन्फ्रेशन्स ग्राव ए यंग गर्ली', 'पंच' इत्यादि ग्रंग्रेजी में, 'मस्ताना जोगी', 'सुरेया', 'शबनम,' 'शोग्राए उर्ट्रू', 'फिल्मी गानों का मजमूग्रा' इत्यादि उर्ट्रू में तितरे-वितरे दिखलाई देंगे। इन पत्रिकाग्रों के कुछ तो शीर्षक से ही ग्रीर कुछ की विषय-सूची देखने

या। मध्ययुग की विचारधारा स्थिरतापूर्ण श्रद्धा तथा मिक का सहारा लिये, धर्माधिकारी वर्ग की छत्रछाया में बहती हुई, मावों का समन्वय श्रनिवार्य हूप में प्रस्तुत करती है। दाँते स्वयं उस धार्मिक ऐक्य के ग्रंग थे। इसके विपरीत शेक्सिपयर के लिए यह सम्भव न था। वे ग्राधुनिक युग के ग्रस्थर्य, विश्लेषण, तर्क, प्रयोग तथा वैज्ञानिक ग्रौत्सुक्य से प्रेरित थे। वे पात्रों के चरित्र का विश्लेषण कुशल विशेषज्ञ के समान करते थे। उसकी मावनाग्रों को भी वे ग्रपनी ती ए हिष्ट से विकी स्था करते थे। यही चाँसर ने भी किया था, पुनर्जाग्रति के सभी साहित्यकारों ने भावों के समन्वय को प्रस्तुत करने की चेष्टा न कर उनका विश्लेषण ही किया। परन्तु मध्ययुग के कलाकार तत्कालीन वातावरण के श्रनुत्तर मावनाग्रों के रूप तथा उनकी ग्रन्य सम्बन्धी भावनाग्रों में ऐक्य स्थापित करने में संलग्न थे। ग्राधुनिक जगत् का प्राणी संसार ग्रौर प्राचीन सामाजिक व्यवस्था को ज्यों-का-त्यों ग्रहण करने को तैयार नहीं ग्रौर प्राचीन सामाजिक व्यवस्था को ज्यों-का-त्यों ग्रहण करने को तैयार नहीं ग्रौर प्राचीन सामाजिक व्यवस्था को ज्यों-का-त्यों ग्रहण करने को तैयार नहीं ग्रौर प्राचीन सामाजिक व्यवस्था को ज्यों-का-त्यों ग्रहण करने को तैयार नहीं ग्रौर प्राचीन सामाजिक व्यवस्था को ज्यों-का-त्यों ग्रहण करने को तैयार नहीं ग्रौर प्रसे सम्पूर्ण, ग्रटल ग्रौर ग्रचल ही समभता है। उसमें ग्रौत्सुक्य की मात्रा

पर उनके विषयों का श्राभास मिल सकता है। इनका श्रिष्कांश रोमांचक, रहस्य मय, सेक्स तथा चलती-फिरती भावनाश्रों से भरा हुश्रा मिलेगा; जासूसी कहा-नियों की भरमार होगी; प्रेमी तथा प्रेयसी के उच्छ्वासों से भरे हुए गीतों का श्रम्वार लगा होगा; रजतपट की श्रभिनेत्रियों के श्रई-नग्न चित्र हर दूसरे पन्ने पर होंगे श्रौर हर पत्रिका के दशांश में ऐसी वस्तुश्रों का विज्ञापन होगा जो युवाश्रों तथा वृद्धों के उपयोग की वस्तुएँ होंगी। कुछ इधर-उधर दबी-दबाई शिचापूर्ण पुस्तिकाएँ भी होंगी जिन पर नजर कहीं बाद में पड़ेगी; कुछ पहेलियाँ तथा क्रास-वर्ड सुलक्षाने वाली पुस्तकें होंगी श्रौर कुछ दूर देशों की यात्रा-सम्बन्धी ऐसी पुस्तकें होंगी जहाँ के निवासियों की स्त्रियों तथा श्राभूषणों का वर्णन श्रिक्ष होगा श्रौर श्रम्य वस्तुश्रों का कम। वास्तव में पत्रिकाश्रों की यह सूची ऐसी है जिसे श्रंग्रेजी, श्रमरीकी तथा भारतीय समाज सहज ही श्रपना लेता है श्रौर श्रत्यन्त ललकपूर्ण दृष्टि से इसकी श्रोर देखता है।

त्राजकल की रोमांचक रचनान्नों से भारतीय युवा-समाज सहज ही श्राकृष्ट होता है श्रोर प्रेम-जगत् के स्विण्मि स्वप्नों का वर्णन जो उन्हें पढ़ने को मिलता है उन्हें लोरियां दिया करता है। फिल्म-जगत् की कहानियों को सुनने के उपरान्त वे स्वयं श्रपने को नायक समक्षकर तथा किसी स्वप्न-जगत् की नायिका को जीवन-संगिनी बनाने की व्यवस्था में दिन श्रोर रात व्यतीत करते हैं। सिने-पट की लारिकाएँ उन्हें लालसा के फूले में सतत फूला फुलाया

इतनी बड़ी हुई है कि वह संसार के आधारभूत तत्त्वों को अपनी आँखों देखा चाहता है। प्राचीन अद्धायुक्त धार्मिक दृष्टिकोण ने अपना स्थान वैज्ञानिक विश्लेषण को दे दिया है। इस रूढ़िवादी वर्ग के विचारक यह सहज ही भूल जाते हैं कि दाँते की भावनाओं के समन्वय में धर्म, राजनीति तथा सामा-जिक व्यवस्था का पूरा सहयोग था। बिना इन सहारों के उनका अद्धापूर्ण दृष्टिकोण सम्भव ही न होता। इतना होते हुए भी इस विचार के पोषक यह मानने को तैयार नहीं कि साहित्य का समाज तथा राजनीति से गहरा सम्बन्ध अनिवार्य है।

इन्हीं रूढ़िवादी विचारों के आधार पर वे कहते हैं कि कला और काव्य धर्म, राजनीति अथवा दर्शन से अळूते रहने चाहिएँ। किव को अपनी कला का माध्यम अन्य प्रभावों से बचाना होगा; और आलोचक को केवल साहित्य-निर्माण की वारीकियों, शैली, शुद्ध शब्द-प्रयोग इत्यादि पर ही विशेष जोर देना होगा। इन विचारों के पोषकों में मैथ्यू आरनल्ड, टी॰ एस॰ इलियट तथा आई॰ ए॰ रिचर्ड्स प्रधान हैं। करती हैं। उनके गीतों को वे यथासम्भव श्रवकाश के समय गुनगुनाया करते हैं।

विज्ञान तथा साहित्य ग्रीर कला के नाम पर विकने वाली 'ज्योतिषी वनिए', 'ग्रध्यात्मवादी जीवन', 'मनोविज्ञान द्वारा हमारे स्वप्नों का हल', 'हस्तरेखा शास्त्र', इत्यादि प्रस्तकें हमारे जीवन के जटिल श्रवकाश को विचिष्त किये रहती हैं। हेर-के-हेर विज्ञापन भी हमारे सममुख रहेंगे। कहीं हमें रोगों की अचुक श्रीपधियाँ दिखाई देंगी श्रीर बृद्धावस्था की युवावस्था में परिणत करने की तरकीवें वतलाई जायँगी । सौन्दर्य तथा श्राकर्षण बढ़ाने के नवीन-से-नवीन उपचार तथा प्रसाधन के लिए नवीन-से-नवीन सुगन्धिपूर्ण वस्तुत्रों का वर्णन वहाँ मिलेगा । संनेप में, इन विज्ञापनों द्वारा हमें उन वस्तुश्रों को खरी-दने पर विवश किया जाता है जिनकी हमें जरा भी त्रावश्यकता नहीं श्रीर साथ-ही-साथ ऐसी वस्तुओं की श्रावश्यकता भी बढ़ाई जाती है जिनकी पूर्ति हम नहीं कर सकते। लखपती होने के अनेक लटकों और जीवन का आनन्द पग-पग पर लूटने के अनेक साधनों को यह विज्ञापन-जगत् हमारे सम्मुख प्रस्तुत करता है। यह परिस्थिति पश्चिम में नहीं पूर्व में भी पूर्णतया उपस्थित है। हमारे साधारण तथा मध्यमवर्गीय समाज के पास न तो इतना श्रवकाश है कि वे गम्भीर साहित्य का अध्ययन कर सर्वे और न इस समय उनकी ऐसी रुचि ही है कि वे ऐसे लेखकों से त्राकर्षित हों जो श्रेष्ठ तथा गम्भीर साहित्य-सजन में कार्यरत हैं।

पाठक-वर्ग की गम्भीर साहित्य पढ़ने की शक्ति मानो छिन-सी गई है
श्रीर वे थके-थके-से प्रतीत होते हैं। उन्हें सत्-साहित्य तथा गम्भीर विषयों के
श्रध्ययन की न तो शिचा ही मिली है और न ऐसा वातावरण ही प्रस्तुत है
जिससे प्रोत्साहन पाकर वे इस श्रोर श्राकृष्ट हों। जो जन-वर्ग श्रौद्योगिक कलकारखानों में लगा हुश्रा है उसका कार्य इतना नीरस, उत्साहहीन तथा मस्तिष्क
श्रौर मांस-पेशियों को इतना थका देने वाला होता है कि कार्य की समाप्ति
पर वह ऐसे साधनों द्वारा श्रानन्द की प्राप्ति चाहता है, जिसके ग्रहण करने में
उसे जरा भी प्रयत्न न करना पड़े। वह केवल यह चाहेगा कि वह निश्चेष्ट बैठा
रहे और उसे श्राप-ही-श्राप श्रानन्द की प्राप्ति होती रहे। वास्तव में उसकी
मानसिक दशा वैसी ही है जैसी भारतेन्द्र हिरश्चन्द्र ने भारत-दुर्दशा नाटक में
श्रफीमची की चित्रित की है। ऐसा ज्ञात होता है कि हमारा पाठकवर्ग मुँह
खोले पड़ा हुश्रा है श्रौर श्राज का साहित्य उसमें ब्रंद-ब्रंद श्रपना रस टपका
रहा है तथा धीरे-धीरे वह श्राँखें मुंद लेता है श्रौर सबेरा होते ही फिर श्रपने

कार्य में ज्यों-का-त्यों लग जाता है।

इस सामाजिक तथा मानसिक परिस्थित के लिए साम्राज्यवाद तथा प्रजीवाद ने श्रनेक साधन अस्तुत कर रखे हैं जिनमें साहित्य भी है। कुरुचि-पूर्ण पत्रिकाएँ, इन्द्रियवादी साहित्य, सिनेमा गृह, थियेटर, नाच-गाने के महो-रसव, खेल-कूट के थोड़े-बहुत साधन, जासूसी उपन्यास, रोमांवकारी कहानियाँ, रेडियो, मदिरालय, वेश्या-गृह, इत्यादि प्रचुर मात्रा में प्रस्तुत हैं। इसके फल-स्वरूप ऐसा हुआ है कि गम्भीर विषयों के लेखकों ने या तो अपनी पुस्तकें प्रकाशित करवाना बन्द कर दिया है या वे केवल अपने मित्रों की संख्या के दिसाव से ही उनका प्रकाशन कराते हैं। जो अधिक संयमी तथा आदर्शवादी नहीं हैं उन्होंने पूंजीवाद की थोड़ी-बहुत बात मान भी ली है श्रीर सर्वसाधारण की रुचि के अनुकूल कुछ कहानियाँ तथा नाटक लिख डाले हैं। ये कहानियाँ तथा नाटक-संग्रह ऐसे हैं जिनके अध्ययन में न तो मानसिक शक्ति की आव-श्यकता पड़ती है श्रौर न उनमें किसी गम्भीर विषय का निरूपण ही रहेगा। त्राधिनिक पाठकवर्ग गम्भीर विषयों से दूर भागता है श्रीर वह उन्हीं पुस्तकों को चाव से पढ़ता है जो न तो उसके मस्तिष्क को थकाएँ श्रीर न उसे सोचने पर विवश करें । वह ऐसा साहित्य नहीं चाहता जो संसार को दुःखपूर्ण तथा जीवन को निरर्थंक प्रमाणित करे; वह यह भी नहीं चाहता कि उसके सम्मुख सामाजिक तथा राजनीतिक जटिलताश्रों की गुत्थियां सुलमाई जायँ। यह बात केवल पश्चिमी देशों—इंगलिस्तान तथा श्रमरीका—पर ही लागू नहीं होती, ब्राधुनिक भारतीय साहित्य पर भी लागू होगी। जिन पश्चिमी लेखकों ने अभूतपूर्व सफलता पाई है श्रौर जिनकी रचनाश्रों के श्रनेक संस्करण बात-की-बात में बिक गए वे वही लेखक हैं जिन्होंने जनसाधारण की विकृत रुचि श्रौर कुरुचिपूर्ण लालसा को भली भांति समक्तर उन्हें उनकी प्यारी वस्तु ऋर्पित की। एक सफल व्यापारी की भांति हन लेखकों ने भी साहित्य की मांग को पुरा किया और उसकी मांग भी बढ़ाई।

उपयु क परिस्थित हमारे सामाजिक जीवन की सामाजिक जीवन की विषमताओं के कारण ही उत्पन्न हो गई है। हमारा विषमता तथा प्रगति- श्राज का सामाजिक जीवन त्रस्त है; हममें से अनेक शीलता की त्रावश्यकता बेकार हैं और अनेक जी-तोड़ परिश्रम करने पर विवश हैं। एक श्रोर भूख का बाजार गरम है श्रीर दूसरी श्रोर

हरे-भरे खिलहानों में इसिलए त्राग लगा दी जाती है कि खाद्य-पदार्थों का मूल्य ज्यों-का-त्यों बना रहे । हमारा धर्म, हमारा समाज-शास्त्र, हमारी शिचा-

दीचा—सभी कुछ ऐसे श्रस्त-व्यस्त तथा निरर्थक जान पड़ने लगे हैं कि कुछ कहते नहीं यनता। यहीं पर प्रगतिशील लेखक की आवश्यकता आ पड़ती है। प्रगतिवादी लेखक का यह कर्त्तच्य हो जाता है कि इन विषमतात्रों की स्रोर जनसाधारण का ध्यान त्राकृष्ट करे; जो त्रस्तव्यस्तता फैल गई है उसे प्रकाश में लाए; उन पर व्यंग्य-वाण वरसाए; उनकी स्रोर हमें देखने पर वाध्य करे श्रीर कार्य-कारण के सम्बन्ध को जानने पर विवश करे। परन्तु इस महती कर्त्तंच्य के पालन के लिए दो बातों का ध्यान अवश्य रखना पढेगा। पहले तो लेखक को प्राचीन लेखकों की महान कृतियों का अध्ययन करना पड़ेगा: विशेषत: उन महान् ग्रात्मात्रों की रचनात्रों का पारायण त्रावश्यकीय होगा जिन्होंने श्रपनी कला द्वारा समस्त समाज को चमत्कृत ही नहीं किया वरन् उन्हें उत्ते-जना तथा चेतना प्रदान की । दूसरे उसे आधुनिक समाज की अस्त-व्यस्तता को तर्क-रूप में समक्तना होगा श्रीर जहां ये दोनों बातें सम्भव हुईं प्रगति-वादी साहित्य की श्रविरत्न धारा फूट निकलेगी । संचेप में, यह कहना श्रसंगत न होगा कि अपने सम्यक् अध्ययन तथा अनुभव के उपरान्त प्रगतिशील लेखक हमारे वर्तमान समाज की गुत्थियों को सुलक्काने का प्रयत्न करेगा श्रीर हमारी सामाजिक चेतना को प्रेरणा प्रदान करेगा । श्रव प्रश्न यह उठता है कि हमारी सामाजिक गुरिथयों को सुलक्षाने वाला साहित्य श्रौर हमारे श्रस्त-व्यस्त राजनी-तिक तथा स्रार्थिक जीवन की भांकी दिखलाने वाला साहित्य क्या श्रेष्ठ श्रीर कलापूर्ण होगा ? क्या इस कार्य की पूर्ति श्रौर इस कर्त्तव्य-पालन में कला विदा नहीं ले लेगी ? क्या इस ग्राभार को वहन करने के फलस्वरूप साहित्य श्रेष्ठता के स्तर से गिर न जायगा? इस प्रश्न का समुचित हल हूं इने के लिए हमें साहित्य की परिभाषा पर पुनः ध्यान देना पड़ेगा श्रौर उसके तत्त्वों का पुनः समुचित विवेचन करना पड़ेगा।

## : ३:

कदाचित् यह सर्वसम्मत है कि श्रेष्ठ साहित्य-निर्माण् प्रगतिशील साहित्य के लिए श्रानन्द श्रावश्यक तस्व है। साहित्य तभी में कला का स्थान श्रेष्ठ श्रथवा महत्त्वपूर्ण होगा जब उसके श्रध्ययनोपरान्त हमें श्रानन्द की प्राप्ति हो, हमें उसके श्रध्ययन में श्राकर्षण दिखलाई दे। इसके साथ-साथ यह भी मानना पड़ेगा कि जो भी साहित्य श्रोर जो भी वस्तु कलात्मकता से परे होगी श्रोर श्रसंगत तथा श्रव्यवस्थित रूप में हमारे सम्मुख श्राष्ट्रगी हमें श्रानन्द न दे सकेगी। यदि वह ऐसे रूप में हमारे सम्मुख श्राई जिसमें हम उसकी श्रनेक न्यूनताश्रों को प्रत्यच देखेंगे तो वह हमें श्रीर भी श्रिष्य लगेगी श्रीर हम उससे विमुख हो जायँगे। इस लिए जो भी श्रेष्ठ साहित्य होगा उसके निर्माण में कला का प्रयोग श्रवश्य ही होगा; तभी उसमें श्रानन्ददायी तत्त्व विकसित होगा श्रन्यथा नहीं। यों तो जिन श्रेष्ठ लेखकों की कृतियाँ हम पढ़ते हैं हमें ऐसा श्राभास मिलता है कि उन्होंने सहज ही उसे लिख डाला होगा; उन्हें जरा भी परिश्रम नहीं करना पड़ा होगा। परन्तु सच बात तो यह है कि जो कलापूर्ण कृति हमारे सम्मुख प्रस्तुत की गई उसमें लेखक को सतत परिश्रम करना पड़ा है श्रीर उसकी सहज कलात्मकता सरलता से नहीं वरन् बहुत साधना के उपरान्त प्राप्त हुई है।

इसके साथ-साथ इस प्रश्न पर भी अनेक लोग सहमत हैं (विशेषतः पूर्व के देशों के मनुष्य) कि वर्तमान राजनीतिक जीवन तथा सामाजिक व्यवस्था परिवर्तित अथवा संशोधित किये बिना मानव का कल्याण नहीं होगा और मनुष्य-मात्र सुखी न रह सकेगा। आजकल तो यह धारणा केवल एक ही वर्ग के व्यक्तियों की नहीं वरन् अनेक देशों के चिन्तनशील शिचकों तथा विचारकों ने यह मत प्रकट किया है कि वर्तमान राजनीतिक तथा सामाजिक व्यवस्था इसी रूप में बहुत दिनों नहीं चलने की; उसमें परिवर्तन अवश्यमेव होगा, आज हो या कल।

उपयु क दो सिद्धान्तों के साथ-साथ यह भी सिद्धान्त मान्य होने लगा है कि हम अपने प्रतिदिन के जीवन में या तो कुछ सीखते चलते हैं या सिखलाते चलते हैं। हमारे अध्ययन की क्रिया-प्रतिक्रिया, चाहे हम उसका प्रत्यच्च रूप न भी देख पाएँ, सतत होती रहती है। किसी अध्यक्त रूप में हम दूसरों से बहुत-कुछ ज्ञान श्रीर अनुभव प्राप्त कर लेते हैं श्रीर उसी प्रकार दूसरों की अनुभव-प्राप्ति में भी सहायक होते हैं। इन तीन सिद्धान्तों के विवेचन के उपरान्त यह निष्कर्ष निकाला जा सकता है कि श्रेष्ठ साहित्य श्रानन्ददायी होगा, उसमें कला होगी तथा उसमें प्रभावित करने की शक्ति होगी। अब यह निश्चित करना शेष है कि कलापूर्ण तथा श्रानन्ददायी साहित्य किस प्रकार हमारी सामाजिक व्यवस्था को परिवर्तित करने में सहायक होगा। सिद्धान्त रूप में जब हमारे साहित्यक पठन-पाठन की क्रिया-प्रतिक्रिया श्रवश्यमेव होती रहती है तो प्रायोगिक रूप में वह किस प्रकार हमारी सामाजिक करने में सफल होगी।

वास्तव में यह जागृति हम में तभी श्राएगी जब साहित्य हमें फलप्रद रूप में प्रभावित करे, शिचित करे, प्रेरित करे।

इस तर्क से तो यह फल निकलता है कि साहित्य को प्रचारवादी होना

चाहिए, क्योंकि विना प्रचारवादी हुए वह प्रभावित तथा फलप्रद रूप में प्रेरित किस प्रकार करेगा ? तो क्या साहित्य को प्रचारवादी होना पड़ेगा ? इस प्रश्न का उत्तर स्पष्ट रूप में दिया जा सकता है—श्रेष्ठ साहित्य जो कला द्वारा उद्- बुद्ध है श्रीर जिसमें प्रेरित करने की शक्ति है, स्पष्टतः प्रचारवादी हो ही नहीं सकता।

तो क्या कला का प्रचारात्मक होना उसके लिए फलप्रचार का प्रश्न प्रद न होगा ? इसके पहले हमें इस प्रश्न का उत्तर
हूँ इना श्रावश्यक है कि प्रचारवाद है क्या । प्रचारवाद
वास्तव में, विचारों तथा नीति को रूढ़ि के पाश में कस देने की न्यवस्था-मात्र
है । इसके द्वारा राष्ट्रों के विधायकों ने श्रनेक राजनीतिक तथा सामाजिक नारों
का निर्माण किया—उदाहरणार्थ पिछले युद्ध में जर्मन तानाशाह ने यह घोषित
किया कि "यहूदी राष्ट्रीयता के घोर शत्रु हैं", "यहूदियों को नष्ट किये बिना
कोई राष्ट्र उन्नति नहीं कर सकता ।" वास्तव में ऐसा है या नहीं, इसमें तर्क
है या नहीं, इस श्रोर कोई ध्यान नहीं देता, क्योंकि विचार तथा नीति रूढ़ि
के पाश में जकड़कर इन नारों के रूप में प्रस्तुत कर दिये गए हैं । इस प्रकार
का प्रचारवाद साहित्य के चेत्र में सम्भव नहीं; यह सम्भव है केवल राजनीति
के चेत्र में । साहित्य-चेत्र में यह कहना सम्भव नहीं कि 'महाकान्य-रचना राष्ट्रीयता का हनन करेगी' श्रथवा 'गीत-कान्य मानवता का शत्रु है ।' इस प्रकार के
नारे प्रचारवादी लगाता है, साहित्यकार नहीं ।

कुछ साहित्यकारों का आमक कथन है कि साहित्य को समाज में कियाशीलता लाने का प्रयत्न करना चाहिए; केवल भावुक अथवा भावपूर्ण कान्य-रचना ही हमारे समाज के लिए हितकर नहीं; उसे हमें कार्य की श्रोर अप्रसर करने वाला होना चाहिए। इस विचार के पोषक आजकल बहुत हैं लथा बढ़ भी रहे हैं और इसी के आधार पर अनेक आलोचक आलोचना भी लिखने लगे हैं। यदि वास्तव में यह सिद्धान्त श्रेष्ठ तथा मान्य है तो यह बहुत आश्चर्य की बात है कि प्रायः सभी श्रेष्ठ लेखक, कलाकार तथा विचारक—दो-चार को छोड़कर—नितान्त निश्किय जीवन व्यतीत करते रहे हैं। हो सकता है कि ऐसा भविष्य में न हो परन्तु अब तक देखा तो यही गया है कि मनुष्य की भावनाएँ तथा उसकी विचार-श्रृङ्खला उसके कर्म में अत्यन्त बाधक रही हैं श्रोर भावना-संसार में अमण करता हुआ प्राणी कियाशीलता से बहुत दूर रहा है। भावनाएँ तथा विचार कार्य को छिएठत करते हैं, हमें कार्य की श्रोर अग्रसर नहीं करते। किसी विचारक ने ठीक ही कहा है कि साहित्य से हम

वायुयान-चालक का काम नहीं ले सकते। ऐसी दशा में प्रगतिवादी लेखक का श्रादर्श क्या होना चाहिए, उसे श्रपनी साहित्य-साधना किस प्रकार श्रारम्भ करनी चाहिए, इस विषय में मार्क्सवाद के प्रसिद्ध विचारक तथा प्रसारक का कथन उल्लेखनीय है। उनका कथन है कि उपन्यासकार श्रथवा कवि श्रपने राजनीतिक विचारों का प्रसार करने के लिए स्वतन्त्र तो अवश्य है और उसे शिचा भी देने का पूर्णाधिकार है परन्तु उसकी शिचा अन्यक्त रूप में होनी चाहिए: वह कथावस्त, कार्य, घटनात्रों इत्यादि में ही अन्तर्हित होनी चाहिए। उसे इस बात का अधिकार नहीं कि वह भावी इतिहास के जटिल प्रश्नों का उत्तर दो टूक दे दे या उनका सुलभाव प्रस्तुत करे। कलाकार का आशय तथा उसके विचार जितने ही श्रव्यक्त रहेंगे उतनी ही उसकी कला की रचा होगी। मार्क्सवाद के प्रथम प्रचारक लेनिन भी ठीक इसी विचार के थे। वे भी कला द्वारा क्रान्ति का न तो प्रचार चाहते थे और न उसके आदर्शों का प्रति-पादन। कहा जाता है कि प्रसिद्ध गायक बीठोवेन के सुमधुर गीत उन्हें इतने प्रिय थे कि वे सब-कुछ भूलकर उसी को सुना करते थे ख्रौर ख्रपने प्रचार कार्य में बाधा पड़ते देख उन्होंने उसका सुनना बन्द कर दिया था। उनका साहि-त्यिक स्रादेश यह था कि कलाकार को क्रान्ति का प्रतिबिम्ब प्रस्तुत करना चाहिए। कलाकार उसका दर्पण-मात्र होना चाहिए; उसे दर्शकों को देखने पर बाध्य करना चाहिए; उसे ऋपनी शब्द-शक्ति द्वारा पाठकों के कानों में प्रतिध्वनियाँ गुंजरित करनी पहेंगी; उन्हें श्रनुभूति ग्रहण करने योग्य बनाना होगा; उन्हें उन्हीं की ब्राँखों से रहस्यों को हृदयंगम कराना होगा। कला का यही धर्म भी है। उसका धर्म प्रचारवाद नहीं, उसे केवल अनुभूति देना ही श्रेयस्कर है। सभी श्रेष्ठ लेखक श्रनुभूति-दाता हुए हैं श्रौर जो लेखक श्रेष्ठ वनना चाहें उन्हें भी केवल यही प्रयत्न करना होगा कि लोगों का श्रनुभव-संसार विस्तृत हो; उनकी ऋाँखों में ज्योति श्राये, उनके हृदय में स्पन्दन हो। कलाकार का प्रमुख ध्येय यही है कि वह निष्काम रूप से सतत् सामाजिक तथ्यों का विवेचन देता जाय; पाठकों के हृदय में प्रवेश पाता जाय; उन्हें जीवन-सत्य का श्रनुभव कराता जाय।

श्रमिक-वर्गीय साहित्य-रचना की कठिनाई कुछ प्रगतिशील लेखकों का विचार है कि साहित्य का मूल श्राधार श्रमिक वर्ग का ही जीवन होना चाहिए। किसानों तथा मजदूरों के ही दुःख-दर्द की गाथा तथा उनके भावी उत्थान के स्वर्ण-युग का

१. फ्रेडरिक एन्गेल्स

प्रदर्शन ही काव्य तथा कला के लिए हितकर है। श्रमिक-वर्ग द्वारा तो इस प्रकार का साहित्य शायद ही लिखा जा सके, इसलिए जो भी लेखक हो उन्हें यही श्राधार श्रपनाना चाहिए। इस विचारधारा के पोपक यह स्पष्टतया नहीं वतला पाते कि श्रमिक-वर्ग के जीवन के किन पहलुश्रों को साहित्यकार प्रदर्शित करे; उनके जीवन-सम्बन्धी किन प्रश्नों पर प्रकाश डाले; इस साहित्यिक प्रयास की शैली कैसी हो। फलतः इस प्रश्न पर श्रमेक श्रामक विचार फैले हुए हैं।

यदि स्चम दृष्टि से देखा जाय तो साहित्यकार यदि यह न कर मध्यम वर्ग के जीवन की तर्कहीनता तथा उनकी विषम परिस्थितियों का उल्लेख करता हुआ, पूँजीवादी समाज की हृद्यहीनता तथा उनके आध्यात्मिक थोथे-पन का विश्लेषण करे तो श्रमिक-वर्ग का जीवन अपने-आप हो उसकी परिधि में आ जायगा। अभिजात-वर्ग, पूँजीपति, मध्यम-वर्ग तीनों के सम्बन्ध का प्रकाश विना श्रमिक-वर्ग का सहारा लिये सम्भव नहीं। प्रगतिशील लेखक जब वर्तमान जीवन की जिटलता तथा उसकी विषमता पर प्रकाश डालेगा, जब वह आज के मनुष्य का विलाप और सन्ताप, आग्रह और दुराग्रह, भय और प्रीति, हुन्ह तथा विग्रह का उल्लेख करने का प्रयत्न करेगा तो उसे साहित्यक ईमानदारी उत्कृष्ट रूप में बरतनी पड़ेगी और उसकी शैली प्रचारवाद की शैली न होकर श्रेष्ठ साहित्य की शैली होगी। उसमें कला होगी; उसमें श्रेष्ठ साहित्य की प्राण-प्रतिष्ठा होगी।

इस सम्बन्ध में हमें यह न भूलना चाहिए कि साहित्य के छादि काल से ही समाज उसका प्रिय विषय रहा है। केवल बीसवीं शती ने ही समाज पर प्रहार-पर-प्रहार नहीं किये; बहुत दिनों से उसे छनेक प्रहार सहने की छादत सी पढ़ गई है। ग्रंग्रेजी साहित्य में चॉसर ने धर्माधिकारियों तथा भिच्चिणियों की हँसी उड़ाई, मिल्टन ने ईसाई धर्माध्यच पोप तथा उसके छनुयायियों को क्या नहीं कहा; पोप तथा गे जैसे कवियों ने किस पर व्यंग्य-बाण नहीं बरसाए; शेली ने समाज के शोपकों को कौनसे छपशब्द नहीं कहे; डिकेन्स तथा बटलर ने समाज के कौनसे विकृत छंग छोड़ दिए। इब्सेन तथा शॉ, लारेंस तथा मॉम ने क्या उठा रखा। समाज पर प्रहार की परम्परा बहुत पुरानी है। हां, देखना केवल यह है कि इस प्रहार में चोट किसे छौर कैसी पड़ती है। चोट जितनी ही छब्यक्त होगी, उतनी ही गहरी होगी, उतनी ही उसमें तिलमिला देने की शक्ति होगी। यह प्रचारवाद से सम्भव नहीं; यह सम्भव होगा श्रेष्ठ कला से। लेखक-वर्ग का उत्तरदायित्व ऐसी परिस्थित में छौर भी बढ जाता

है। उसके एक श्रोर तो सस्ते, कुरुचिपूर्ण साहित्य का ढेर है श्रौर दूसरी श्रोर राजनीतिक दलों का प्रचारवाद मुँह फैलाए बैठा है। एक श्रोर पूँजीपित श्रपनी श्रचय पूँजी को कालान्तर के लिए श्रचय बनाना चाहते हैं श्रौर दूसरी श्रोर शोषितों का हृदय-विदारक चीत्कार ऊपर उठ रहा है। संसार धनजनित लालसा श्रौर लिप्सा में गोते खा रहा है; चिरत्रहीनता श्रपना तारडव-नृत्य कर रहो है; गरीबो, भूख, महामारी मानव को पीसती चली जा रही हैं। लेखक को यह विश्वास होना चाहिए कि लेखनी तलवार से कहीं श्रिषक शिक्तशालिनी है। उसमें वह दैवी शिक्त है जिसके सामने विशाल साम्राज्यों के सम्राटों ने घुटने टेक दिये हैं। लेखक को बस श्रपना उत्तरदायित्व पहचान भर लेना है। उसका मार्ग प्रशस्त है—उसे मानवता का फंडा ऊँचा करना है; उसे मानवता को हिमालय के उच शिखर पर बिठलाकर मनुष्य मात्र से उसकी पूजा करानी पड़ेगी।

साहित्य का वर्गीकरण प्रगतिवादी आलोचना के विवेचन के सम्बन्ध में यह पुनः आवश्यक होगा कि साहित्य के वर्गीकरण पर प्रकाश डाला जाय। साधारणतया साहित्य का वर्गी-करण दो भागों में होता आया है—पहले वर्ग का

साहित्य सौन्दर्यात्मक अथवा व्यक्तिवादी होगा और दूसरे वर्ग का उपयोगा-तमक अथवा बाह्यवादी कहलाएगा। यह वर्गीकरण आज का नहीं वरन् काफी पुराना है और इसका आधार मानवी अनुभव है। मानवी अनुभव भी दो प्रकार के होंगे—एक होगा सौन्दर्यानुभूति से सम्बन्ध रखने वाला और दूसरा होगा उपयोगी अथवा दिन-प्रतिदिन के प्रयोग में आने वाला। इन्हीं दोनों अनुभवों के आधार पर विचारकों ने साहित्य को भी बाँट दिया जिसके फल-स्वरूप हमारे सम्मुख दो प्रकार का साहित्य आविभू त हुआ।

क्या समन्वय सम्भव है श्रब प्रश्न यह उठता है कि क्या ये दोनों वर्ग इतने श्रवग हैं कि उनका समन्वय नहीं हो सकता ? क्या सौन्दर्यात्मक साहित्य पर हम उपयोगिता का श्राभार नहीं रख सकते ? क्या सौन्दर्यात्मक साहित्य केवल

सौन्दर्य की हो अनुभूति दे श्रोर कोई श्रन्य कार्य उससे सम्भवतः न लिया जाय ? क्या सौन्दर्यात्मक साहित्य पर उपयोगिता का भार रखने पर उसकी शक्ति श्रथवा महत्ता कम हो जायगी ? इसके विपरीत यह प्रश्न भी पूछा जा सकता है कि क्या उपयोगी साहित्य सौन्दर्यानुभूति दे ही नहीं सकता ? क्या उसे केवल उपयोगी होने का श्रिधकार है श्रन्य कुछ भी नहीं ? वास्तव में,

त्राधिनिक त्रालोचना-जगत् इन्हीं प्रश्नों का उत्तर हुँ इने में व्यस्त है श्रीर जैसे-जैसे उत्तरों में विभिन्नता बढ़ती जाती है वैसे-ही-वैसे श्रन्यान्य वादों का जन्म होता जाता है।

यदि वास्तविक रूप में देखा जाय तो जो भी सौन्दर्यानुभूति हमें होती है उसका खोत या तो कोई वस्तु होगा, अथवा उस वस्तु का कोई विशिष्ट गुण होगा जिसे हम मूल्यवान् समक्तेंगे, अथवा कोई मानसिक या भावपूर्ण स्थिति होगी जिससे हम आकृष्ट होंगे। परन्तु प्रश्न यह है कि इस प्रकार की अनुभूति का प्रयोजन क्या है? क्या सौन्दर्यानुभूति दे देना ही उसका लच्य है क्या इसो में उसकी सफलता है? क्या यही उसका जीवनोहेश्य है अन्यथा कुछ नहीं! संनेप में प्रश्न यह है कि क्या इन दोनों वर्गों का साहित्य प्रथक् ही रहे; क्या दोनों में समन्वय न आने पाए? क्या इन दोनों वर्गों के प्रथक् रहने में ही साहित्य तथा साहित्य के पाठकों का कल्याण है? क्या इन दोनों में समन्वय की सम्भावना अथवा आवश्यकता नहीं?

यिद इस मूल प्रश्न का उत्तर हम तर्कपूर्ण रीति से तथा सप्रमाण निकाल लें तो आलोचना-चेत्र के अनेक जटिल प्रश्न अपने-आप ही हल हो जायँगे।

यदि हम पिछले प्रश्न के उत्तर में यह कहें कि दोनों इिन्द्रियवाद का जन्म वर्गों का साहित्य पूर्णतः प्रथक् होना चाहिए श्रौर दोनों का समन्वय वांछित नहीं तो इसके फलस्वरूप सौन्दर्यवाद श्रथवा 'कला, कला के ही लिए हैं' सिद्धान्त का जन्म होगा। हम यह सिद्धान्त मानने पर वाध्य होंगे कि पार्थिव श्रानन्द-प्राप्ति ही हमारा जीवनध्येय हैं जिसके फलस्वरूप साहित्य का लच्य केवल श्रेष्ठ श्रभिन्यंजना रह जायगा; श्रौर श्रालोचना-चेत्र में इन्द्रियवादी-साहित्य का जन्म होगा श्रौर श्रभाववाद की मान्यता बढ़ेगी।

इस प्रकार का इन्द्रियवादी साहित्य न्तनता की खोज में विह्वल रहेगा श्रोर पाठकवर्ग के हृदय में केवल कुछ प्रभावों को श्रंकित कर देने में ही श्रपनी सफलता समभेगा। जिन वस्तुश्रों का वह निरीत्तण करेगा उसका किसी श्रन्य वस्तु से सम्बन्ध वह सहन न कर सकेगा; उसे वह पूर्णत्या पृथक, एकाकी रूप में ही देखने का प्रयत्न करेगा। जब वह किसी सौन्दर्यपूर्ण वस्तु हारा श्राकर्षित होगा तो वह उस वस्तु के पिछले श्रथवा श्रगले इतिहास श्रथवा उसकी रूप-रेखा का कोई भी मुल्य नहीं समभेगा; उसके लिए इतना ही पर्याप्त होगा कि वह वस्तु सुन्दरतम है। इस दृष्टकोण को सतत श्रपनाने के

फलस्वरूप एक समय ऐसा श्राएगा जब कि साहित्य शक्तिहीन हो जायगा श्रीर इसके बाहुल्य के कारण साहित्यिक श्रजीर्ण होने की पूरी सम्भावना रहेगी।

साधारणतया, यदि देखा जाय तो सौन्दर्यात्मक अनुभूति तथा उपयोगी कार्यों में गहरा सम्बन्ध है। वस्तुतः उपयोगी कार्यों के फलस्वरूप ही
सौन्दर्यात्मक अनुभूति की प्राप्ति होगी और इस तर्क के अनुसार आनन्द तथा
प्रसन्नता जीवनोपयोगी कार्यों के द्वारा ही मिलेगी। जो आलोचक केवल इन्द्रियवाद अपनाएगा वह सौन्दर्यात्मक तथा प्रयोगात्मक वस्तुओं के सम्बन्ध में
वैषम्य प्रस्तुत कर देगा। उसके लिए आनन्द-प्राप्ति ही जीवनोदेश्य हो जायगा
और यदि यह सिद्धान्त, आलोचना-चेत्र में प्रयुक्त होगा तो आलोचक का
केवल यही कार्य रह जायगा कि वह इन्द्रियगम्य प्रभावों को अपनाए और
उनकी अभिन्यित कर सन्तुष्ट हो जाय। उसकी दृष्टि में साहित्य का कार्य
आनन्दानुभूति देना ही रहेगा—केवल यही कि हमारी इन्द्रियाँ अत्यन्त तीव
रूप में अनुभव करने की शक्ति पाएँ और हमारा अनुभूति चेत्र प्रशस्त रहे।
उसके लिए यह आवश्यक नहीं रह गया कि वह साहित्याध्ययन के फल का

प्रभाववादी श्रालोचक को, जैसा हम पिछले प्रकरण प्रभाववाद में प्रमाणित कर चुके हैं, कलात्मक वस्तुश्रों के प्रभाव को ग्रहण करने में सतत तत्पर रहना पड़ेगा। उसके

लिए अध्ययन तीव-अनुभूति मात्र होगा और वह अपना निर्णय आनन्द रूप में ही प्रकट कर सकेगा, इसके अतिरिक्त वह कुछ और नहीं कह सकेगा; वह दुछ और कहना भी नहीं चाहेगा। उसका आदर्श यही रहेगा कि प्रत्येक व्यक्ति उसी के समान प्रभाव प्रहण करने में पटु हो जाय; यही उसका आलोचनादर्श होगा। उसका यह विश्वास-सा होगा कि नैतिकता-प्रसार अथवा समाज-हित के लिए काव्य का प्रयोग न तो सम्भव है और न हितकर; काव्य की मर्यादा काव्य मात्र ही रहने में है। काव्य द्वारा नैतिकता-प्रसार वैसा ही होगा जैसा ज्योतिषी से घर बनवाने का काम लिया जाय।

त्रालोचकों का यह भी विचार है कि जो न्यक्ति किव का जीवन-वृत्त श्रथवा उसके जीवन-काल की सामाजिक पृष्ठ-भूमि का श्रध्ययन कर श्रालोचना लिखना श्रारम्भ करता है वह श्रालोचना नहीं लिखता; वह या तो इतिहास लिखता है श्रथवा समाज-शास्त्र का विवरण देता है। उसकी श्रालोचना श्रालो-चना नहीं। इस सिद्धान्त को मानने के फलस्वरूप इस वर्ग का श्रालोचक कला तथा श्रन्यान्य सामाजिक कार्यों का सहज सम्बन्ध तोड़ देता है श्रीर कला को केवल कुछ प्रभावों के श्रंकन का माध्यम मात्र बना देता है श्रीर उसकी श्रालोचना भी सामाजिक प्रगति की व्यापक मूल धारा से कहीं दूर जा पड़ती है। इसका फल यह होता है कि कलाकार केवल श्रपनी इन्द्रियानुभूति व्यक्त कर चुप हो जाता है। श्रीर जिस दिव्य परी-देश का उसने निर्माण कर दिया है यदि उसकी सत्यता उसकी श्रनुभूति की सत्यता से मेल खाती है तो वह सफल कलाकार है। यह श्रालोचना-प्रणाली न तो कला के मूल तत्त्वों का लेखा रखती है श्रीर न जो सामाजिक तथ्य उसमें निहित हैं उन्हीं को महत्त्व देती है। यह प्रणाली श्रालोचना पर केवल एक उत्तरदायित्व रखती है—प्रभावों का श्रेष्ठ श्रंकन। वह विचार-तत्त्व पर ध्यान ही नहीं देती, श्रीर इन्द्रियगम्य प्रभावों तथा मानसिक विचारों के पार्थक्य को किंचित् मात्र भी नहीं समक्तती। वह यह समक्तने का प्रयत्न ही नहीं करती कि जो विचार श्रथवा भाव कविता में प्रस्तुत किये गए हैं सहज, सम्भव तथा स्वाभाविक हैं या नहीं; उनका कुछ सूल्य श्रथवा महत्त्व है या नहीं। उसके लिए यही पर्याप है कि कविता ने कोई दिव्याभास प्रस्तुत किया श्रथवा नहीं।

स्पष्ट है कि उपर्युक्त ग्रालोचना-प्रणाली कुछ थोड़े-से श्रेष्ट-वर्ग के ही त्रालोचक ग्रपनाएँगे, क्योंकि 'कला कला ही के लिए हैं' सिद्धान्त मानने वाले कला के व्यापक स्वरूप को ग्रत्यन्त संकुचित कर देते हैं; उसे जीवन से दूर ले जाते हैं। परन्तु यह ग्रवश्य ध्यान में रखना पड़ेगा कि इतना होते हुए भी सौन्दर्यानुभूति का स्थान ग्रालोचना में ग्रवश्य रहेगा; हाँ, इतनी मात्रा में नहीं कि उसके ग्रन्य तस्वों पर परदा पड़ जाय। श्रेष्ठ ग्रालोचना-प्रणाली के लिए दोनों एकांगी दृष्टिकोण घातक होंगे।

शिचात्मक साहित्यादर्श का प्रभाव जिस प्रकार काव्य की सौन्दर्यानुभूति प्रदान करने की शक्ति पर श्रत्यधिक जोर देने पर एक विषम श्रालो चना-प्रणाली का जन्म हो गया उसी प्रकार साहित्य के उपयोगी रूप पर भी श्रद्यधिक महत्त्व देने के कारण एक विशेष प्रकार के साहित्य का बोलबाला हो

जायगा। यह साहित्य होगा शिचात्मक साहित्य। जिस प्रकार से राजनीति के चेत्र में गरम-दल के व्यक्ति श्रपने सिद्धान्तों को चरम सीमा तक ले जाने में नहीं हिचकते उसी प्रकार शिचात्मक साहित्य-चेत्र के कुछ प्रगतिशील श्राली-चक श्रपने प्रगतिवादी विचारों को भी चरम सोमा तक ले जाकर साहित्य-निर्माण के कुछ नियम निर्धारित करने लगते हैं। उनका विचार है कि श्रालोचना तथा साहित्य में जब तक क्रान्ति नहीं श्राएगी, साहित्य की प्रगति होगी ही नहीं। क्रान्तिवादी साहित्यकारों के, साधारण रूप में, दो वर्ग बन गए हैं।

पहले वर्ग के आलोचक नितान्त तर्कहीन होंगे और केवल कछ विशे-पणों के बल पर श्रालोचना की सृष्टि करना चाहेंगे। वे साहित्य में विचार-तत्त्व के घोर विरोधी रहेंगे ख्रौर सभी चिन्तनशील भावनार्ख्यों को निकृष्ट, मध्यम-वर्गीय गुट का अमूर्त तथा आदर्शात्मक सिद्धान्त प्रमाणित करने की चेण्टा करेंगे। उनका साहित्य-सिद्धान्त सरलता को सर्वश्रेष्ठ ग्रण समभेगा जिसके कारण निर्मित साहित्य कभी-कभी अत्यन्त हीन अथवा तुच्छ दिखाई देने लगता है। गीतों में वे श्रमजीवियों के खन श्रीर पसीने से लथ-पथ जीवन का दिग्दर्शन चाहेंगे: वे श्रमजीवी को श्रादर्श स्तर पर लाकर उसी की पूजा-श्चर्नना श्चारम्भ कर देंगे श्चौर श्रमजीवी-लेखक श्रथवा साहित्यकार की ही युग-निर्माता के नाम से पुकारोंगे। फलतः जो भी चित्र उनका काव्य प्रस्तुत करेगा उसका रंग गहरा श्रीर गाड़ा होगा श्रीर संतु ितत दिष्टकोण पीछे छूट जायगा। इस कार्य में जनता अथवा शोषित-वर्ग को प्रधानता दी जायगी स्रोर लेखक-वर्ग का यह अट्टट विश्वास रहेगा कि वह क्रान्तिवादी तथा श्रमिक जन-वादी साहित्य श्रेष्ठ, सौन्दर्ययुक्त तथा दिन्य स्तर का होगा श्रौर इसके निर्माण में यह ग्रावश्यक नहीं कि लेखक देश ग्रथवा समाज के पिछले साहित्य से किंचित मात्र भी सम्बन्ध बनाए रखे। सभी पुराने सम्बन्धों को तोड़ देने ही से उसकी प्रगति सम्भव होगी। यह वर्ग इस तथ्य को मानता ही नहीं कि न्त्रादि काल से लेकर त्राज तक के साहित्य में अनेक धाराएँ प्रवाहित हुई और यह सब की समष्टि का ही फल है कि आज का साहित्य अपनी मानवी रूप-रेखा बनाये हए है।

दूसरा वर्ग उन श्रालोचकों का है जिनकी धारणा है मार्क्सवादी त्रादर्श कि साहित्य श्रर्थ-शास्त्र का पदगामी है श्रीर श्रर्थ-शास्त्र के ही इशारों पर उसकी रूप-रेखा बनती-

विगड़ती छाई है। इस सिद्धान्त के प्रचारकों को मार्क्सवादी नाम मिला है छोर वे साहित्य की छालोचना कुछ बाह्य सिद्धान्तों के ही छाधार पर करते हैं। मार्क्स के छर्थ-शास्त्रीय सिद्धान्तों हारा ही वे उपर्युक्त सिद्धान्त की पृष्टि करेंगे। मार्क्स का कथन था कि दर्शन-शास्त्रियों ने संसार को छनेक रूप से समक्तने तथा उसके तथ्यों को प्रकाशित करने की चेष्टा-मात्र की है; प्रश्न है संसार को बदलने का। इस उक्ति को साहित्य पर लागू करने पर यह प्रमा-

१. थीसिस स्रॉन फेवर बाख

णित होगा कि मध्यम-वर्गीय साहित्य ने संसार की केवल प्रतिच्छाया प्रस्तुत की; श्रमिक-वर्ग का साहित्य उसको वदलने में दत्तचित्त होगा तभी साहित्य की उन्नति तथा वृद्धि होगी। इसके साथ-साथ मार्क्स का यह भी उत्कृष्ट सिद्धान्त था कि वचन तथा कर्म, सिद्धान्त तथा कार्य दोनों में सामंजस्य श्रनिवार्य है। फलतः श्रमिक-वर्गीय-साहित्य कार्य करने का श्रादर्श सबके सम्मुख रखेगा। वास्तव में कार्य ही साहित्य का श्राधार होगा।

इस स्थल पर हम अपने पुराने प्रश्न पर विचार करेंगे—'क्या दोनों वर्गों (सौन्दर्यात्मक तथा उपयोगी) के साहित्य में साम्य उपस्थित किया जा सकता है ?' इसका उत्तर कुछ आलोचकों के अनुसार स्वीकारात्मक होगा। इनका कथन है कि क्रान्तिवादी अमिक-वर्गीय आलोचक यह कभी नहीं चाहता

१. ग्ररस्त् की प्राचीन ग्रालोचना-पद्धित दुःखान्तकी (देखिए—'नाटक की परख') द्वारा प्रसारित भय तथा करुणा की सहायता से दर्शक वर्ग की भावनात्रों का पिरमार्जन तथा सन्तुलन वांछित सममती थी। वास्तव में यह सिद्धान्त ऐसे समाज का सिद्धान्त था जिसे जीवन में ग्रवकाश-ही-ग्रवकाश था ग्रौर कुछ करना-धरना नहीं था। यूनानी समाज समय व्यतीत करने के लिए नाटक देखता था ग्रौर भय तथा करुणा के प्रसार द्वारा ग्रपनी भावनात्रों का पिरमार्जन तथा सन्तुलन कराके घर लौटता था। उसका समस्त कार्य दास-वर्ग किया करता था ग्रौर समाज का काम चलता रहता था।

श्रमिक-वर्गीय साहित्यकार ऋरस्त् द्वारा प्रतिपादित परिमार्जन तथा सन्तु-लन सिद्धान्त को मानता तो ऋवश्य है परन्तु उसका विश्वास है कि श्रमिक-वर्गीय साहित्य में एक ऋन्य श्रेष्ठ गुण् भी रहेगा जो साहित्य को ऋौर भी ऊँचा उठाएगा। यह गुण् होगा वचन तथा कर्म में सामंजस्य की स्थापना ऋौर इस नवीन तत्त्व के कारण साहित्य की ऋौर भी वृद्धि होगी। इस नवीन तत्त्व को हम संघर्ष नाम से पुकार सकते हैं।

वर्ग-संवर्ष ही मार्क्स के प्रगतिवादी सिद्धान्तों का मूल आधार है श्रौर प्रगतिवादी साहित्य-निर्माताश्रों को यह श्रादेश मिला कि वर्ग-संघर्ष को साहित्य की सहायता द्वारा तीत्र करना तथा उसके उत्कर्ष में सहयोग देना उनका महान् धर्म है। वास्तव में, साहित्य-चेत्र में, संघर्ष की भावना श्रर्थ-शास्त्र तथा संस्कृति के चेत्र से ही श्राई है श्रौर साहित्य को वर्ग-संवर्ष-चेत्र का सफल श्रस्त्र बनाने की धारणा भी बहुत नई नहीं। प्रगतिशील श्रालो-चकों का विचार है कि इस प्रयोग में साहित्य की चित्र जरा भी नहीं होगी श्रीर वह श्रपने पूर्ण रूप में जीता-जागता तथा सम्पन्न रहेगा।

कि साहित्य-निर्माण में कला का प्रयोग हो ही नहीं। उसमें कला का प्रयोग स्रवश्य होना चाहिए और यह वांछित तथा श्रेयस्कर भी है। परन्तु केवल कला ही उसके लिए पर्याप्त नहीं; उसमें कुछ और भी होना चाहिए। उस कला को चाहिए कि वह क्रान्ति की भावनाओं का पोषण करे और ऐसे चित्रों का निर्माण करे जिससे क्रान्ति का सुनहला स्वप्न साकार होता जाय। इसके विपरीत यह भी विचारणीय है कि यदि क्रान्तिवादी साहित्यकार कोरी क्रान्ति की स्रावाज उठाएगा और कला का किंचित् मात्र भी प्रयोग न करेगा तो उसकी स्रावाज मरुस्थल की स्रावाज समान होगी; उसमें न तो कोई प्रतिध्वनि होगी और न स्राकर्षण। उसका क्रान्ति-स्वप्न भी स्वप्न ही रह जायगा; उसमें मरुस्थल की मृग-तृष्णा मात्र होगी। साहित्य-निर्माण में कला का प्रयोग स्रान्वार्य होगा। यह तो सर्वसम्मत है कि साहित्य-निर्माण में कला का प्रयोग स्रान्वार्य होगा। यह तो सर्वसम्मत है कि साहित्य-कार का उद्देश्य कला को मानवता की सेवा में लगाना है; उसे मनुष्य को पलायनवाद का मार्ग दिखलाने में प्रयुक्त न करना चाहिए। कला मानव की सेविंका है, स्वामिनी नहीं।

परन्तु विशुद्ध मार्क्सवादी श्रालोचक-वर्ग इस विचार से सहमत नहीं। उनका कथन है कि जब वे सौन्दर्य-शास्त्र के मूल स्रोत तथा उसकी प्रगति का इतिहास देखते हैं तो यह सत्य दृष्टिगत होता है कि उसके मूल में भी कुछ जिटल सामाजिक तथा श्रार्थिक प्रश्न निहित हैं। वास्तव में उसका मूल स्रोत सामाजिक तथा श्रार्थिक प्रश्नों से श्राच्छादित है श्रीर श्रमिक-वर्गीय साहित्य से उसका साम्य नहीं बैठ सकता। वह सामन्तवाद तथा पूँजीवाद के तत्त्वावधान में जनमा श्रीर विकसित हुश्रा है श्रीर श्रमिक-वर्गीय साहित्य से उसका भाई-चारा कैसा! यदि दोनों विभिन्न वर्गों में साम्य बैठाया जायगा तो वह स्वाभाविक कदापि नहीं होगा; केवल ऐसा ज्ञात होगा कि सौन्दर्यात्मक सिद्धान्तों पर उसकी थोप-थाप की गई है।

प्रगतिशील श्रालोचक प्रायः यह कहते सुने जाते हैं
प्रचारवाद का प्रश्न कि समस्त साहित्य प्रचारवादी रहा है श्रीर रहेगा।
वे यहाँ तक विश्वास करते हैं कि प्रायः सभी पुराने
साहित्यकार प्रचारक हुए हैं श्रीर प्रचार की भावना से ही प्रोत्साहित होकर
उन्होंने साहित्य-रचना की। संसार के श्रेष्ठ-से-श्रेष्ठ लेखकों पर भी उन्होंने यही
सिद्धान्त श्रारोपित किये। इस दृष्टि से उन्होंने शेक्सिपयर समान महान् नाटककार तथा डिकेन्स समान श्रेष्ठ उपन्यासकार को भी प्रचारक ही माना है श्रीर
उनकी रचनाश्रों को प्रचारवाधी ठहराया है। उन्होंने यहाँ तक कह ढाला है कि

१ देखिए 'काव्य की परख'

शेक्सिपयर की सर्वश्रेष्ठ रचनाएँ श्रंग्रेजी साम्राज्यवाद को पोषित करने के लिए लिखी गईं श्रोर डिकेन्स की रचनाएँ श्रपने समय का वास्तविक प्रतिविम्ब प्रस्तुत करने के लिए प्रकाशित की गईं। इसी में दोनों कलाकारों की महत्ता है।

वास्तव में, इस कोटि के ग्रालोचक यह सुला देते हैं कि मानवी ग्रमुभवों की धारा प्राचीन काल से ग्राज तक समान रूप से प्रवाहित हो रही है। कुछ ग्रमुभव ऐसे हैं जिनकी सदा पुनरावृत्ति होती ग्राई है ग्रोर होती रहेगी। जो ग्रमुभव किसी व्यक्ति को एक हज़ार वर्ष पहले प्राप्त हुग्रा था वह पुनः ग्रमेक व्यक्तियों को वर्तमान काल में भी प्राप्त हो सकते हैं। ग्रंग्रेजी समाज ने, जो महारानी एलिजावेथ के काल में प्रतिष्ठित था, ऐसे व्यक्तियों को जन्म दिया जो उच्चाकांचा से प्रोत्साहित हुए, मानसिक ग्रनिश्चय के कारण विफल रहे , भेम तथा ईप्या के शिकार हो गए अग्रीर राष्ट्र-प्रेम में ग्रम्धे होकर ग्रपना जीवन खो बेठे । सम्भव है कि ऐसे ग्रव भी ग्रनेक व्यक्ति जीवित हैं जिनके सम्मुख वही प्रश्न प्रस्तुत हैं जो प्राचीन काल के नाटकों के पात्रों के सम्मुख प्रस्तुत थे। इन ग्रमुभवों की पुनरावृत्ति के ग्राधार पर ही ग्रनेक नाटकों की श्रेष्ठता निर्भर है।

इस विवेचन से स्पष्ट है कि हम श्राँखें वन्द कर किसी युग के साहित्य को सामन्तवादी श्रथवा रूढ़िवादी नहीं कह सकते। श्रनेक साहित्यिक रचनाएँ ऐसी हैं जिनमें मानवी श्रनुभव इस कोटि के हैं जो हर युग के व्यक्तियों के लिए सम्भव होंगे, उनकी महत्ता युग-युगान्तर तक बनी रह सकती है। चाहे वह समाज श्रथवा वह सामाजिक पृष्ठभूमि मिट ही क्यों न गई हो, ये श्रनुभव श्रच्य रहेंगे। इसके साथ-साथ यह भी भविष्यवाणी की जा सकती है कि श्राज के साहित्य में भी कुछ ऐसी श्रनुभूतियाँ हैं जिनकी पुनरावृत्ति भावी युगों में भी होती रहेगी श्रीर जिन-जिन कलाकारों ने उनका प्रकाश किया है उनकी महत्ता वैसी ही बनी रहेगी जैसे कुछ प्राचीन कलाकारों की श्राज तक बनी हुई है।

इस तथ्य को हमें नहीं भुलाना चाहिए। ग्रब प्रश्न यह उठता है कि क्या इन पूर्वोक्त विचारों का साम्य

१. मेकवेथ।

२. हैमलेट।

३. ऋोथेलो ।

४. जूलियस सीजर।

माक्सवाद तथा मार्क्स के ऋर्थ-शास्त्रीय सिद्धान्तों से बैठाया जा सौन्दर्यात्मक सिद्धान्तों सकेगा ? कदाचित् उत्तर स्वीकारात्मक रूप में ही देना पड़ेगा। मार्क्स के विवेचन के अनुसार राष्ट्र का समन्वय के इतिहास में एक ऐसा भी समय त्रा जाता है जब वहाँ की कला अपनी पराकाष्ठा पर होती है परन्तु यह कलात्मकता की धारा साधारण सामाजिक प्रगति की मूल धारा से पृथक्-सी रहती है श्रौर उसका कोई भी स्पष्ट सम्बन्ध समाज की गति-विधि से नहीं दिखलाई देता। ऐसी परिस्थिति में उदाहरणार्थ यह मानना पड़ेगा कि यूनानी कला का मूल स्रोत यूनानी जीवनादर्शों में निहित था; उनकी पौराणिक गाथाएँ ही उनको जीवन-दान देती रही हैं। परनतु श्राधुनिक श्रौद्योगिक युग में जहाँ ज्ञान-विज्ञान की छुत्रछाया में सभ्यता विकास पा रही है, उनकी पुनरावृत्ति कठिन ही नहीं वरन् श्रसम्भव भी होगी। इसलिए श्राधुनिक कलाकारों श्रथवा श्रालोचकों को प्राचीन त्रादशौँ तथा त्रनुभूतियों के आधार पर वर्तमान युग को सममने का प्रयत्न नहीं करना चाहिए; यदि ऐसा होगा तो निष्कर्ष आमक होंगे।

मार्क्स के श्रनुसार, मूलतः, हमारी कठिनाई यह नहीं है कि हम युनानी कला से उस समय की सामाजिक गति-विधि का सामंजस्य नहीं बैठा पाते। हम सामंजस्य बैठा तो अवश्य लेते हैं परन्तु यह समभने में प्रायः असमर्थ रहते हैं कि त्राखिर वह क्यों त्राज तक त्रादर्शवत् बनी हुई है त्रीर उसकी सौन्दर्यात्मकता द्वारा हम त्राज तक क्यों प्रभावित होते त्राए हैं। स्पष्ट है कि मार्क्स भी कला के बाह्यवादी श्रस्तित्व को मानते हैं। वे श्रन्य स्थल पर यह भी कहते हैं कि यूनानी स्वभावतः बालक थे श्रीर उनकी सभ्यता तथा संस्कृति मानवी सभ्यता तथा संस्कृति की सामाजिक बाल्यावस्था की प्रतीक थी, उसकी पराकाष्ठा थी। श्रीर जिस प्रकार प्रत्येक प्राणी श्रपने बाल्यकाल के जीवन को श्रेष्ठ तथा श्रानन्दपूर्ण सममकर बार-बार उसकी श्रोर देखता है उसी प्रकार मानव-जाति भी यूनानी सभ्यता में प्रकाशित अपने बाल्यकाल की श्रीर बारम्बार तृषित नेत्रों से देखती है। इस कथन से यह निष्कर्ष सहज ही निकलोगा कि मानवी समाज का वह श्रेष्ठ तथा आनन्ददायी बाल्यकाल आज-कल के जीवन से न तो सम्बन्धित ही है और न इस श्रौद्योगिक युग में उसका कोई प्रयोजन ही होगा। उसके द्वारा हम वर्तमान जीवन की जटिलतात्रों को न तो सुलक्का सकेंगे और न इस युग के विषम प्रश्नों का उत्तर ही उसके प्रकाश में द्वँ इ सकेंगे।

इस सम्बन्ध में एक श्रौर तथ्य विचारणीय है। साधारणतया यह देखा

जाता है कि साहित्य तथा ज्ञान की पुस्तकें जब काफी पुरानी हो जाती हैं और प्राचीनता की छाप उन पर डाल दी जाती है तो वर्तमान जीवन के लिए उनकी महत्ता बहुत-कुछ घटा दी जाती है। उपों-ज्यों वे दूर होते जाते हैं उनकी उपयोगिता कम होती जाती है और उन्हें हम उनकी सौन्दर्यात्मकता के लिए ही विशेषतः स्मरण रखते हैं। अपने निर्माण-काल में वे कितनी उपयोगी रही होंगी इसे हम प्रायः भूल जाने का प्रयत्न करते हैं या भूल जाते हैं। यह भी हो सकता है कि जिन प्रश्नों का हल उन्होंने प्रस्तुत किया या करने की चेष्टा की वे प्रश्न समय की गोद में सो गए। कभी-कभी समय की तीव धारा ने उन्हें अपने प्रवाह में निकाल फेंका और ज्यों-ज्यों हमारा समाज परिवर्तित होता गया त्यों-त्यों उनकी उपयोगिता हम और भी भूलाते गए।

मार्क्सवाद के अनेक महत्त्वपूर्ण सिद्धान्तों में एक समाज तथा साहित्य महत्त्वपूर्ण सिद्धान्त यह भी है कि हमारे व्यक्तिगत का सम्बन्ध अथवा सामाजिक कार्य, हमारे नित्य-प्रति के जीवन के जटिल प्रश्न जिनके उत्तर हम हूँ इते हैं; ये सब सम्पूर्ण समाज के व्यक्तियों पर निरन्तर प्रभाव डालते रहते हैं और उनके विचारों तथा कार्यों को गति देते रहते हैं। फलतः जिस साहित्य का निर्माण हम करेंगे वह भी किसी-न-किसी रूप में मानव-समाज को अवश्य प्रभावित

उदाहरण के लिए पिश्चमी साहित्य में हम अफलात्ं को रचनात्रों को ले सकते हैं। अफलात्ं के विचारादर्श उनके समय-विशेष के लिए उचित तथा मान्य थे। उनके समाज में दास-प्रथा प्रचलित थी। सामाजिक गति-विधि तथा ज्ञान की गति-विधि में कोई विशेष सम्बन्ध न था। यूनानी सामन्तवादी श्रेष्ट समाज के लिए ज्ञान मनन की वस्तु थी। जो आदर्श उन्होंने बनाये वे विशुद्ध ज्ञान के स्तर पर ही रह सकते थे। उनका मूर्त रूप मिलना असम्भव था और उनका मूर्त रूप देखना उन्हें वांछित भी न था। परन्तु वर्तमान समाज आदर्शों को अनुभव की कसौटी पर कसता है; केवल ज्ञान-लोक में प्रतिष्टित आदर्श उसके किसी काम का नहीं। उनके सहारे हम अपने पार्थिव जीवन के किसी भी प्रश्न को हल नहीं कर सकेंगे। इसलिए आजकल के विज्ञान की छुत्रछाया में पनपते हुए समाज में उन प्राचीन यूनानी ज्ञानादशों की अवतारणा निरर्थक होगी। फलतः हम उस काल की रचनाओं को केवल कुत्रहलवश ही देखेंगे। उनकी उपयोगिता हमारे लिए समाप्त हो चुकी है; केवल सौन्दर्यात्मकता शेष है। उसी सौन्दर्यात्मकता को देखने के लिए हम कभी-कभी अफलात्ं के युग की रचनाओं को अपनाएँगे अन्यथा नहीं।

करेगा। कला श्रोर साहित्य मानव-जीवन के परे किसी स्वप्न-लोक की वस्तुएँ नहीं; वे किसी एकान्त लोक में विकास पा ही नहीं सकतीं।

जब मार्क्स तथा एंगेल्स ने सामाजिक प्रगति पर श्रार्थिक प्रभावों का विशद विवेचन श्रारम्भ किया तो उनका यह श्राशय कभी नहीं था कि जो-जो श्रन्य वस्तुएँ सामाजिक प्रगति में सहयोग देती हैं उनका कोई महत्त्व ही नहीं। यह श्रवश्य था कि उन्होंने केवल श्रर्थ-शास्त्र के प्रभावों का विवेचन दिया श्रौर श्रादर्शवादिता, कला, संस्कृति इत्यादि के तत्त्वों की श्रोर संकेत-मात्र किया। इसका एक श्रन्य कारण भी था।

पदार्थवाद का जन्म जिस समय मार्क्स की रचनाएँ प्रकाशित हुई वह समय आदर्शवादी था। जर्मनी में, जहाँ मार्क्स ने पहले-पहल अपने सिद्धान्तों का निर्माण किया और बाद में इंगलिस्तान जाकर उनका प्रकाशन कराया, इन्छ विशेष

विचारधाराएँ प्रवाहित थीं। जर्मन दर्शनवेत्ता विश्व के आधार-स्वरूप मूल सिद्धान्तों पर मनन कर रहे थे; सभी दर्शनज्ञ आदर्शवाद के प्रश्नों के सुलभाने में व्यस्त थे और उनका विचार यह था कि विश्व किसी परम आत्मा से प्रेरित है जो समाज का भी निर्माण करता है। उसी के द्वारा समस्त संसार सुव्यवस्थित तथा परिचालित है। मानर्स इन आदर्शवादी सिद्धान्तों से सहमत न थे; मानव की दीन दशा तथा समाज की दुःखी अवस्था ने उन्हें तर्करूप में अन्य सिद्धान्तों को निर्मित करने पर बाध्य किया।

मार्क्स का पदार्थवाद रूढ़िगत श्राध्यात्मिक श्रादर्शवाद को चुनौती देता हुआ श्रवतित हुआ। मार्क्स का विश्वास था कि समाज की ऐतिहासिक प्रगति में पार्थिव शक्तियों का हाथ श्रधिक है श्रीर श्राध्यात्मिक तत्त्वों का कम या नहीं के बराबर। ये पार्थिव शक्तियाँ मूलतः श्रथं-शास्त्र से सम्बन्धित हैं, इसलिए समाज की प्रगति में श्रथं-शास्त्र के नियम ही प्रयुक्त होने चाहिएँ। चूँकि मार्क्स जर्मन श्रादर्शवादी सिद्धान्तों के विरुद्ध श्रपनी एकाकी श्रावाज उठा रहे थे यह स्वाभाविक ही था कि वे श्रपने सिद्धान्तों के समर्थन में श्रथं-शास्त्र पर श्रधिक जोर देते श्रीर श्रन्य तत्त्वों को उत्तना महत्त्वपूर्ण नहीं समक्ति। वास्तव में, उनका सिद्धान्त यह कदापि नहीं था कि केवल श्रथं-शास्त्रीय सिद्धान्तों द्वारा विश्व परिचालित होगा। इसीलिए लेनिन-समान उनके श्रनुयायी लेखकों ने भी केवल श्रथं-शास्त्रीय सिद्धान्तों से जीवन की गति को पहचानने का श्रादेश नहीं दिया श्रीर उन्होंने 'राजनीति श्रथं-शास्त्र की चेरी है' जैसे सिद्धान्तों पर टीका-टिप्पणी कर उनका थोथापन प्रमाणित किया।

मार्क्स के विचारों के अनुसार हमारा समाज सतत गतिपूर्ण तथा परि-वर्तनशील है जिसके कारण हमारे सामाजिक सम्बन्धों में भी उलट-फेर हुआ करता है। जो भी सामाजिक सम्बन्ध हमें किसी समय-विशेष में मिलते हैं वे समय पाकर दूसरे सम्बन्धों के निर्माण में कारण-स्वरूप वन जाते हैं और इसी प्रकार वे कारण और कार्य की अट्ट श्रङ्खला के रूप में हमारे सम्मुख आते-जाते रहते हैं। इस गतिशील समाज के परिवर्तनपूर्ण सम्बन्धों की कुछ सांस्कृतिक काँकियाँ भी कला, साहित्य इत्यादि के रूप में दिखलाई दे जाती हैं। कला तथा साहित्य की ये काँकियाँ आर्थिक सम्बन्धों से मुक्त रह भी सकती हैं और समय की गति में पड़कर अपनी रूप-रेखा भी परिवर्तित कर लेने में स्वतन्त्र रहती हैं।

इस विवेचन से यह तात्पर्य नहीं कि साहित्य में रूढ़ि रूढ़ि का महत्त्व होती ही नहीं। रूढ़ि का रहना तो अनिवार्य है। उसमें विशाल शक्ति निहित रहती है; परन्तु यह शक्ति सुसावस्था में रहेगी। यह समाज के निर्माताओं के ऊपर है कि वे उसे प्रगति अथवा अधोगित में परिवर्तित कर दें। आदर्श उसी के आधार पर बनेंगे और वह युग-सम्मति तथा युग-रुचि के अनुसार परिवर्तित भी होंगे। जब कोई रूढ़ि निर्जीव, नीरस तथा व्यर्थ के बोम समान हो जाती है तो उसको निकाल फेंकना ही श्रेयस्कर होगा; इसके विपरीत रूढ़ियाँ कुछ ऐसी भी होंगी जिनमें नवजीवन का मन्त्र फूँ ककर सामयिक जीवन में प्रयुक्त किया जा सकता है और उन्हें उपयोगी बनाया जा सकता है। ऐसी अनेक प्राचीन विचारधाराएँ भी मिलेंगी जिनका मूल्य आज के परिवर्तित समाज के लिए भी वैसा ही विशिष्ट होगा जैसा कि पहले था; हमें उनका उपभोग अनुभव तथा ज्ञान के आधार पर करना उचित होगा।

यदि हमें श्रेष्ठ श्रालोचक बनना है तो हम रूढ़ि को नहीं ठुकराएँगे; हम यह नहीं कहेंगे कि प्राचीन साहित्यकारों ने श्रपने युग के लिए रचनाएँ की श्रोर श्राधुनिक साहित्यकारों को श्रपने युग के लिए रचनाएँ करनी चाहिएँ। हमें रूढ़ि को वहाँ तक श्रपनाना पड़ेगा जहाँ तक वह हमारी प्रगति में सहा-यक होगी।

उपयु<sup>°</sup>क्त विवेचन के फलस्वरूप हम इस निष्कर्ष पर पहुँचेंगे कि पुराने युग के कियात्मक साहित्य के कुछ ग्रंश तथा प्राचीन विचारधारा के कुछ मूल तत्त्व श्रागामी युग के लिए हितकर होंगे श्रौर वे रूढ़ि के श्रावरण में छिपे होंगे। उनमें सौन्दर्य होगा; उनमें स्थायित्व होगा। इसी तरह हमारे वर्तमान युग की भी कुछ साहित्यिक धाराएँ तथा मूल विचार श्रागे श्राने वाले युग के प्राणियों के लिए हितकर होंगे; श्रीर जब हम श्रपने सामयिक प्रश्नों का सही हल हुँ इ भी लेंगे तब भी उनकी महत्ता ज्यों-की-त्यों बनी रहेगी।

इस प्रश्न के साथ-ही-साथ हमें मध्यम-वर्गीय तथा श्रमिक-वर्गीय श्रमिक-वर्गीय साहित्य की श्रेणियाँ निश्चित करनी साहित्य की परम्परा पड़ेंगी श्रौर उनके विभिन्न तत्त्वों का विवेचन करना पड़ेगा। प्रायः न तो इनकी कोटियाँ निश्चित हो

पाई हैं स्रोर न स्पष्टतः उनके तत्त्व-विशेष का ही निर्णय हो पाया है। इन पर केवल आमक रूप में विचार हुआ है। अब आलोचकों ने दोनों श्रेणियों की पूर्ण विभक्ति दिखलाई है परन्तु वे दोनों की तुलना नहीं कर सके। वे यह साधारणतः भूल जाते हैं कि वह साहित्य जिसे मध्यम-वर्गीय कहा गया है बहुत काल से चला त्रा रहा है; उसकी एक परम्परा बन गई है; उस परम्परा के ग्रन्तर्गत त्रनेक श्रेष्ठ लेखकों तथा साहित्यकारों ने रचनाएँ की हैं श्रौर उनकी प्रतिष्ठा तथा महत्ता निर्धारित हो चुकी है। इसके विपरीत अमिक-वर्गीय साहित्य की न तो कोई ऐतिहासिक परम्परा बनी है श्रीर न किसी ऐसे श्रेष्ठ साहित्यकार की रचना की श्रोर संकेत ही किया जा सकता है जिसने उस परम्परा का श्रीग एश कर दिया हो। प्रगतिशील तथा क्रान्तिवादी श्राली-चकों को केवल भविष्यवाणी करके ही सन्तुष्ट रह जाना पड़ता है। बनिस्बत इसके कि वे इसकी ऐतिहासिक परम्परा का निर्देश दें ( जो है ही नहीं ) वे श्रमिक-वर्गीय साहित्य के उत्थान, उसकी भावी महत्ता इत्यादि के गीत गाने लगते हैं। वे केवल इस भावी साहित्य की महत्ता का गुणानुवाद कर अनेक सिद्धान्तों का प्रतिपादन करते हैं। सिद्धान्त पहले बन रहे हैं श्रीर महान साहित्य बाद में बनेगा !

इस वर्ग के श्रालोचक प्रायः यह भी सुला देते हैं कि जब श्रमिक-वर्गीय साहित्य इस समय श्रपनी प्रारम्भिक श्रवस्था में है तो उस पर मध्यम-वर्गीय साहित्य का कुछ-न-कुछ प्रभाव सतत पड़ता ही रहेगा; वह उससे बच नहीं सकता। जो कुछ भी वह मध्यम-वर्गीय साहित्य से लेकर श्रपनाएगा उसका नियन्त्रण भी श्रत्यन्त कठिन है; क्योंकि कोरे सिद्धान्तों के प्रतिपादन के बल पर ही साहित्य निर्मित नहीं होता। उसका निर्माण श्रीर उसकी प्रगति उसी प्रकार होगी जैसी श्रन्य साहित्यों की हुई है। परिभाषाश्रों द्वारा क्या कभी साहित्य का निर्माण हुश्रा है ? साहित्य पहले बनता है; परिभाषाएँ बाद में निर्मित होंगी। हां, थोड़े-बहुत संकेत देने में हानि नहीं, परन्तु उसे सरपट नहीं दौड़ाया जा सकता। श्रौर जब यह श्रेष्ठ श्रमिक-वर्गीय महत्त्वपूर्ण साहित्य विरचित हो जायगा तब भी यह श्रावश्यक नहीं होगा कि उसी कसौटी पर श्रथवा उसी की तुलना में मध्यम-वर्गीय साहित्य को श्रधम ठहराया जाय।

श्रव यह देखा जाय कि श्रमिक-वर्गीय साहित्य में
उसके तत्त्व कौन-कौनसे तत्त्व हो सकते हैं; उसकी परिभाषा बना
लेना भी हितकर होगा। प्रायः श्रौद्योगिक समाज के
श्रमिक-वर्ग द्वारा लिखा हुश्रा क्रियात्मक साहित्य ही श्रमिक-वर्गीय साहित्य
कहलाएगा। उसमें श्रमिक-वर्ग का श्रनुभव प्रकाशित होगा; उसमें वर्ग-वैषम्य
की भावना प्रस्तुत रहेगी, उसमें उस वर्ग के व्यक्तियों को प्रभावित करने की
उत्तेजना रहेगी; वह श्रमिक-वर्ग के पठन-पाठन का पाठ्य कम प्रस्तुत करेगा।
श्रमिक-वर्गीय साहित्य इनमें से कोई एक श्रथवा श्रनेक उत्तरदायित्व श्रपने
पर रख सकता है।

प्रश्न यह है इस श्रमिक-वर्गीय साहित्य की प्रगति की प्रेरणा का स्रोत इच्छा रखने वाले क्या करें ? क्या वे मध्यम वर्गीय साहित्य को थोथा प्रमाणित कर उसे नष्ट कर दें ?

यदि ऐसा होगा तो किस स्रोत से श्रमिक-वर्गीय साहित्य प्रोत्साहन तथा प्रेरणा प्रहण करेगा ? इसके उत्तर में यह कहा जा सकता है कि श्रमिक-वर्गीय जीवन से ही उसे प्रेरणा मिल जायगी। परन्तु यह न भूलना चाहिए कि श्रमिक-वर्गीय साहित्य तथा मध्यम-वर्गीय साहित्य दोनों ही पड़ोसी हैं; पहला दूसरे से नितान्त पृथक नहीं रखा जा सकेगा थ्रौर यदि यह सम्भव भी हो जाय तो उसके सांस्कृतिक प्रभावों को त्राने-जाने में कौन बाधा पहुँचा सकता है ? संचेप में श्रमिक-वर्गीय साहित्य का स्रोत भी रूढ़ि में ही है त्रौर संस्कृति की प्रविरत्न धारा छोटे-मोटे पारिभाषिक बाँध बनाकर नहीं रोकी जा सकेगी। श्रमिक-वर्गीय तथा मध्यम-वर्गीय साहित्य की श्रेणियां व्यक्तिगत मूल्य पर निर्धारित नहीं; वे केवल वर्णनात्मक रहेंगी।

हमें यह भी विस्मृत नहीं करना चाहिए कि प्रत्येक स्थायी कलात्मक रचना में कुछ न कुछ ऐसे तस्व अवश्य रहते हैं जो युग-युगान्तर के प्राणियों को समान रूप में आकर्षित करते रहते हैं। उनमें ऐसे तस्व प्रायः नहीं के बराबर रहते हैं जो केवल सामयिक हों श्रीर जिनका आकर्षण समय व्यतीत होते-होते कम होता जाय। इसलिए श्रेष्ट तथा प्राचीन साहित्यकारों की रचना का अध्ययन हितकर होगा। इससे हमारा सांस्कृतिक कोष भरा-पूरा होता रहेगा। इसके अतिरिक्त उनसे किसी श्रीर प्रायोगिक सिद्धान्तों अथवा उपयोगी वस्तुश्रों की इच्छा रखना उचित नहीं।

कुछ प्रगतिशील श्रालोचकों का कथन है कि साहित्य प्रचारवाद का रूप प्रचारवादी होना चाहिए श्रौर उनके सिद्धान्तों के श्रनुसार वस्तुतः सभी ललित कलाएँ किसी-न-किसी

ग्रंश में प्रचार का रूप ले लेती हैं। इस प्रश्न पर विचार करते हुए कुछ श्राली-चकों ने साहित्य के कुछ गुणों पर प्रकाश डाला है; उनका कथन है कि साहित्य स्वभावतः गतिपूर्ण सामाजिक श्रान्दोलनों का साथ नहीं दे सकता है श्रीर इस दौड़ में पीछे रह जाता है; साहित्यकार केवल कल्पना के सहारे ही उन तक पहुँच पाएगा। यों भी श्रान्दोलनों की गति से उसकी गति का साम्य नहीं बैठ पाता। साहित्य की इस निश्चल गति पर हमें श्रसन्तोष नहीं होना चाहिए। साहित्य तो सदा से ही जीवन का श्रमुयायी रहा है; उसका नेतृत्व उसने ग्रहण नहीं किया। उसने जीवन के श्रमुभवों की तालिका बनाकर उन्हें सिद्धान्त-रूप में प्रकाशित करने का श्रम किया है। उसका कार्य उनमें समन्वय प्रकाशित करना मात्र है। श्रीर किसी भी लेखक पर यह उत्तरदायित्व नहीं रखा गया कि वह साहित्यकार के साथ-साथ भविष्यवक्ता का भी पद ग्रहण करे श्रीर भविष्यवाणी करे।

तो श्राखिर प्रचारवाद है क्या ? पारिभाषिक रूप में जैसा हम संकेत दे चुके हैं प्रचारवाद एक प्रकार की ऐसी व्यवस्था या प्रणाली है जिसके द्वारा किसी विचार-विशेष, व्यवस्था-विशेष, सिद्धान्त-विशेष श्रथवा दृष्टिकोण-विशेष का प्रसार इसलिए किया जाता है कि उसके फलस्वरूप किसी वांछित कार्य की सिद्धि हो श्रथवा उस कार्य-सिद्धि में श्रनेक व्यक्तियों की सम्मति सहायक हो। क्रान्तिवादी श्रथवा प्रगतिशील लेखकों का प्रमुख ध्येय युग के प्रश्नों पर मनन नहीं; उनका उद्देश्य उसे परिवर्तित करना रहता है। इसलिए उन्हें यह जानना श्रावश्यक हो जाता है कि वह सर्वश्रेष्ठ प्रणाली कौन है जिसे वे श्रपनाएँ। वे यह भी जानने का प्रयत्न करते हैं कि जन-समूह किस प्रकार सुसंगठित होता है, उनका ध्यानाकर्षण किस रीति से हो सकता है, श्रीर उन्हें वांछित कार्य में किस प्रकार संलग्न किया जा सकता है। इसके लिए यह भी श्रत्यावश्यक है कि लेखकवर्ग सर्वगत विचारों को संचेप में, तथा श्राकर्षक सिद्धान्त-रूप में प्रस्तुत करें श्रीर जो-जो तस्व ऐसे हों जो वैषम्य को जनम दें उन्हें निकाल फेंकें। प्रचार का सबसे सफल तथा सहज साधन नारों के

प्रचार का सबस संपन्न तथा सहज साधन नारा क प्रचार के साधन रूप में दृष्टिगत होता है। इस साधन का प्रयोग सामाजिक प्रश्नों का हल हूँ दृने में श्रवश्य करना चाहिए। इसके लिए यह नितान्त आवश्यक है। प्रचार का अपना श्रेष्ठ स्थान है; उसका अपना महत्त्व है; तथा उसकी अपनी प्रणाली है। उदाहरण के लिए यदि कोई नेता नारों का प्रयोग करता है तो उसे यह चाहिए कि वह ऐसे नारों का निर्माण करें जो किसी परिस्थिति-विशेष अथवा विशेष कार्य-क्रम की सिद्धि में सहायक हों। उनमें भावी कार्य-क्रम को प्रतिध्वनित करने की शक्ति होनी चाहिए अर्थात् उनका रूप ऐसा होना चाहिए जो भविष्य में सिद्धान्त-रूप में विकसित हो सकें।

क्रान्तिवादी श्रालोचकों की प्रमुख कठिनाई यह है कि प्रचार की कठिनाई वे कलाकार, मार्क्सवादी प्रचारक, हड़ताली नेता, समाजवादी नेता इत्यादि को वाह्य-रूप श्रथवा वर्ग-रूप

में नहीं परख पाते। इन सबकी अलग-अलग कार्य-सिद्धि की शैलियाँ होंगी। राजनीति का सम्बन्ध विशेषतः शासन-प्रणाली से है, श्रीर उसके द्वारा सामा-जिक परनों को हल किया जा सकता है; फलतः प्रत्येक कार्य में परिएत होने वाले तत्त्व को उसे महत्त्वपूर्ण समक्तना होगा। इसके विपरीत साहित्य से हम यह त्राशा नहीं करते कि वह हमारी सामाजिक जटिलतात्रों को सुलकाए. उसका स्पष्ट सम्बन्ध कार्य में परिणत होने वाली वस्तुओं से नहीं है। श्रीर कवियों तथा साहित्यकारों को राजनीतिज्ञ अथवा समाजवादी नेता कह बैठना भी उचित नहीं: उनमें साधारणतया वे गुण होते ही नहीं जो सफल नेताओं में होंगे। इसके साथ-साथ यह भी स्मरण रखना पड़ेगा कि कला तथा साहित्य उपयुक्त परिभाषा के अनुसार प्रचार करने वालों के लिए फलप्रद नहीं होंगे: क्योंकि जब तक साहित्य जन हृदय में भीगता नहीं कियाशी जता नहीं जा सकता। इसके लिए पर्याप्त समय व्यतीत होने की स्रावश्यकता पहेंगी तभी वह जड़ पकड़ सकेगा। इधर हमारा त्राधुनिक समाज नित्य नये-नये रंग बढ-लता है श्रीर ज्योंही साहित्य का प्रभाव प्रकाश पाए त्योंही सामाजिक परि-स्थिति परिवर्तित होने लग जाती है। इस दृष्टि से साहित्य हमारे आज के प्रश्नों को शीघातिशीघ हल करने में विफल ही रहेगा। जिस प्रकार छोटे पौधों को जड़ पकड़ने में काफी विलम्ब होता है तत्पश्चात् वे पछ्वित-पुष्पित होते हैं उसी प्रकार साहित्य भी दो-चार दिन में ही क्रियाशीलता का प्रसार नहीं कर सकता । जब तक कोई उपन्यासकार सामाजिक प्रश्नों के श्राधार पर श्रपनी रचना की रूप-रेखा बनाएगा, उसे सुच्यवस्थित रूप देगा, पुस्तक लिखेगा, उसे

लैनिन द्वारा निर्मित नारे इसी कोटि के थे। उनमें समाज के प्रश्नों का हल प्रस्तुत था त्र्यौर वे भावी कार्यों के प्रेरक भी थे।

दुहराएगा, उसके प्रकाशन की सुविधा करेगा, उसकी बिक्री होगी, तब तक समाज की वह गति, जिसके आधार पर रचना हो रही थी, कहीं को-कहीं जा पड़ेगी। इस तथ्य का सबसे सबल प्रमाण क्रान्तिवादी पुस्तकों की बिक्री है जो अन्य साहित्यिक पुस्तकों की तुलना में बहुत कम होती है। और जब विक्री की यह दशा है तो उनसे यह आशा करना कि वे दो-चार दिनों या वर्षों में क्रियाशीलता की लहर फैला देंगे व्यर्थ होगा।

यही परिस्थिति श्राजकल काव्य-चेत्र में भी है, जहाँ काव्य द्वारा क्रान्ति को गित प्रदान करने की चेष्टा की जाती है। श्रमेक श्रेष्ठ श्रालोचकों ने बार-वार दुहराया है कि काव्य का जन्म, निर्माण तथा विकास सिद्धान्तों के कोष से नहीं हो सकता। क्रान्तिवादो समाज कुछ नवीन श्रमुभव हो प्रस्तुत कर सकेगा, केवल कुछ नवीन दृष्टिकोण रख सकेगा, कुछ श्रमुभूतियों को ही स्पष्ट करेगा जिसके सहारे किव (यदि वह वास्तव में किव एवं कलाकार है) श्रमने विचारों को सुलमें रूप में रख सकेगा। परन्तु धारणा यह फैली हुई है कि किवता लिखते जाश्रो, साहित्य का निर्माण करते जाश्रो, चेष्टा में कमी न होने दो श्रीर यदि कालान्तर में श्रमिक-वर्ग हमारी बात नहीं सुनता श्रीर हमारी उपेत्ता करता है तो समय स्वतः इन प्रश्नों को हल कर देगा। इस प्रकार की धारणा न तो काव्य के लिए श्रीर न समाज तथा कलाकार के लिए ही हितकर होगी।

इसका यह तात्पर्य कदापि नहीं कि साहित्यकार राजनीति के विषयों को अपनाए ही नहीं। उसे इसका पूर्ण अधिकार है। उसे नारों के निर्माण का भी पूर्णाधिकार है परन्तु यह ध्यान रहे कि उसने साहित्यकार का पद पहले प्रहण कर लिया है और जब वह राजनीति-चेत्र में आना चाहता है तो उसे अपने पहले पद से पदच्युत नहीं होना चाहिए। उसे साहित्य का उत्तरदायित्व भी नहीं भुलाना होगा और उसकी रचना में आन्तरिक गुणों की केवल अपेचा ही नहीं वरन् उनका पूर्ण समन्वय भी आवश्यक होगा। उसकी कविता राजनीति का दामन पकड़ते ही यदि नीरस तथा शुष्क हो गई तो वह कि नहीं रहा और यदि उसके राजनीतिक विचारों ने भी कोई कियाशीलता नहीं फैलाई तो वह राजनीतिज्ञ बनने से भी गया।

प्रचारवाद तथा सौन्दर्यात्मकता उपसंहार के रूप में यह कहा जा सकता है कि साहित्य का प्रयोग समाज को प्रभावित करने के लिए हो सकता है। साहित्य चाहे व्यक्तिवादी हो अथवा सौन्दर्यात्मक उसमें आनन्ददायक गुण अवश्य होने चाहिएँ। विना इन गुणों के वह साहित्य न हो सकेगा। जो प्रगतिवादी श्रालीचक इस सिद्धान्त का विरोध करें वे इसका प्रमाण कार्लमार्क्स की रचनाश्रों में
सहज ही पाएँगे। कार्लमार्क्स के विषय में उनका जीवनी-लेखक कहता है कि
मार्क्स स्वयं साहित्य द्वारा मानसिक श्रानन्द प्राप्त किया करते थे; इसके द्वारा
उन्हें मानसिक नुष्टि भी मिलती थी। श्रपने साहित्यिक सिद्धान्तों के निर्माण
में वे सामाजिक तथा राजनीतिक पचपात से दूर थे। यहाँ तक कि श्रमेक
रोमांचक साहित्यकारों की रचना उन्हें श्रत्यन्त प्रिय थी। यह सही है कि वे
कोरे सौन्दर्यवाद एवं 'कला, कला ही के लिए हैं', सिद्धान्त के विरोधी थे।
साधारणतया हम यह श्रनुभव भी करते हैं कि श्रानन्ददायी साहित्याध्ययन के
उपरान्त हमारी रुचि शारीरिक कार्यों में श्रीर भी लगने लगती है। श्रपने
दैनिक जीवन की जटिलताश्रों से मुक्ति पाने के लिए साहित्यादेश में जब हम
श्रवकाश के समय श्रमण करते हैं तो हमारी समस्त किनाइयाँ कुछ देर के
लिए विस्मृत हो जाती हैं। श्रीर जब हम पुनः दैनिक जीवन में कार्यशील
होते हैं तब हममें नवोत्साद तथा नवीन श्राशा उत्तेजित रहती है। इस पिरस्थिति को एक श्रंग्रेज़ी लेखक ने तो नैतिक श्रवकाश कहा है।

इस दृष्टिकोण से सौन्दर्यात्मक साहित्य की महत्ता और उसका मूल्य अच्य है। साहित्य की उपयोगिता तथा उसके वाद्यवादी होने में कोई विरोध नहीं परन्तु इस पद को पाने के लिए उसे सौन्दर्य तथा आनन्ददायी तत्त्वों को विदाई नहीं देनी होगी। हमें यद मूलना न चाहिए कि साहित्य की धारा आदि काल से निरन्तर बहती चली जा रही है और सामाजिक उलट-फेर की लहिर्या उसे उद्देलित तथा गतिशील भी करती रहती हैं। इस अविरल गित को देखने से हमारी सूभ-वृभ बढ़ती है; हम जीवन की गहराइयाँ नाप लेते हैं; हमें आनन्द की प्राप्ति होती है। प्रायः ऐसा भी होता है कि उपरोक्त तीन भावनाओं में से कभी-कभी एक दूसरे से अधिक तीन हो जाती है। जब हमारी अनुभूति, हमारी सूभ-वृभ, हमारा आनन्द, अन्य तत्त्वों की अपेचा प्रचुर रूप में रहेगा तो उनके द्वारा सामाजिक परिवर्तन भी सम्भव होगा। हमारी अनुभूति हमें सचेत करेगी, हमारी सूभ-वृभ उस चेतना को गित देगी और उसके द्वारा जो हमें आनन्द प्राप्त होगा समाज की रूप-रेखा बदलने में सहायक होगा।

इस सम्बन्ध में हमें यह भी ध्यान में रखना चाहिए कि प्रचारवाद तथा साहित्य में बहुत श्रन्तर है जिसका संकेत हम पहले दे चुके हैं। चलते-फिरते विज्ञापन श्रीर प्रतिदिन परिवर्तित होने वाले नारे हमें उसी रूप श्रथवा मात्रा में कभी प्रभावित नहीं करते जैसा कि जीवन-साहित्य किया करता है।

जीवन-साहित्य हमारी मानवी अनुभूतियों को तरंगित करता है; हमारी भाव-नाख्रों पर जो समय की काई जम जाती है वह उसे खरोंच फेंकता है और हमारे अनुभव-जगत् को विस्तृत तथा विचारशील बनाता है। ऐसे रूढ़िवादी विश्वास और जर्जर आदर्श, जो अब समाज के कन्धे पर बोक मात्र हैं, उन्हें नष्ट-श्रष्ट करता है या उनके स्थान पर दूसरों की नींव डालता है। जीवन-साहित्य से हमारा तात्पर्य उन तत्त्वों से है जिनसे जीवन निर्मित है, जो साहित्य की रूप-रेखा बनाते हैं, जो अनुभूति के मार्ग प्रशस्त करते हैं, जो जीवन की घट-नाओं और उनके मूल्य के जटिल पाश को सुलक्षाकर उनके सही मूल्य की श्रोर संकेत करते हैं।

त्र्यालोचक का उत्तरदायित्व इस दृष्टि से श्रालोचक का धर्म है कि वह हमें साहित्य का मुल्य समक्तने की जमता दे; हमारी सूक्त-वृक्त बढ़ाए। उसे ऐसा वातावरण निर्मित करना होगा जिसके द्वारा हम जीवन-साहित्य के प्रभाव को श्रपना

सकें श्रीर उसका मूल्य सहज ही पहचान लें। उसका यह सतत प्रयत्न होना चाहिए कि वह पुस्तकों का श्रर्थ स्पष्ट करे; उनके गूड़ार्थ का प्रकाशन करे; उनकी श्रनुभूति का चेत्र विस्तृत करे। इस श्रादर्श-पालन में श्रालोचक को विवेचन के श्राधार पर श्रपने निर्णय देने होंगे श्रीर उसे बाह्य तथा श्रान्तिरिक व्यवस्था-क्रम दोनों पर दृष्टि रखनी होगी। उसकी साहित्यिक कसौटी तर्क-पूर्ण होगी; श्रनुभव उसका साची होगा परन्तु उनका प्रयोग उसी रूप में होना चाहिए जिस रूप में वे उचित तथा फलपद हो। इसका ताल्पर्य यह है कि ये श्रालोचना-रमक विचार वेद-वाक्य न होंगे श्रीर न वे श्राविष्कृत ही होंगे। साहित्यिक रचना से उनका सम्बन्ध सहज, स्वाभाविक तथा नैसर्गिक होगा।

श्राधुनिक काल में यही श्रालोचनादर्श फलप्रद होगा। यदि श्राज के साहित्य का श्रालोचक यह निर्देशित मार्ग नहीं प्रहण करता तो वह न तो श्रपना कर्त्तव्य ही पूरा करता है श्रौर न उससे साहित्य की सेवा ही होती है। ऐसा न करने से वह साहित्य में सम्भ्रम तथा उच्छुङ्खलता लाता है। वह न तो साहित्य का श्रर्थ स्पष्ट करता है न हमें सचेत ही करता है; श्रौर यही कार्य हम श्रालोचक से कराना चाहते हैं। श्रालोचक का यह कर्त्तव्य है कि वह लेखक का स्पष्ट श्रर्थ तथा गृहार्थ दोनों को हृद्यंगम करे, साहित्य को साहित्य समके श्रौर कोरे वादों की उलक्षन में न पड़कर रचना की उपयुक्तता घोषित करे श्रौर यह प्रदर्शित करे कि लेखक ने कितनी सूक्त, कितनी गहराई तथा कितनी व्यापकता से जीवन का प्रदर्शन किया है। श्रपने कर्त्तव्य के सफल

पालन के लिए उसमें कुछ मौलिक गुण भी होने चाहिएँ। उसमें इन्दियानुभूति की चमता, कल्पना तथा तर्क यथेष्ट मात्रा में होने चाहिएँ; केवल शास्त्र-ज्ञान स्रथवा साहित्य के माप की प्रणालियों को जानना ही हितकर नहीं। इससे स्रालोचना दूषित होगी। यह निश्चित है कि जब तक श्रालोचक में निर्णया-त्मक चमता, मूल्य को परखने की शक्ति, श्रान्तरिक तथा बाद्य सम्बन्धों का व्यापक ज्ञान, सूक्त, श्रनुभूति तथा जीवन-साहित्य में विभोर हो जाने की तत्प-रता न रहेगी तब तक उसके सभी ग्रालोचनात्मक प्रयत्न विफल रहेंगे।

त्र्यालोचना का परिमार्जन यदि सच पृद्धा जाय तो श्रालोचना-चेत्र की विच्छुं ख-लताश्रों को दूर करने का समय श्रा गया है: उसकी दुर्व्यवस्था द्वारा काफी सम्भ्रम फैल चुका है। ऐसे नियमों द्वारा साहित्य की परख होती जा रही है

जिनका सम्बन्ध साहित्य से किंचित् मात्र भी नहीं था और नहें। जीवनसाहित्य तथा क्रान्तिवादी ग्रान्दोलनों, दोनों के लिए यह हितकर होगा कि
श्रालोचना-चेन्न परिमार्जित तथा संशोधित हो जाय; इस चेन्न में जो श्रामक
विचार फैले हुए हैं उनका सदा के लिए निराकरण हो जाय। इसकी ग्रावश्यकता एक ग्रन्य दृष्टिकोण से भी है जिसे रूसी लेखक मैक्सिम गोर्की ने भलीभाँति स्पष्ट किया था। गोर्की का कथन है कि क्रान्ति की सफलता के लिए
हमें ग्रपने शत्रुष्टों का मुँह वन्द करना होगा। हमारे शत्रु हमारी वितरण्डावादी
ग्रालोचना की हँसी उड़ाते हैं। यह सही भी है। हमारे ग्रालोचकों का ग्रज्ञान,
उनकी ग्रसंस्कृत विचारधारा, उनकी बर्वर प्रवृत्ति, हमारे शत्रुष्टों को हमारी
हँसी उड़ाने का श्रवसर देती है। इस उपहास का ग्रन्त होना ही चाहिए।
कदाचित् हमारा ग्रालोचकवर्ग ग्रादर्श प्रतिपादन की दृष्टि से तो सुयोग्य तथा
ज्ञानी है परन्तु उनमें कोई ऐसी न्यूनता विशेष है जो वैज्ञानिक पदार्थवाद के
सिद्धान्तों का साहित्य पर ग्रारोप स्पष्ट तथा ग्राह्म रूप में नहीं होने देती।
कला-चेत्र में उन सिद्धान्तों का ग्रारोप होते ही उनकी क्रिष्टता बढ़ने लगती है
ग्रीर स्पष्टता दूर होने लगती है।

फलतः क्रान्तिवादी ग्रालोचक में श्रपने समुचित कर्त्तव्यों का सम्यक ज्ञान वांछित है। केवल सिद्धान्त-प्रतिपादन की लालसा द्वारा साहित्य का हित न हो सकेगा। मार्क्सवाद के समुचित प्रसार के लिए यह श्रावश्यक है कि

१. केवल व्यक्तिवादी तथा प्रभाववादी. दृष्टिकोण साहित्य के लिए हितकर नहीं; उसके द्वारा साहित्य विकृत होगा और अनुभूति की नैसर्गिकता तथा सर्वगतता नष्ट हो जायगी।

मार्क्स के सिद्धान्तों तथा उनके गृह संकेतों को भली भाँति हृद्यंगम कर लिया जाय । मार्क्स के समस्त विचारों को सिद्धान्तबद्ध करने के उपरान्त साहित्य की भी सीमाएँ निर्धारित कर देना, संकुचित दृष्टिकोण तथा अज्ञान का द्योतक है। श्रौर यदि ऐसे श्रालोचकों का संकुचित दृष्टिकोण तथा उनका श्रज्ञान पन-पने दिया गया तो क्रान्तिवादी विचारों को चिति पहुँचेगी और क्रान्तिवादी श्रान्दोलन पथश्रष्ट हो जायगा। क्रान्तिवादी सांस्कृतिक श्रान्दोलन को श्रभी बहुत-कुछ सीखना है, बहुत-कुछ भूलना है; उसे रूढ़ि के श्रावरण में छिपे तथा उससे लिपटे हुए जीवित तत्त्वों को समझना तथा ग्रहण करना होगा; हमारे सांस्कृतिक जगत् में जो-कुछ भी निर्जीव, निःशक्त तथा निरर्थक हो चुका है उसे निकाल फेंकना होगा श्रौर प्राचीन, जीवित श्रनुभूतियों तथा नवीन गति-शील श्रनुभूतियों के सहयोग से भविष्य का निर्माण करना होगा। केवल कोरे सिद्धान्तवाद द्वारा सभ्यता तथा संस्कृति का न तो निर्माण होगा श्रौर न उसमें व्यापकता ही श्राएगी। उसे श्रपनी पुरानी भूलों को सुधारना होगा जिसकी श्रोर एंगेल्स ने स्पष्ट रूप में संकेत किया है। एंगेल्स का कथन है कि नये साहित्यकार भ्रमवश ग्रार्थिक सिद्धान्तों का ग्राधार प्रत्येक स्थल पर लेकर ग्रागे बढ़ते हैं। वे उस पर इतना ज्यादा जोर दे बैठते हैं कि ग्रन्य तत्त्व निरर्थक जान पडने लगते हैं। वास्तव में पहले श्रार्थिक दृष्टिकोण पर इसलिए पूरा जोर दिया गया था कि विरोधी दल इसको ज़रा भी महत्त्व देने पर प्रस्तुत न था; इसलिए श्रपने पत्त के समर्थन में श्रतिशयोक्ति का प्रयोग स्वाभाविक ही था। परन्तु यह केवल सिद्धान्त-रूप में था श्रौर जब-जब इसका प्रयोग किया गया उसमें काफी नरमी लाई गईं। कुछ मार्क्सवादी अपने जोश में ऐसी बातें बिना समभे-वुभे कह जाते हैं कि जिन पर हँसी श्राएगी।

साहित्य के इतिहासकार तथा साहित्य के आलोचकों आलोचना तथा में सबसे बड़ा अन्तर यह है कि साहित्य के आलो-रूढ़िवादिता चक को कला के अनेकरूपेण प्रदर्शनों को परखकर यह प्रमाणित करना पड़ेगा कि प्राचीन काल के उत्कृष्ट

साहित्य के निरन्तर पठन-पाठन के फलस्वरूप उसकी निर्णयात्मक शक्ति शिथिल नहीं हुई थ्रौर उसमें नवीन युग के साहित्य को भी सुचार रूप में परखने की समता है। यद्यपि यह सही है कि समकालीन लेखकों तथा साहि-त्यकारों की कृतियों के मूल्यांकन में श्रनेक कठिनाइयाँ हैं परन्तु बिना इसके साहित्य का न तो नवोत्थान हो सकेगा थ्रौर न उसमें नवीन शक्ति ही थ्रा

१. मार्क्स-एंगेल्स-'सिलेक्टेड करेस्पाएडेन्स'

पाएगी । यदि श्रालोचक में श्रात्म-सम्मान, सत्यता तथा मानसिक शक्ति है तो वह धीरे-धीरे नवीन साहित्यकारों का पथ-प्रदर्शन भी करेगा। अपनी आलो-चनात्मक शक्ति द्वारा वह साहित्य को स्फ़र्ति देगा श्रौर नवीन कलाकारों को श्रपनी सहानुभृति द्वारा प्रोत्साहित करेगा । परन्तु साधारणतः ऐसे श्रालीचक विरले ही हुए हैं जिनमें प्राचीन तथा नवीन दोनों को पूर्णरूपेण समभने की चमता रही हो। इस कमी के फलस्वरूप अनेक प्राचीन तथा नवीन साहित्यिक कृतियाँ उपेचित रह गईं। कुछ श्रेष्ठ प्राचीन कृतियाँ श्रालोचकों की उपेचा के कारण वर्षों तक लोकप्रिय न हो पाईं: श्रीर कुछ नवीन कलाकार इतनी द्यरी तरह भिड़के गए कि उनका साहित्यिक महत्त्व बहुत काल तक पाठकवर्ग न जान पाया । इस वैषम्य का सबसे साधारण कारण यह है कि प्रतिभावानों की प्रतिभा उनके समकालीन व्यक्ति नहीं परख पाते; प्रतिभावान तो अपनी प्रतिभा के बल पर आगे बढ़ते चले जाते हैं और उनका तथा उनके समकालीन च्यक्तियों का साथ छट जाता है। वे उनका मूल्य समझने में श्रसमर्थ-से रहते हैं। कुछ त्रालोचक तो यहाँतक कहने की धृष्टताकर बैठते हैं कि प्रतिभा छिपाए नहीं छिपती चाहे वह कहीं भी हो और यह कहना अत्युक्ति है कि प्रतिभावानों को त्रालोचकवर्ग दुकराता त्राया है। परन्तु इस विचार की त्रप्रा-माणिकता हम साहित्य-चेत्र में सदा से देखते आए हैं - प्रतिभावान कभी भी अपने जीवनकाल में स्तुत्य नहीं हो पाए ; समय ने ही उन्हें इस वरदान से वंचित रखा। त्रालोचकों का सबसे साधारण दोष नवीन साहित्य के प्रति उपेचा का भाव तथा उनकी अविचार मित है। अविचार मित उनके मस्तिष्क पर एक प्रकार का जाला-सा तान देती है जिससे वह अपने को सक्त नहीं कर पाते । वे ग्रधिकतर नवीन लेखकों से ईंप्या करते हैं श्रीर जो भी कलाकार नवीन कला-मार्ग जनकर आगे बढ़ता है उसके प्रति वे क्रोधित हो उठते हैं। शायः वे उनसे विसुख ही रहते हैं श्रीर श्रधिक-से-श्रधिक चलते-फ़िरते शब्दों में ही उनकी प्रशंसा करते हैं। उनका दृष्टिकीण अथवा व्यवहार सहानुभूति-पूर्ण न होकर प्रायः ऐसा ही रहता हैं जैसा किसी माता का श्रपने शरारती लड़के के प्रति रहता है। इस वर्ग के ग्रालोचक ग्रपनी ग्रविचार मित के शिकार हो जाते हैं: उनके मानस में एक प्रकार का स्थायित्व आ जाता है। रूढ़ि उन्हें इस तरह जकड़ लेती है कि वे सक्त ही नहीं हो पाते । उनकी मानसिक दशा उस मरुस्थल के समान हो जाती है जहाँ चाहे कितनी भी वर्षा क्यों न हो कोई प्रभाव नहीं पड़ता: उष्णता अनुर्वरता ज्यों-की-त्यों बनी रहती है। जो भी कलाकार ग्रथवा लेखक उनके पहले से निश्चित ग्रादशों की कसौटी पर खरा नहीं उतरा, उसकी भत्सीना श्रारम्भ हो जाती है। चाहे बीस या पच्चीस वर्ष पश्चात् उसकी उन्हें दूनी प्रशंसा ही करनी पड़े, परन्तु उस समय वे उसकी प्रशंसा में एक शब्द भी कहने को तैयार नहीं। दूसरा दोष जो साधारणतया श्रालो-चकों में रहा करता है वह राजनीतिक दलबन्दी के फलस्वरूप पचपात की भावना द्वारा जन्म लेता है। यह वर्ग निष्पच होने का रूप बनाए तो रहता है परन्तु वास्तव में निष्पच रहता नहीं; किसी-न-किसी रूप में वह चोट किया ही करता है।

तीसरा दोष जो श्रत्यधिक विदित है वह है सभी साहित्यकारों के नवीन मार्गों की उपेचा। नवीनता चाहे विषय में हो, शैं ली में हो, विचार में हो, उन्हें रुचिकर नहीं। वे उसे उपेचित ही रखते हैं। जो भी श्रनुभव रूढ़िगत नहीं श्रथवा जो भी श्रनुभव पुराने श्रनुभवों का विरोध करे, वे त्याज्य सम-क्षते हैं। उन्हें साहित्यिक कृति की श्रच्छाई-बुराई से कोई प्रयोजन नहीं रहता; उन्हें नवीनता से ही चिढ़ रहती है। उन्हें वही नवीनता प्रिय रहती है जो प्राचीन नियमों का पालन करे। कभी-कभी, किसी हद तक वह नवीनता को च्रमा भी कर देंगे परन्तु उसे महत्त्व नहीं देंगे। ऐसा दृष्टकोण साहित्य-चेत्र में तो कम, संगीत तथा चित्रकला के चेत्र में बहुत प्रचलित है।

कुछ आलोचकों का यह विचार रहता है कि साहित्य-चेत्र अंकुशहीन हो गया है। ऐसे व्यक्ति जो उस चेत्र का नेतृत्व ग्रहण कर सुरुचि का प्रसार करते. अपने अनुभव द्वारा साहित्यिकों को निर्देश देते और साहित्यिक गोष्टियों पर नियन्त्रण रखते, त्राजकल हैं ही नहीं। उन्नीसवीं शती के अन्त से ही इस नेत्र में इसी कारण वैषम्य फैला है कि कोई ऐसा श्रेष्ठ साहित्यिक कर्णधार नहीं जनम लेता जो साहित्यिक नौका को निर्दिष्ट स्थान पर पहुँचने में सहायता देता। न तो शक्तिशाली श्रालोचक हैं श्रौर न शक्तिपूर्ण साहित्यकार ही हैं। वादों को भी कोई महत्ता प्राप्त नहीं, यदि है भी तो इतने शिथिल तथा हीन रूप में कि उसका कोई मूल्य नहीं। अनेक आलोचकों की धारणा यह भी है कि प्रतिभा-सम्पन्न साहित्यकार भी जनम् नहीं लेते; जो हैं भी वे द्वितीय श्रेणी के हैं। कुछ लोगों का यह भी विचार है कि इस संक्रान्ति-काल में ऐसी परि-स्थिति श्रनिवार्य है श्रीर श्रालोचक वास्तव में रूढ़िग्रस्त ही रहेंगे। वे यह सिद्धान्त-रूप में मानने लगते हैं कि नवीन साहित्यकारों में प्रतिभा तो है ही नहीं, उसके साथ-साथ उन्हें श्रेष्ठ साहित्य निर्माण के नियम भी नहीं ज्ञात हैं। उनमें न तो विषयों के चनने को शक्ति है और न किसी विशिष्ट शैली पर ही श्रिधिकार है। नवीन साहित्यकारों को वे श्रवसर श्रनिधकारी कहकर उनकी उपेत्ता

किया करते हैं। वे प्रायः नवीन कलाकारों की तुलना प्राचीन युग के कलाकारों से किया करते हैं और नवीन की हीन प्रमाणित करने के सतत प्रयास में ही सन्तुष्ट होते हैं। बहुत से साधारण आलोचक अनेक साहित्यकारों से इसलिए भी रुष्ट हो जाते हैं कि वे विदेशी साहित्य से अधिक प्रभावित रहते हैं और उसी प्रभाव को अपनाकर, अपने राष्ट्र का ध्यान न कर, साहित्य-रचना आरम्भ कर देते हैं। 'उनमें राष्ट्रीयता की कमी रहती है तभी तो वे विदेशी-प्रभाव ग्रहण करते हैं ?' कभी-कभी उन्हें यह चीभ भी रहता है कि अनेक साहित्यकारों का साहित्य ऐसा नहीं जो सर्वगत हो श्रीर सभी युगों में उसकी मान्यता सर-चित रहे। उनमें तो केवल ऐसे ही गुण रहते हैं जो देशीय हैं; उनमें सार्व-लौकिकता के तत्त्व नहीं। वे कुछ ही दिनों जीवित रह सकेंगे; उनमें श्रम-रत्व नहीं। परनतु सबसे अधिक चोभ इसिलए है कि आधुनिक साहित्यकार नैतिकता की जरा भी परवाह नहीं करते; वे वास्तव में अनैतिकता के प्रजारी हैं, विना अनैतिक भावनाओं के वे रोमांचक साहित्य का निर्माण कर ही नहीं सकते। जिस प्रकार दुःखान्तकी के पंचम श्रंक में नायक तथा नायिका की मृत्यु अनिवार्य होती है, उसी प्रकार किसी भी साहित्यिक रचना के लिए अनै-तिकता तथा अवैध प्रेम की भूमिका उनके लिए अनिवार्य होगी। परन्तु भाग्य-वश दस वर्ष पहले जिन ग्रालोचकों ने श्रनेक साहित्यकारों को श्रनैतिक ठह-राया उन्हीं साहित्यकारों की सराहना उन्हें दस वर्ष बाद करनी पड़ी। क्या दी अच्छा होता यदि स्रालोचक साहित्य को साहित्य को कसौटी पर परखते. नैतिकता की नहीं। श्रीर प्रायः जिस साहित्य को वे श्रनैतिक न कह सके उसे 'प्रलाप' मात्र कहकर टाल दिया। श्रसाधारण दृष्टिकोण से विरचित साहित्य की यही दुर्दशा दोती रही है श्रीर श्रालोचकवर्ग उन्हें हीन ही प्रमाणित करता रहा है।

श्रनेक श्रालोचक साहित्यिक श्रवसाद की धारणा से भी प्रेरित रहते हैं; वे सममते हैं कि श्राधुनिक काल साहित्यिक पतन का काल है; श्रीर जो भी साहित्य इस समय लिखा जा रहा है उसमें न तो शक्ति है श्रीर न उत्तेजना। साधारणतः श्राधुनिक पाश्चात्य साहित्यकार श्रवैध प्रेम श्रीर सजाति-यौन-सम्बन्धी श्रनुभूतियों को साहित्य में रखने लगे थे। इस श्रविचार के विरोध में श्रनेक श्रालोचकों ने श्रपनी लेखनी उठाई। वे यह भूल गए कि इस वर्ग के श्रनेक लेखक ऐसे व्यक्ति थे जो श्रपने जीवन में सफलता के दर्शन न कर सके। उन्हें पग-पग पर जीवन की शक्तियों के श्रागे हार माननी पड़ी; श्रपनी हार से जबकर उन्होंने श्रपनी कल्पना द्वारा ऐसे व्यक्तियों को साहित्यिक रच- नार्थों में जन्म देना शुरू किया जो उनकी प्रिय श्रनुभूतियों के प्रतिरूप थे। कला-चेत्र उनके उजड़े हुए संसार का सहारा तथा प्रतिबिम्ब बन गया। उस चेत्र में उन्होंने श्रपनी ग्लानि तथा विह्वलता से विकल हो ऐसे श्रनेक पात्रों का निर्माण किया जिनकी काल्पनिक सत्ता से उनको मानसिक श्रानन्द प्राप्त हुत्र्या । यदि वे साधारणतया संसारी जीव होते ख्रौर उन्हें स्रपनी परिस्थिति का सम्यक् ज्ञान होता श्रीर उससे वे श्रपने निजी जीवन का साम्य बैठा सकते तो वे सुखी, श्रानिन्दत तथा सन्तुष्ट रहते। उन्हें जीवन में किसी भी कमी का श्चनुभव न होता। वे भी चुपचाप जीवन-यापन का कोई सरल मार्ग निकाल लेते त्रौर सफलतापूर्वक जीवन व्यतीत करते। परन्तु ऐसा न हुन्ना। वे श्रपने तथा श्रपनी सामाजिक परिस्थिति में साम्य न बैठा सके। उनमें श्रपूर्व प्रतिभा थी; उन्हें सभी बन्धन श्रप्रिय हुए श्रीर परिस्थितियों ने उन्हें चोट-पर-चोट देना श्रारम्भ किया। कुछ दिनों तक तो वे संघर्ष करते रहे श्रौर श्रन्त में विजित हुए। समाज की क्रूर शक्ति उनकी इस हार पर ठठाकर हँसी। इस व्यथा को वे सहन न कर सके छोर अपने को प्रमाद के पाश से मुक्त रखने के लिए वे कला-चेत्र के शान्त भवन में विश्राम पाने का प्रयत्न करने लगे। उस चेत्र में उन्होंने स्रपनी हार का मनमाना प्रतिशोध लिया स्रौर जीवन की शक्तियों को यथाशक्ति मुँह चिढ़ाते रहे। उस चेत्र में उन्होंने ऐसे पात्रों का कल्पनात्मक निर्माण किया जो श्रपनी सफलता द्वारा उन्हें मानसिक सन्तोष देते रहे। यदि ऐसा न होता तो वे भी साधारण व्यक्ति होते; उनका जीवन भी साधारण होता; उनमें न तो व्यय्रता होती श्रौर न साहित्यिक प्रेरणा जन्म लेती; श्रौर इसके फलस्वरूप संसार का साहित्य भी रूखा, शुब्क तथा नीरस होता।

इसमें सन्देह नहीं कि श्राधुनिक साहित्य में यथार्थवादिता तथा बीभत्स रस का इतना श्रधिक श्रंश है कि हम सरलता से उसे ग्रहण करने में हिचकते हैं; हमारी रूढ़िवादी शिचा हमारे मार्ग में श्रवरंधि प्रस्तुत करती रहती है।

## उपसंहार तथा परिभाषाएँ

: 9 :

साहित्य की व्यापकता का ज्ञान

जर्मन दर्शनज्ञ श्लेगेल का कथन है कि साहित्य राष्ट्र श्रालोचकों के व्यापक मानसिक जीवन का निचोड़ है ग्रीर इस को साधारण निर्देश विचार द्वारा यह स्पष्ट है कि साहित्य कितना व्यापक तथा कितना महत्त्वपूर्ण है। इस तथ्य का एक स्पष्ट

प्रमाण यह है कि लिखित साहित्य में भाषा का प्रत्येक अन्र प्रमुक्त होता है श्रीर यही श्रज्ञर श्रीर यही वर्णमाला इतिहास तथा दर्शन, राजनीति तथा समाज-शास्त्र, भौतिक तथा रसायन-शास्त्र सभी प्रयुक्त करते हैं। इसिंबिए साहित्य केवल साहित्य नहीं, साहित्य में सब-कुछ निहित है। वही ज्ञान-विज्ञान है; वही समाज-शास्त्र तथा राजनीति है। साधारण रूप में हम यह कह सकते हैं कि साहित्य युग-युग के मानसिक श्रनुभवों का प्रतिविम्ब है। इन श्रनुभवों की श्रंखला ग्रहर है; प्रत्येक युग में वे जन्मते, विकसित होते तथा समस्त मानव-समाज को प्रभावित करते आए हैं और कुछ तो ऐसे हैं जिनका प्रभाव श्रादिकाल से श्राज तक विदित है श्रीर भविष्य में भी उनका प्रभाव कदाचित कम न होगा। कुछ दूसरे विचारकों के श्रनुसार साहित्य समाज की क्रियात्मक देन है। मनुष्य जो भी कुछ सोचता-समक्तता खाया खौर खपने दैनिक जीवन में विचार-विनिमय के परचात् जो भी श्रनुभव ग्रहण करता श्राया उसे उसने साहित्य-कोष में सुरचित कर दिया। इस कोष का प्रत्येक खगड ग्रध्ययन योग्य है श्रौर विभिन्न देशों के विभिन्न समाजों के एकत्र कोष द्वारा ही विश्व-संस्कृति का निर्माण हुन्रा है। इस विश्व-संस्कृति के निर्माण में कवि का, जो दर्शनज्ञ भी है, बहुत-कुछ सहयोग है। कवि वही है जो अध्यवसाय द्वारा अध्ययन करे, मनन करे, व्यापक ज्ञानार्जन करे श्रीर समस्त ज्ञान-विज्ञान को श्रपने जीवन का एक श्रंग बना ले। जब समस्त ज्ञान-विज्ञान उसके जीवन का एक श्रटूट

र्त्रंग बन जायगा तो उनका सम्मिश्रण किव की भावनाश्चों के साथ सहज ही हो जायगा श्रीर तब एक ऐसे व्यक्ति का जन्म होगा जो किव है श्रीर जिसमें दर्शनज्ञ की श्रात्मा निहित है।

जब किव श्रीर दर्शनवेत्ता एक ही हैं तो साहित्य तथा मनोभावों के वर्गीकरण से लाभ क्या ? प्रायः लेखकवर्ग मस्तिष्क तथा सहज ज्ञान, मनोभाव तथा इन्द्रिय-ज्ञान श्रीर निश्चयात्मक शक्ति इत्यादि के श्चन्तर्गत मनुष्य के मान-सिक जीवन का वर्गीकरण प्रस्तुत करता श्राया है। परन्तु यह समस्त वर्गीकरण केवल वाह्य रूप में ही हो सकेगा क्योंकि श्रान्तरिक रूप में उन सब में विचित्र साम्य है। कला को क्या हम ज्ञान से दूर रख सकेंगे ? क्या विज्ञानज्ञ श्रपने सहज ज्ञान तथा मनोभावों को निर्वासित कर देगा ? क्या समाज-सुधारकों ने काव्य तथा संगीत का सहारा श्रमीष्ट-सिद्धि में नहीं लिया ? यदि हाँ तो साहित्य की व्यापकता प्रमाणित है। उसकी श्रात्मा विशाल है; उसकी श्रात्मा में ज्ञान-विज्ञान तथा इतिहास श्रीर राजनीति सभी निहित हैं। साहित्य उस श्राकाश-दीप के समान है जिसकी ज्योति सभी मानवी चेत्रों ने प्रहण की श्रीर उसी की प्रेरणा द्वारा श्रपना विकास भी किया।

साहित्यालोचन में त्रालोचक को यह तथ्य नहीं सुलाना चाहिए।

साहित्य तथा कला का लद्दय झ्रोर कल्पना शक्ति का बोध ऐतिहासिक तथा सैद्धान्तिक खरड की समीचा के पश्चात् हम यह प्रमार्णपूर्वक कह सकते हैं कि आखो-चना के आदिकाल में कला का प्रमुख लच्य कल्पना-त्मक प्रतिरूप प्रस्तुत करना था और इसी सिद्धान्त के अनुसार उस मूर्तकार की प्रशंसा की गई जिसने पह कल्पनात्मक प्रतिरूप लोहे के माध्यम में प्रस्तुत

किया। तत्परचात् कला का लच्य श्रानन्द-प्रदान सिद्ध हुश्रा श्रोर उसके उप-रान्त यह भी प्रमाणित हुश्रा कि कलाकार किसी रहस्यपूर्ण शक्ति द्वारा सत्य का प्रदर्शन भी करता है। संचेप में श्रादिकाल से कला के तीन प्रमुख लच्य रहे हैं: कलात्मक प्रतिरूप प्रदर्शन, श्रानन्द-प्रदान तथा सत्यता-प्रसार। श्रोर किसी भी कलापूर्ण कृति का सौन्दर्य उसकी कल्पनात्मकता, श्रानन्द-प्रदान-चमता तथा सत्यता-प्रसार पर निर्भर था। परन्तु ज्यों-ज्यों सभ्यता का विकास होता गया त्यों-त्यों साहित्य का चेत्र भी विकसित तथा ज्यापक होता गया श्रोर साहित्य के श्रन्यान्य वर्गों का पृथकत्व दूर होता गया। धर्म तथा नाटक एवं काज्य में श्रान्तरिक सम्बन्ध स्थापित हो गया श्रीर यूनानी सभ्यता ने धीरे-धीरे

१. देखिए-ऐतिहासिक खगड

कला के लच्य को संकुचित करना श्रारम्भ किया श्रीर रोमीय युग ने कला का केवल एक ही लच्य सराहा-वह था शिचा-प्रदान । कला की ग्रानन्द-प्रियता कुछ दिनों के लिए लोप हो गई। परनतु उस लच्य का पुनर्निर्माण शीव्र ही हुआ। श्रनुकरण-सिद्धान्त ने पुनः साहित्य का करूपनात्मक प्रतिरूप प्रस्तुत करने की चमता तथा उसके द्वारा साम्य के प्रदर्शन के फलस्वरूप श्रानन्द-प्राप्ति को सराहा। परन्तु अनुकरण-सिद्धान्त नाटक अथवा उपन्यास पर ही साधा-रखतः श्रारोपित हो सकते थे श्रौर गीत-काव्य इस सिद्धान्त की परिधि में नहीं त्रा सकता था। वास्तव में काव्य न तो अनुकरण करता है श्रीर न प्रतिरूप प्रस्तुत करता है। उसका प्रमुख लच्य है प्रदर्शन। ग्रीर प्रदर्शन-सिद्धान्त में प्रायः श्रनुकरण तथा प्रतिरूप प्रकाशन दोनों ही सिद्धान्तों की छाया मिलेगी। इसके साथ-साथ प्रदर्शन-सिद्धान्त, गीत-काब्य के तत्त्वों की भी रचा करेगा। कवि जो कुछ भी हमारे सम्मुख किसी भी लच्य का श्रनुसरण करते हुए रखेगा, प्रदर्शन-मात्र होगा । जब-जब वह भावनात्रों के जटिल जाल को व्यक्त करेगा, किसी आदर्श का प्रतिपादन करेगा अथवा किसी दश्य को सम्मख रखेगा तब-तब वह प्रदर्शन करेगा। काव्य श्रथवा कलान तो हमसे तर्क करती है श्रीर न स्पष्ट रूप से कोई श्राग्रह करती है वरन् प्रदर्शन-मात्र करती है जिसके फलस्वरूप श्रव्यक्त रूप में हम प्रभावित तथा प्रेरित होते हैं। कला-कार जो कुछ भी अपनी कल्पना द्वारा अनुभूति प्राप्त करता है और जो कुछ भी देखता है उसे हमारी दृष्टि की परिधि में ले श्राना चाहता है। कलाकार प्रायः सतत अनुकर्ण-सिद्धान्त नहीं अपनाताः, प्रायः वह प्रदर्शन-मात्र करता है श्रीर श्रेष्ठ कलाकार का यही उद्देश्य भी होगा। साधारणतः सौन्दर्यात्मक श्रनुभव का विशिष्ट साधन प्रदर्शन ही रहेगा। क्योंकि विज्ञानज्ञ का ध्येय हमें ज्ञान सिखलाना रहता है, भाषण-शास्त्री तथा सुधारक हमें तर्क द्वारा प्रभावित कर हमारा मत परिवर्तित करना चाहेंगे, परन्तु कलाकार प्रदर्शन-मात्र रहेगा। लित-कला तथा ग्रन्यान्य उपयोगी कलाग्रों में यही महान् श्रन्तर है।

कलाकार जब किसी कलात्मक वस्तु का प्रदर्शन करता है तो वह उसके श्रंग-प्रत्यंग नहीं दिखलाता श्रोर न रुक-रुककर ही एक-एक वस्तु सम्मुख रखता है। वह तो सम्पूर्ण दृश्य श्रथवा सम्पूर्ण श्रनुभूति की पूर्ण मलक एक-साथ प्रद-र्शित करेगा। श्रोर इसी स्थल पर उसकी कल्पना उसकी सहायक होगी। कल्पना का प्रमुख लच्य श्रनेक को एक में सन्निहित कर प्रस्तुत करना है श्रोर प्रायः सभी श्रेष्ठ समालोचकों ने काव्य में प्रयुक्त कल्पना का यही श्रादर्श मान्य

१. देखिए-'नाटक की परख'-दु:खान्तकी खएड

ठहराया है। सुन्दर शब्द मानसिक ज्योति द्वारा उपलब्ध होते हैं , श्रौर यह मानसिक ज्योति कल्पना का ही पर्याय है; एक के द्वारा ही श्रनेक की श्रनुभूति सम्भव होगी ; श्रौर यह कल्पना-शक्ति द्वारा ही सम्भव होगा। सौन्दर्य वही है जो एक की भावना के साथ-साथ श्रनेक की समन्वित भावना का प्रदर्शन करे। श्रौर यह समन्वय केवल कल्पना द्वारा सफल रीति से हो सकेगा। फलतः हम यह निष्कर्ष निकाल सकते हैं कि कल्पना-शक्ति का पूर्ण उपयोग प्रत्येक श्रेष्ट कलाकार के लिए श्रपेचित होगा। कल्पना ही कला के प्रदर्शन को सफल बनाएगी; उसी के द्वारा सत्यं तथा सुन्दरं का श्राविर्भाव होगा।

समस्त साहित्य में 'कल्पना' शब्द प्रायः छः विभिन्न स्रथों में प्रयुक्त हु श्रा है—स्पष्ट तथा चित्रवत् भावों का प्रदर्शनः स्रजंकार-प्रयोगः दूसरों की मानसिक स्थिति का ज्ञानः स्रनेकरूप भावों में एकरूपता जाने की चमताः एकरूप भावों में तारतम्य का दिग्दर्शन देने की क्रियाः विरोधी स्रथवा विषम भावों का सन्तुजन तथा समन्वय स्रथवा श्रनेक-रूप भावों का एक विशिष्ट भाव के स्रन्तर्गत प्रतिपादन तथा प्राचीन तथा प्राची वस्तुस्रों में नवीनता जाने की दिव्य दृष्टि।

श्रेष्ठ श्रालोचक काव्य की कल्पना-शक्ति का यथेष्ट मूल्य पहचानने में सत्तत संलग्न रहेंगे।

कला-चेत्र में प्रायः शब्दों के प्रयोग में अविचार द्वारा साधन ख्रौर साध्य भी विशेष रूप में अस्तब्यस्तता फैली हुई है; ख्रौर का निर्ण्य यदि शब्दों की उचित परिभाषा बन भी जाय ख्रौर ध्रथं भी स्पष्ट कर दिया जाय फिर भी टीकाकारों के

न्यक्तित्व तथा उनके विरोधी दृष्टिकोण के फलस्वरूप अर्थ में कहीं-न-कहीं वैभिन्य आ ही जायगा। और फिर आलोचना चेत्र में जहाँ सब-कुछ सौन्दर्या-नुभूति द्वारा आविभूत होता है विचार-वैषम्य और भी स्वाभाविक है।

श्रालोचना-चेत्र का सबसे महत्त्वपूर्ण तथा मूल शब्द है कला। इस शब्द के श्रर्थ ने साहित्य-जगत् में विचार-वैभिन्य को ही प्रोत्साहन नहीं दिया वरन् श्रमेक जटिलताएँ भी प्रस्तुत कर दीं। साधारणतः कला शब्द उन साधनों के लिए प्रयुक्त होता है जिनके द्वारा कलाकार की श्रभीष्ट-सिद्धि हुई; वस्तुतः यह शब्द उस लक्ष्य के लिए भी प्रयुक्त होता है जो कलाकार सतत श्रपने

१. लोंजाइनस—देखिए—'ऐतिहासिक खगड'

२. गर्टा

३. कॉलरिज

सम्मुख रखता है। उदाहरणार्थ मूर्तकला अनेक साधनों से मूर्ति का निर्माण करती है और मूर्त-कलाकार रंगीन पत्थर तथा तेज़ छेनी के प्रयोग द्वारा कलापूर्ण मूर्ति का निर्माण करता है। चित्रकला में रंग, कूँची तथा तख्ती ही साधन हैं और सम्पूर्ण चित्र साध्य; संगीत में आरोह, अवरोह, मीड़, कम्पन इत्यादि साधन हैं और गीत साध्य। परनतु साधारणतः अनेक आलोचक, मूर्ति, चित्र अथवा संगीत की आलोचना करते हुए पथभ्रष्ट हो जाते हैं। इसका कारण यह है कि कभी वे साधन पर ध्यान देते हैं कभी साध्य पर और कभी कलाकार पर, और श्रेष्ठ आलोचना प्रस्तुत करने में विफल रहते हैं।

साधारणतः कुछ लिलत कलाओं में प्रयुक्त साधनों और उनके साध्य को हम अलग-अलग कर सकते हैं; परन्तु यह विभाजन कुछ विशेष कलाओं के चेत्र में यि असम्भव नहीं तो किटन अवश्य होगा। उदाहरण के लिए नृत्य के साधन तथा उसके साध्य नृत्य में विभाजन दुष्कर है, क्योंकि नृत्य तथा उसके साधन अत्यन्त छुले-मिले रहते हैं। बहुत प्रयत्न करने पर भी हम उनका सहज विभाजन नहीं कर सकेंगे। हाव-भाव, इंगित तथा शारीर के अंगों की चंचल किया साधन कही जा सकती है; परन्तु वस्तुतः वे भी नृत्य के ही तो रूप होंगे और उन्हीं से मिलकर अथवा उन्हीं के एकत्रीकरण से नृत्य का निर्माण भी हुआ है। साधन और साध्य का यह प्रगाढ़ मिलन शायद ही किसी अन्य लिलत कला में मिले। चित्रकला, मूर्तकला, काव्य-कला इत्यादि में साधन और साध्य का विभाजन सरल और स्पष्ट है। रंग, कुँचो तथा चित्रपट और निर्मित चित्र; छेनी, पत्थर तथा हाथों की शक्ति और निर्मित मूर्ति तथा शब्द, छन्द, अलंकार इत्यादि तथा निर्मित काव्य कमशः चित्रकला, मूर्तकला तथा काव्यकला के प्रमाणित साधन और साध्य हैं। सफल आलोचक दोनों पर समुचित दिष्ट रखेगा।

इसके साथ-साथ श्रालोचक कलाकार के केवल उन्हीं कार्यों का लेखा रखता है जो इच्छित हैं तथा जो उसके श्रिधकार में रहते हैं। साधारणतः बहुत-से मानवी कार्य न तो इच्छित होते हैं श्रीर न ऐसे जिनके लिए कोई विशेष उद्योग किया जाय। इस दृष्टि से जो भी कार्य बिना किसी प्रयत्न श्रथवा प्रयास के बरबस होता जाय वह श्रालोचक के लिए फलप्रद नहीं होगा। इधर-उधर की प्रयोजनहीन बातचीत, गुनगुनाना, हाथ-पर-हाथ धरे बैठना, श्रॅंगड़ाई लेना श्रथवा उच्छ्वास फेंकना न तो इच्छित हैं श्रीर न उद्योगपूर्ण कार्य हैं। चिड़ियों का चहचहाना भी कोई कलापूर्ण वस्तु नहीं; वह तो उनका सहज स्वभाव है: वे बरबस ही चहचहाती हैं। उसी प्रकार हमारे दैनिक जीवन के

त्र्यनेक कार्य ऐसे हैं जो हम बिना किसी प्रयास के त्रौर बड़ी सफलतापूर्वक करते रहते हैं परन्तु उनके प्रति हमारी इच्छा-शक्ति उपेत्ता दिखलाती रहती है। हम इसके कारण को समम नहीं पाते श्रीर न उस कार्य में निहित शक्ति को ही पहचान पाते हैं। परन्तु ,कला-चेत्र में यह आवश्यक है कि कलाकार स्वेच्छा से साधन ग्रौर साध्य दोनों की रूप-रेखा लच्य-रूप में सम्मुख रखे; श्रीर विना इसके कलाकार का काम भी न चल पाएगा। चाहे वह चित्रकार हो, चाहे वह मूर्तकार और चाहे वह किव हो, उसे अपने मस्तिष्क में अपने साध्य की रूप-रेखा श्रवश्य ही बनानी पड़ेगी। परन्तु इसके यह अर्थ नहीं कि चित्र, मूर्ति श्रथवा कविता का क्रमशः चित्रण, निर्माण तथा लेखन में कोई ग्रन्तर न त्राएगा त्रौर जो भी मूल रूप-रेखा कलाकार ने बना ली है उसी का श्रद्धरशः श्रनुसरण वह करता जायगा । वास्तव में देखने में तो यह श्राता है कि ज्यों ज्यों चित्र बनता जाता है, साधन श्रीर साध्य दोनों के श्राकार-प्रकार में परिवर्तन होता जाता है। श्रीर जब तक कि कलाकार बिलकुल ही निकृष्ट न होगा उसके साधन श्रीर साध्य दोनों में बहुत श्रन्तर श्राता जायगा। जैसे-जैसे उसका उद्देश्य बद्लेगा, साधन भी बद्लेगा और अन्त में उसकी निर्मित वस्तु चाहे वह मूर्ति हो, चित्र हो, अथवा काव्य हो, अपना सम्पूर्ण आवरण बदल देगी।

इसके साथ-साथ कलाकार को अपनी कला के लिए अनेक नियन्त्रण भी मान लेने पहेंगे। उद्देश्य अथवा लच्य के अनुसार और अभीष्ट-सिद्धि के लिए कलाकार को निर्मित वस्तु की रूप-रेखा मनोनुकूल तथा माध्यम की किटनाइयों के अनुसार परिवर्तित करनी पड़ेगी। चाहे वह किव हो अथवा मूर्त्तकार अथवा चित्रकार सभी को अपने लच्य के अनुसार अनेक नियन्त्रण स्वीकार करने पड़ेंगे। चित्रकार यदि लकड़ी पर चित्र खींचता है, मूर्तकार यदि मिट्टी का प्रयोग करता है तो दोनों को ही अपने कला-प्रयोग की सीमाएँ बाँधनी होंगी। उदाहरण के लिए चित्रकार के सम्मुख कपड़े का परदा न होकर एक प्रस्तर-खराड है जिस पर उसे चित्र खींचना है; वह प्रस्तर-खराड किसी विशेष स्थान पर रखा जायगा इसका भी उसे ध्यान रखना है; उसे किसी विशेष-वर्ग के लोग ही देखेंगे, इसे भी उसे नहीं मूलना है—इसिक्ए इन तीनों बातों को ध्यान में रखने के फलस्वरूप उसे अनेक नियन्त्रण मानने ही पड़ेंगे। और जब आधुनिक कलाकार यह कहते हैं कि कला के लिए कोई नियन्त्रण मान्य नहीं और कलाकार पूर्णतः स्वच्छन्द रूप से अपनी कला प्रदर्शित करने के लिए स्वतन्त्र है तो वे मूल करते हैं। केवल यह कहना कि कला करने के लिए स्वतन्त्र है तो वे मूल करते हैं। केवल यह कहना कि कला

नितान्त स्वच्छन्द है श्रौर कलाकार पर किसी प्रकार का नियन्त्रण रखना हानि-प्रदृहै, बहुत आमक है। कलाकार तो स्वतः श्रपनी कलाकी साधना में त्रनेक नियन्त्रण विना किसी श्रसमंजस के स्वभावतः मानता चलता है जैसा कि पिछले उदाहरण से स्पष्ट है। इसलिए यह विचार भी त्याज्य है कि कलाकार पर किसी प्रकार का बन्धन डालना कला के लिए घातक होगा। श्रिधिकांशतः तो यही सत्य ज्ञात होता है कि इन्हीं नियन्त्रणों के कारण उसकी कला सफल हुई श्रीर कलाकार श्रपने वांछित उद्देश्य की पूर्ति कर सका। कभी-कभी कला-. कार यह भी कह सकता है कि उसे न तो कोई श्राधार चाहिए श्रीर न कोई बाह्य उपकरणः; त्रातः वह कोई नियन्त्रण मानने को तैयार नहीं । इस परि-स्थिति में भी उसे यह जानना चाहिए कि वह श्रनजाने ही श्रनेक नियन्त्रण स्वीकार कर रहा है। भ्रापने मनस्तल में विखरी हुई भावनाश्रों को एकत्र करके उसे उनमें से उचित भावनाएँ छांटनी पहेंगी, शब्द, छन्द, लय तथा गति की मर्यादा की रचा करनी पड़ेगी, चित्रकार को रंग चुनने पड़ेंगे, मूर्चकार को कोई-न-कोई स्राधार चुनना ही पड़ेगा; इसलिए यह नितानत सत्य है कि साधनों तथा श्राधारों को श्रपनाते ही कलाकार को रह-रहकर श्रनेक नियन्त्रण स्वीकार करने ही पड़ेंगे । इससे उसका पीछा नहीं छूट सकता ।

इसके साथ-ही-साथ यह भी विचारणीय है कि जो भी थोड़े-बहुत निय-न्त्रण कलाकार को अवश्यमेव अपनाने पड़ते हैं और जो भी थोड़ी-बहुत स्व-तन्त्रता का उपभोग वह करता है, दोनों ही के द्वारा उसे श्रानन्द प्राप्त होता है। यह इसिंजिए सम्भव रहता है कि नियन्त्रण ऐसे नहीं होते जो कला का गला घोंट दें ग्रौर स्वतन्त्रता ऐसी नहीं होती जो कला को उच्छ खल बना दे। दोनों के अपूर्व सामंजस्य द्वारा कलाकार को स्वयं श्रानन्द का श्रनुभव होता है। जब कलाकार श्रपनी कला की सीमा के भीतर, नियन्त्रणों को वहन करते हुए अपने लच्य की पूर्ति कर लेता है श्रीर उसे यह विश्वास हो जाता है कि उसकी कला ठीक उतरी तो उसे छानन्द इसलिए प्राप्त होता है कि उसने श्रपने लगाए हुए नियन्त्रणों पर विजय पाई श्रौर जो भी स्वतन्त्रता का उपभोग उसे प्राप्त रहा उसके द्वारा उसने पूर्ण लाभ उठाया । जिस प्रकार से कोई पटु गृहणी नपी-तुली श्राय में महीने-भर सुन्दर सुस्वादु भोजन इत्यादि की न्यवस्था कर लेने पर एक श्रपूर्व श्रानन्द का श्रनुभव करती है उसी प्रकार पटुकलाकार नियन्त्रसों का भार वहन करते हुए जब श्रपने लच्य की पूर्ति कर लेता है तो त्रानिन्द्रत होता है। उसको सन्तोष इसलिए प्राप्त होता है कि उसके ध्येय की पूर्ति हुई। इसलिए जब तक ग्रालोचक कलाकार के लच्य को

पूर्ण रूप से हृद्यंगम नहीं कर लेता तब तक उसे विफल ही रहना पड़ेगा। इसी कमी के कारण प्रायः श्रालोचक यह कहा करते हैं कि कलाकार की कला का न तो सिर है न पैर; कलाकार स्वयं ही जाने कि वह किस पर उतारू है। यही कारण है कि श्रनेक रूढ़िग्रस्त श्रालोचक श्राधुनिक कलाकारों की कला को नहीं परख पाते।

हम पहले प्रमाण रूप से कह चुके हैं कि प्रत्येक कलात्मक कार्य का कुछन-कुछ उद्देश्य प्रथवा कोई-न-कोई ध्येय श्रवश्य हुश्रा करता है श्रीर इसी तथ्य
को ध्यान में रखते हुए हम यह भी कह सकते हैं कि प्रत्येक कलात्मक कार्य की
सिद्धि के लिए साधन तथा साध्य की श्रावश्यकता पड़ेगी। जब तक हम
साधनों को उचित दृष्टिकोण से नहीं परखेंगे श्रीर साध्य के मूल्य को नहीं पहचानेंगे श्रालोचना में सफलता प्राप्त न होगी। कुछ पुराने श्रालोचकों की
धारणा यह थी कि कला का कोई ध्येय नहीं; श्रीर जिस कला का कोई निश्चित
लच्य होगा वह कला न कहला सकेगी। इस विचारधारा के श्रनेक समर्थक
हुए हैं, परन्तु श्राजकल वह विचारधारा श्रममूलक प्रमाणित हो चुकी है।

श्रालोचक को वास्तव में कला को परखने के लिए दो बातों का ध्यान श्रवश्य रखना होगा : कलाकार का दृष्टिकोण तथा दृश्क्विम का दृष्टिकोण। कलाकार तथा पाठक के इन दोनों प्रधान दृष्टिकोणों के श्रन्तर्गत हमें श्रमेक श्रालोचनात्मक विचारों का दृश्नि मिलेगा श्रीर हमें उनकी उपयोगिता तथा उनके महत्त्व पर ध्यान देना श्रावश्यक होगा। उदाहरण के लिए गोस्वामी तुलसीदास की रामायण को लीजिए श्रीर किव तथा पाठक के श्रन्यान्य दृष्टिकोणों से उसे परिलिए। हमारे सम्मुख श्रमेक श्रन्म श्राएँगे—

- १. क्या तुलसी ने श्रपने मनोनीत कथा-वस्तु-निरूपण में मनोनुकूल सफलता पाई?
- २. क्या तुलसी ने उस वस्तु-निरूपण में सफलता पाई जिसे हम समकते हैं उन्होंने संभवतः चुना होगा ?
- ३. क्या तुलसी ने श्रपनी कृति को उपयोगी श्रथवा नैतिक उत्थान कराने वाली समका था ?
  - थ. क्या पाठक की हैसियत से हम समझते हैं कि तुलसी की कृति
- १. ब्रॉस्कर वाइल्ड । यदि वास्तव में देखा जाय तो वाइल्ड ने स्वतः श्रपने को नहीं पहचाना । उन्होंने भी श्रपनी कला का उद्देश्य श्रवश्य रखा; उसके द्वारा उन्होंने सामाजिक रूढ़ियों की हँसी उड़ाई, रूढ़ियस्त व्यक्तियों को हास्यास्पद बनाया श्रीर श्रपनी सत्ता जमाने की कोशिश की ।

उपयोगी तथा नैतिक प्रेरणा देने वाली है ?

- ४. क्या तुलसी ने रामायण-रचना में ग्रानन्द का ग्रनुभव किया ?
- ६. क्या पाठकों अथवा तुलसी के मित्रों ने उन्हें काव्य-रचना करते हुए देखकर स्रानन्द पाया ?
  - ७. क्या कवि ने रचना की समाप्ति पर श्राह्णाद का श्रनुभव किया ?
  - म. क्या पाठकों ने उस सम्पूर्ण कृति को पड़कर ग्रानन्द पाया ?

यदि इन समस्त प्रश्नों का उत्तर हम सफलतापूर्वक दे सकें तो हमें श्रेष्ठ श्रालोचना लिखने में देर नहीं लगेगी। जब हम पहले प्रश्न—क्या तुलसी ने श्रपने मनोनीत कथा-बस्तु-निरूपण में मनोनुकूल सफलता पाई—का समुचित उत्तर हूँ इ लेंगे तभी हम श्रालोचना के किटन मार्ग पर श्रयसर हो सकेंगे। इसके उत्तर में हमें यह सोचना पड़ेगा कि क्या मनोनीत कथा-बस्तु के निरूपण में कलाकार ने सौष्ठव तथा संयम का ध्यान रखा है श्रथवा जो कुछ भी उन्हें सुम पड़ा उसे कथा-बस्तु में यदा-कदा स्थान दे दिया? क्या कलाकार ने जो-जो प्रकरण दिये क्या वे इतने श्रावश्यक हैं कि बिना उनके काम चल ही नहीं सकता? क्या एक भी प्रकरण के निकल जाने से सम्पूर्ण कथा-बस्तु को त्ति पहुँचेगी? क्या किवने जो शैली श्रपनाई है उसके द्वारा मनोनीत कथा-बस्तु के समुचित संगठन तथा उसके द्वारा मनोनीत भाव-प्रकाश तथा मनोनुकूल रस-पिरपाक में उसे सफलता मिली है? उस पहले प्रश्न के श्रन्तर्गत हमें उपर्युक्त श्रनेक प्रश्नों का उत्तर हूँ दना पड़ेगा।

उपयुक्त प्रश्नों के हल हूँ हने में हमें कभी-कभी एक दूसरी किठनाई का सामना करना पड़ेगा। प्रायः प्राचीन किवयों की कृतियों का मूल्यांकन हमें श्रत्यन्त किठन प्रतीत होगा। कारण यह है कि हम किससे पूछेंगे कि किव ने क्या-क्या सोचकर श्रमुक विषय चुना, श्रमुक कथा-वस्तु चुनी श्रोर श्रमुक दृष्टिकोण श्रपनाया। किव तो जीवित ही नहीं; हम पूछें किससे ? इसका साधारण हल यों प्रस्तुत होगा कि हम पहले यह निश्चत कर लें कि किव की रचना किस वर्ग की है ? मान लीजिए कि यह निश्चत हुश्रा कि उसने महाकाव्य लिखा। इस उत्तर से हमारी समस्या बहुत-कुछ श्रंश में हल हो जायगी। हम यह सरलता से जान लेंगे कि उस समय के साहित्य में कितने महाकाव्य लिखे गए श्रीर साधारणत्या उस समय के कलाकारों का उद्देश्य महाकाव्य लिखे कि क्या-क्या रहा करता था। इस तर्क के श्रनुसार हम यह भी श्रनुमान कर लेंगे कि हमारे किव का उद्देश्य साधारण रूप में क्या रहा होगा। श्रीर ज्यों ही हमने यह श्रनुमान लगा लिया हमारी श्रनेक किठनाइयाँ हल हो जायँगी श्रीर

हम श्रेष्ठ ग्रालोचना लिखने में सफल होंगे। यही सिद्धान्त सभी लिलत कलाग्रों की परख में प्रयुक्त होगा श्रौर इसी के द्वारा श्रेष्ठ श्रालोचना सम्भव होगी।

कलाकार की कला का वास्तविक श्राधार जीवन ही कला तथा जीवन के होगा श्रौर कलात्मकता जब भी उद्बुद्ध होगी सम्बन्ध का ज्ञान जीवन ही उसका मुख्य श्राधार रहेगा। कलाकार जब कला का निर्माण करता है तो साधारणतः वह जीवन

पर दृष्टिपात करता रहता है; उस पर मनन श्रीर चिन्तन करता है क्योंकि वही उसके लिए कला का मूल स्रोत है। कलाकार जब तक उस मनन श्रीर चिन्तन को अपनी अभिव्यंजना-शक्ति द्वारा दूसरों तक पहुँचा नहीं देता उसे चैन नहीं श्राता। जीवन के दृश्य तथा जीवन के तथ्य उसमें भावोद्देक ले श्राते हैं श्रीर वह श्रपनी कल्पना-शक्ति द्वारा उनको एकाग्र हो देखता है श्रीर उसकी एकाम्रता इतनी तीव हो जाती है कि जीवन का यथार्थ उसके सम्मुख ग्रपना हृदय खोल देता है। कलाकार को कला के निर्माण के समय श्रानन्द इसलिए प्राप्त होता है कि जो-कुछ भी वह निर्मित करता है वह जीवन के ऋत्यन्त समीप स्राता जाता है स्रोर ज्यों-ज्यों उसकी लेखनी स्रथवा कूँची स्रथवा छेनी स्रपने लच्य की सिद्धि की त्रोर बढ़ती है त्यों-त्यों जीवन को साकार होते देख कला-कार उत्कुल हो उठता है। वह अपनी कृति में जीवन का यथार्थ प्रतिरूप देखता है - ऐसा प्रतिरूप जो सत्य ग्रौर कल्पना के समन्वय का श्रादर्श उदाहरण प्रस्तत करता है। कलाकार जीवन के सत्यों को, जैसा हम अभी संकेत दे चुके हैं तर्क की दृष्टि से नहीं परखता- तर्क का व्यवहार तो विज्ञानज्ञ करेगा-वह श्रपने सहज ज्ञान तथा कल्पना दोनों की सहायता से जीवन के यथार्थ को इदयंगम कर उसकी सफल श्रभिन्यक्ति में संलग्न हो जाता है।

कुछ लेखकों तथा साहित्यकारों का विचार है कि कला जीवन से सम्बन्धित नहीं। श्रीर कदाचित् यह श्रामक विचार श्रनेक रूप में साहित्य-चेत्र में प्रस्तुत किया गया है श्रीर इस विचार के श्रनेक पोषक भी हुए हैं। सच तो यह है कि जब कलाकार को जीवन का विस्तृत तथा व्यापक ज्ञान रखना पड़ता है तो वह जीवन से विमुख कैसे रहेगा। ज्ञानी तथा कलाकार में श्रन्तर केवल इतना है कि कलाकार जीवन पर कलात्मक दृष्टि डालेगा श्रीर ज्ञानी ज्ञानात्मक दृष्टि से जीवन के सत्यों को देखेगा। कलाकार जो भी जीवन का रूप हमारे सम्मुख प्रस्तुत करता है वह सत्यता का प्रतिरूप रहता है परन्तु इस प्रतिरूप में कला की सहायता से जीवन की श्रमिट काँकी प्रस्तुत रहती है; श्रीर यह

श्रत्यन्त चित्ताकर्षक होती है। दैनिक जीवन में हम जो-कुछ भी देखते-सनते हैं कलाकार वही हमारे सम्मुख रखता है, परन्तु ऐसे रूप में जो हमें विलक्ष रूप में प्रभावित करे। हम साधारण वस्तुत्रों को देखते-देखते उनकी उपेचा करने लगते हैं; वे हमें पुरानी, निरर्थक तथा श्राकर्षणहीन दिखाई देने लगतीं हैं परन्तु कलाकार इन्हीं वस्तुत्रों को ऐसे कलात्मक रूप में हमारे सम्मुख रखता है कि हमारी उपेत्ता श्राकर्षण में परिवर्तित हो जाती है; हममें उनके प्रति एक नवीन श्रनुराग उत्पन्न हो जाता है; हम उनकी श्रीर सजग हो उठते हैं। ऐसी परिस्थिति में कला श्रौर जीवन का सम्बन्ध सिद्धान्त-रूप में मानना ही पहेगा। वस्तुतः हमें जीवन में कला की श्रावश्यकता इसीलिए सतत बनी रहती है कि उसके द्वारा हम जीवन की खोर उन्मुख होते रहते हैं; हमारी श्रनेकरूपेण उपेचा घटती रहती है, हमारी दृष्टि व्यापक तथा हमारा हृद्य विशाल होता रहता है। कला हमारे दिन-प्रतिदिन के श्रनुभव को मौलिक तथा तीव्र रूप में हमारे सम्मुख प्रस्तुत करती रहती है। कला जीवन के सत्यों को स्थायित्व प्रदान करेगी; ग्रीर च्रॅंकि उसमें गति तथा लय नैसर्गिक रूप में प्रस्तुत रहता है वह जीवन की सहचरी-समान साथ-साथ सतत चलती चलेगी। कला जीवन-सुन्दरी का सौभाग्य-सिन्दर है।

कलाकार का ध्येय केवल यही नहीं कि वह जीवन का प्रतिबिम्ब प्रस्तुत करे क्योंकि प्रतिबिम्ब तो प्रतिबिम्ब ही रहेगा; उसमें सत्यता की कमी रहेगी श्रीर वह केवल कुछ घटनाश्रों का एकत्रीकरण होगा। कलाकार केवल घटनाश्रों को महत्त्व नहीं देगा क्योंकि इससे उसकी कला का प्रयोजन हल नहीं होगा। कलाकार तो जीवन के शाश्वत सत्यों तथा सार्वभूत गुणों पर ही श्रपनी दृष्टि केन्द्रित रखेगा; उसका ध्येय जीवन की व्याख्या करना है। जीवन श्रपनी श्चनेकरूपेण भाँकी कलाकार को दिखलाता है-कहीं इस माँकी में करुणा होगी, कहीं हास्य होगा, कहीं ब्यंग्य होगा, कहीं सहानुभूति होगी, कहीं माधुर्य होगा, कहीं कटुता होगी श्रौर कलाकार मनोनुकूल श्रपने व्यक्तित्व के श्रनुसार उन्हें प्रदर्शित करेगा। इस सम्बन्ध में यह श्रापत्ति हो सकती है कि जो कुछ भी हमें कलाकार देगा वह तो केवल उसका व्यक्तिगत दृष्टिकोण होगा इसिलए उसमें सार्वभौमिकता कहाँ से त्राएगी। हमारा सरल उत्तर यह है कि इस विशाल विश्व के जीवनानुभव इतने विभिन्न तथा व्यापक हैं कि कदाचित ही कोई एक कलाकार हमें उनका सम्पूर्ण परिचय दे सके; हमें तो सभी कलाकारों के मनोनुकूल चुने हुए अनुभवों के चेत्र में विचरना होगा और जीवन के सत्यों को अपने-आप परखना होगा। परनतु इतना अवश्य कहा जा सकता है कि कलाकार जितना ही उच्चकोटि का होगा उतना ही उसका

दृष्टिकोण व्यक्तिगत न होकर व्यापक होगा, सर्वगत होगा। श्रौर हमें उन सभी कलाकारों का कृतज्ञ होना पड़ेगा जो थोड़ा-बहुत भी श्रपनी सामर्थ्य के श्रनुसार, श्रपनी प्रतिभा के श्रनुसार, श्रपनी कला के द्वारा हमें जीवन के प्रति सजग बनाएँ। श्रगर उनकी प्रतिभा का श्रालोक जीवन के विशाल धूमिल चेत्र में दो-एक किरण भी प्रस्फुटित कर दे तो हमें उनका श्राभारी होना पड़ेगा।

कुछ साहित्यिक मनीषियों का विचार है कि सत्यतापूर्ण कलात्मक प्रद-र्शन न तो केवल तर्क शक्ति की श्रेष्ठता पर निर्भर है न महान् प्रेरणा द्वारा ही सफल होगा । जिस सत्य घनुभव का हम प्रदर्शन चाहते हैं वह किसी दूर देश की वस्तु नहीं, वह हमारे यथार्थ जीवन के परे नहीं। हम केवल यह चाहते हैं कि कला जीवन को किसी सुन्दर श्राकार के श्रन्तर्गत देखे; केवल जीवन की श्रस्त व्यस्त काँकियों से ही सत्य का कलात्मक प्रदर्शन सम्भव न होगा। कला को हमारे छोटे-से-छोटे अनुभव और अनुभव के समूहों की माला परिकल्पना<sup>9</sup> द्वारा पिरोनी होगी जो एक सुन्दर, सुन्यवस्थित त्राकार में हमारे सम्मुख प्रस्तुत होगी। कलाकार से हमारा सतत यही श्रनुरोध रहेगा कि वह हमारे सम्मुख हमारे श्रनुभवों को मनमोहक चित्र-रूप में रखे जो हमारे हृदय को छू लें। प्रायः हम स्वयं अपने अनुभवों के सौन्दर्य को अपनी छोटी-सोटी कलात्मक शक्ति के सहारे चित्र-रूप में देखने का प्रयास किया करते हैं; हमारे ये प्रयास अध्रे तथा विफल रह जाते हैं क्योंकि हममें कलाकार की शक्ति नहीं। श्रतएव कलाकार से हमारा यही श्रायह रहेगा कि हमारे श्रधूरे श्रनुभव-चित्रों को वह सम्पूर्ण बनाए, उन्हें श्राकर्षक श्राकार से विभूषित करे; उन्हें हृद्ययाही बनाए श्रीर उन्हीं के सहारे जीवन के रहस्यों का उद्घाटन कर जीवन के पास लाए। परन्तु यह तभी सम्भव होगा जब कलाकार में कल्पना तथा परिकल्पना की मात्रा, जिसकी महत्ता हम स्पष्ट कर चुके हैं, यथेष्ट रूप में प्रस्तुत रहेगी। ल लित-क लाम्रों में सत्य-प्रदर्शन का यही म्रथे हैं।

सत्य-प्रदर्शन के साथ-साथ आलोचकों का यह भी आग्रह रहेगा कि कलात्मक प्रदर्शन सुन्दर भी हो। कला और सौन्दर्य का अत्यन्त घनिष्ठ सम्बन्ध सदा से रहा है। परन्तु सौन्दर्य के अर्थ यह कभी नहीं कि वह केवल आध्या-त्मिक हो, दैवी हो, इस जीवन से दूर अमूर्त रूप में प्रस्तुत हो। इसके यह भी अर्थ नहीं कि वह कला का कोई बाह्य अंग है, आभूषण मात्र है। प्रायः कुछ लेखक यह कहा करते हैं कि अमुक कविता अथवा अमुक चित्रों में सौन्दर्य का समायोग नहीं, उसमें सौन्दर्य की न्यूनता है। यह निर्विवाद है कि सौन्दर्य

१. देखिए-'काव्य की परख'

कला का बाह्य र्यंग नहीं: वह उसका एक विशिष्ट तत्त्व है जो उसमें ग्रन्तर्हित रहता है। वह मनोनुकूल जोड़ी-घटाई नहीं जाती ; वह तो उसके जीवन की सांस समान है। वास्तव में सौन्दर्य तो कला का वह साधन है जिसके द्वारा कला श्रानन्द का प्रसार करती है; श्रानन्ददायी बनती है। ऐसे मानवी मनोभावों का प्रदर्शन, जो जीवन की यथार्थता से समन्वित हों, कला का लच्य रहा है श्रौर जब-जब हमें मनोभावों के प्रदर्शन तथा उनकी यथार्थता का बोध हुआ तब-तब हममें श्रानन्द का स्फुरण हुशा। प्रायः उसी चल से हममें श्रानन्द का उद्देक होता है जिस चर्ण मनोभावों तथा यथार्थ जीवन का सम्बन्ध तथा उनका समन्वय हमारी ऋाँखों के सामने चित्रित होता है। कुछ लेखकों का भ्रामकविचार है कि सौन्दर्य कला की शैली-मात्र है श्रौर सौन्दर्य-प्रदर्शन के लिए कलाकार कला का प्रयोग उसी प्रकार करता है जिस प्रकार कोई मूर्त्तकार श्रपनी छेनी का र्थ्यया कोई चित्रकार ग्रपनी क्ँची का प्रयोग करता है। केवल इसी हद तक यह विचार मान्य हो सकता है कि विना छेनी के मूर्ति नहीं निर्मित होगी ग्रौर विना कूँची चित्र नहीं वन सकेगा। स्पष्ट है कि छेनी ग्रौर कूँची में कला का सौन्दर्य निहित नहीं वह तो निहित है कलाकार की उस अन्यक्त सूभ और शक्ति में जिस शक्ति ग्रौर सूक्त द्वारा वह छेनी चलाता है ग्रौर क्रूँची का परिचालन करता है। कला के हृदय से सौन्दर्य को जनम देने के साधन छेनी और कूँची होंगे परन्तु वे स्वयं सौन्दर्य का स्थान न ले सकेंगे। वास्तव में, आनन्ददायी कलात्मक सौन्दर्यका जन्म तभी होता है जब हमें चित्रित मनोभाव की सत्यताका श्रनुभव होता है। वह न तो केवल साधनों पर निर्भर है ग्रौर न कला पर। हों, कला को हम सौन्दर्भ के हृद्य तक पहुँचने का एक साधन समक सकते हैं; परन्तु वह सौन्दर्य का एक महत्त्वपूर्ण तत्त्व नहीं कहला सकेगा।

कुछ प्रतिष्ठा-प्राप्त यालोचकों का विचार है कि यालोचना केवल पाठक-वर्ग के मानस पर काव्य जन्य प्रभावों का विश्लेषण है। यालोचना इस तथ्य पर अपनी दृष्टि एकाग्र रखेगी कि किस प्रकार को कविता किस प्रकार के दृष्टि-कोण को जन्म देती है और उन दृष्टिकोणों में कौनसा मूल्पवान् है। पाठकों की मानसिक किया तथा प्रतिकिया का लेखा रखती हुई यालोचना यह जानने का प्रयत्न करेगी कि उन विचारों तथा उन विश्वासों में कितनी निष्कपटता, कितनी शुद्धता तथा कितनो सत्यता है जिनके सहारे हम अपना जीवन सुव्यवस्थित बनाते रहते हैं।

यद्यपि ऐसी श्रालोचना वैज्ञानिक तथा मनोवैज्ञानिक होगी परन्तु

१. ब्राई० ए० रिचर्ड्स

अन्ततोगत्वा निषक्ष यही निकलेगा कि हमें धर्म के स्थान पर संस्कृति को प्रतिष्ठित करना चाहिए। इस प्रणाली को श्रपनाने के उपरान्त हमें यह चिन्ता होगी कि बहमत जिसे प्राह्म श्रीर उत्तम समस्ता है उसे श्रभिजातवर्ग के श्ररूप-संख्यक कलाकार न तो श्रेष्ठ मानते हैं श्रीर न उत्तम । श्रभिजातवर्ग के व्यक्ति ही कुशल विचारक होंगे क्योंकि उन्होंने साहित्यिक श्रेष्ठता की जो कसौटी तैयार कर दी है उसका श्राधार उनकी श्रेष्ठ साधना तथा शताब्दियों का श्रनुभव है। इस द्वन्द्व के फलस्वरूप भविष्य में साहित्य तथा साहित्यकार का कल्याण नहीं होगा। विचार-शक्ति की प्रगति के लिए भी ऐसी परिस्थिति हितकर न होगी। फलतः यह श्रावश्यक है कि द्वन्द्व मिट जाय। इसका उपाय भी सरता है। स्रातोचक का यह प्रयत्न होना चाहिए कि वह बहुमत की साहित्यिक रुचि को जहाँ तक हो सके श्रीभजातवर्ग की श्रीभरुचि के निकट ले श्राए। उसे श्रभिजातवर्ग की श्रभिरुचि को बाह्य श्राक्रमणों से सुरचित रखना होगा श्रीर उसकी श्रेष्ठता तथा महत्ता को सतत स्पष्ट करते रहना होगा। तात्पर्यं यह हुत्रा कि श्रभिजातवर्ग तथा साधारणवर्ग की एक विशाल सभा हो और यह सिद्धान्त-रूप में मानते हुए कि श्रभिजातवर्ग का ही दृष्टि-कोगा श्रेष्ठ, फलप्रद तथा स्तुत्य है सभा का कार्य ग्रारम्भ हो। भला इस परि-स्थित में दोनों कैसे पास या सकेंगे ? फल यह होगा कि दोनों एक-दूसरे से ग्रौर भी दूर हो जायँगे।

हंचेप में इस श्रालोचना-शेली का ध्येय यही रहा कि साहित्य के मूल्यां-कन की एक नियमावली तैयार हो जो श्रालोचक के हृदय में विश्वास श्रौर श्राह्म की स्थापना करें जिसके बल पर वह श्रमिजातवर्ग की सुरुचि के निकट जन-रुचि को लाता जाय। वास्तव में ये श्रालोचनात्मक विचार कला को सौन्दर्यात्मक परिधि में सीमित रखना चाहते हैं श्रौर प्रगतिशील श्रालोचना-तमक सिद्धान्तों के विरोध में प्रसारित किये गए हैं।

हम इस मूल विचार की श्रनेक बार पुनरावृत्ति कर चुके हैं कि श्रालोचक को सतत यह स्मरण रखना चाहिए कि प्रायः सभी श्रेष्ठ विचारकों, समीचकों तथा कलाकारों का यह सहज सिद्धान्त रहा है कि कला का श्रानन्ददायी होना श्रानिवार्य है। श्रादि किव से लेकर श्राज तक के कलाकार यह सतत कहते श्राए हैं कि कला का प्रमुख लच्य, किसी-न-किसी रूप में श्रानन्द का प्रसार रहेगा। यूनानी श्रादि किव होमर ने किवयों को यह श्रादेश दिया कि वे मानव-जीवन में श्रानन्द प्रसारित करें, श्रोर जितनी मात्रा में किव श्रानन्द का प्रसार करेगा उतनी ही मात्रा में उसकी कला सफलीभूत होगी श्रोर यह प्रमाणित होगा कि किव ने अपना गान पहुता से गाया और उसमें आनन्ददायी सत्य का आभास था। प्रायः अनेक किवयों ने काव्य द्वारा प्रस्त आनन्द को विभिन्न नामों से सम्बोधित किया है—िकसी ने उसे आनन्द नाम दिया है; किसी ने सहज उल्लास, किसी ने हर्ष, किसी ने परमानन्द तथा किसी ने हर्षोन्माद नाम से उसे पुकारा है। जर्मन दर्शनज्ञ शिलर का कथन है कि कला का प्रमुख ध्येय आनन्दोत्सर्ग है, और श्रेष्ठ कला की यही परख है कि वह परमानन्द का प्रसार करे। अंग्रेजी आलोचक ड्राइडेन का कथन है कि कला के अनेक लच्य हो सकते हैं परन्तु उसका प्रमुख लच्य हर्ष का प्रसार है। आत्मा को प्रभावित करना तथा श्रद्धा का बीज अंग्रेरित करना उसके सहज लच्या हैं। यूनानी आलोचक लोंजाइनस का कथन है कि कला का प्रधान लच्य आत्म-विभोर की दशा प्रस्तुत करना है और श्रेष्ठ कलात्मक आनन्द वही होगा जो पाठक को आत्म-विभोर कर दे; उसे अपनत्व मुलाने पर विवश कर दे। स्पष्ट है कि सीन्दर्य कला का न तो साधन है और न उसकी शैली। सीन्दर्य तो कला का सहज स्वभाव है।

यह भी स्मरण रहे कि कवि, श्रानन्द-प्रसार के लिए दुःखद कथाश्रों तथा मानव जीवन के अनेक दुःखद स्थलों का भी प्रयोग कर सकता है और इन विषयों पर कोई प्रतिवन्ध नहीं। प्रतिवन्ध केवल इतना है कि जो भी जीवन के दु:खद श्रनुभव प्रकाशित किए जायँ वे पाठक को त्रस्त न करें श्रौर जीवन की यथार्थता का प्रतिबिम्ब प्रस्तुत करते हुए एक श्रन्य प्रकार का उत्सु-कतापूर्ण त्रानन्द प्रस्तुत करें। कलाकार को तो मानवी श्रनुभव श्रानन्ददायी रूप में तीव करना है चाहे वह हर्षपूर्ण घटनात्रों का उल्लेख करे ग्रथवा दुःखद श्रनुमृतियों के श्रावरण में उसे प्रकाशित करे। श्रनुभूति जितनी ही दुःखद होगी उतनी ही तीव होगी और उससे ग्राविभ्रत श्रानन्द भी श्रत्यन्त व्यापक होगा श्रौर पाटक उतना ही श्रिधिक उसका प्रभाव भी ग्रहण करेगा। कलाकार दुःखान्तकी द्वारा हमारे सम्मुख मानवी जीवन की संघर्षपूर्ण भाव-नात्रों का द्वन्द्व प्रदर्शित कर हमें उनकी अनुभूति व्यक्तिगत रूप में न देकर बाह्य रूप में प्रस्तुत करेगा थ्रौर हम बिना उस दुःखपूर्ण भावना का निजी त्रनुभव किए उसका त्रानन्द उठा लेंगे। श्रेष्ठ कलाकार हमको हमारे छोटे श्रौर सीमित निजी जगत् से निकालकर एक महान् मानवी जगत् के बीच ला खड़ा करेगा जहां हम समस्त मानव के जीवन का पर्यवेच्या कर सकेंगे और उस च्यापक तथा विशाल दश्य को देखकर, श्रात्मविभोर हो, श्रात्मिक श्रानन्द का श्रनुभव करेंगे। कलाकार का यह श्राप्रह कभी नहीं रहता कि पाठकवर्ग दुःखद

भावनाओं को व्यक्तिगत रूप में अनुभव करे और श्राँस बहाए : वह यह कभी नहीं चाहता कि पाठकवर्ग प्रदर्शित अनुभूति में भाग ले, उसे अपनाए और ग्रपने को भी दु:खद ग्रवस्था में ले ग्राए। उसका ग्राग्रह केवल यही रहेगा कि हमारे सम्मुख हर प्रकार का सौन्दर्यात्मक मायाजाल प्रस्तुत रहे जिसे हम समक्ते रहें श्रीर श्रानन्द उठाते रहें। श्रीर कलाकार जितनी चमता श्रीर तत्वरता से यह भ्रमजाल प्रस्तुत करेगा उतना ही श्रधिक ग्रानन्द देगा: श्रीर ज्यों ही उसका यह प्रयास स्थगित अथवा विफल हुआ आनन्द का स्वप्न टूट जायगा श्रीर पाठकवर्ग हताश हो उठेगा। कलाकार को, इसके साथ-ही-साथ वही घटना, वही स्रनुभव, वही कथानक प्रस्तुत करना चाहिए जो संभाव्य हो स्रथवा संभावना की सीमा के परे न हो। यदि घटनात्रों में संभाव्यता है, यदि अनु-भूति में सत्यता है, यदि उनके प्रयोग में तोड़-मरोड़ तथा ग्रतिशयोक्ति नहीं, तो कला सदा सफल रूप में त्रानन्द का प्रसार करेगी। जीवन के चित्र प्रद-र्शित करने में सुख का ग्रविरल प्रवाह दिखलाना, दुःख की ग्रसीमावस्था प्रस्तुत करते हुए नरक के नग्न-चित्र प्रस्तुत करना, पुराय की सतत विजय तथा पाप की सतत हार दिखलाने से भी कलात्मकता की हानि होगी श्रौर पाठक-वर्ग इनमें सत्य की काँकी श्रीर श्रेष्ठ कला का श्रमजाल नहीं पा सकेगा। वह श्रसन्तुष्ट रहेगा श्रीर कलाकार की कला विफल होगी। घटनाश्रों के प्रदर्शन में जहाँ सम्भावना की सीमा का उल्लंघन हुआ हम या तो उस पर विश्वास ही नहीं करेंगे श्रीर यदि करेंगे भी तो उसे कलाकार की उच्छु खलता कहेंगे। पाठक अथवा दर्शक की हैसियत से हम यह कह उठेंगे कि 'ऐसा कभी नहीं होता', 'यह तो कवि की मनगढ़न्त है'। परन्तु जब तक सम्भावना की सीमा बनी रहेगी हमारी उत्सुकता जागरूक रहेगी; अमजाल सफलतापूर्वक हमारी श्राँखों के सम्मुख प्रस्तुत रहेगा। हम यही सममते रहेंगे कि जीवन भी श्रपूर्व रहस्यमय वस्तु है श्रौर इस रहस्य में ही इसका श्रर्व श्रानन्द है।

श्रब हमें उस प्रश्न का उत्तर हूँ इना है जिस पर हम किव तथा त्र्यालोचक बहुत पहले विचार कर चुके हैं। क्या किव ही श्रेष्ठ श्रालोचक हो सकेंगे ? किव द्वारा ही किवता लिखी

जाती है, फलतः यह स्वाभाविक ही है कि हम यह ग्राशा करें कि किव ही ग्रापनी कला की श्रेष्ठ परख कर सकेंगे; ग्रोर इस दृष्टि से श्रालोचकवर्ग की एक नवीन श्रेणी बना लेना क्या निरर्थक न होगा ? इस विचार के पत्त में यह प्रमाण प्रस्तुत किया जा सकता है कि हम ग्राशा तो यही करते हैं कि कविवर्ग ही काड्य-कला की श्रेष्ठ ग्रालोचना कर सकेंगे ग्रीर ग्रानेक कवियों ने यह ग्राशा

विफल भी नहीं होने दी। श्रॅंग्रेजी साहित्य में जैसा हम निर्देश दे चुके हैं ऐसे अनेक किव हुए हैं जिनकी श्रालोचना-शैली उत्कृष्ट रही श्रौर जिनके विचार श्राज तक मान्य हैं। कुछ ऐसे भी किव हुए जिन्होंने उन्हीं किवयों की समुचित तथा श्रेष्ठ श्रालोचना लिखी जो उन्हें विशेष-रूप से प्रिय थे। इतना होते हुए भी इस नियम के अनेक अपवाद भी मिलेंगे। श्रनेक किव कान्य की श्रालोचना करने श्रौर अपने या अपने से पहले के युग के किवयों की श्रालोचना लिखने में नितान्त श्रसमर्थ रहे।

उपरोक्त परिस्थिति से हम दो-एक सिद्धान्त सहज ही निकाल लेंगे। पहला तो यह कि श्रेष्ठ ग्रालोचना कवियों द्वारा भी लिखी गई, परन्तु साधा-रणतः वे इस प्रयत्न में विफल ही रहे जिसके फलस्वरूप श्रालोचकवर्ग की त्रावश्यकता हुई। इसका कारण यह है कि काव्य का विस्तार त्रनन्त है, उसकी शेरणाएँ विभिन्न तथा रहस्यपूर्ण हैं श्रीर मानवी-संसार से सम्बन्धित होने के कारण यह विस्तार तथा विभिन्नता इतनी अधिक है कि केवल एक कवि सबकी रचनात्रों को समभने श्रौर सबकी कला का समान रूप से मृत्य परखने में श्रसमर्थ रहेगा। श्रौर यह कार्य श्रसम्भव भी होगा। कभी-कभी यह भी होगा कि वह कुछ विशेष रचनायों स्रौर शैली-विशेष स्रथवा भाव-विशेष में श्रपनी रुचि न रखे। यह भी हो सकता है कि उसकी दृष्टि किसी एक ही प्रकार के विषय, भाषा, भाव तथा शैली की त्रोर हतनी त्राकृष्ट रहे कि वह दूसरे प्रकार के विषय, भाषा, भाव तथा शैली पर ग्रपनी पैनी दृष्टि न रख सके। इसके साथ-साथ यह भी विचारणीय है कि काव्य श्रथवा साहित्य का कोई भी र्ग्रंग चाहे स्वान्तःसुखाय ही क्यों न लिखा जाय कुछ कहने के लिए लिखा जाता है ऋौर साहित्यकार चाहे कितना भी चाहे पाठकवर्ग के महत्त्व को नहीं अुला सकता। प्राय: वह पाठकवर्ग के लिए ही साहित्य-सुजन करेगा। त्रालोचक पाठकवर्ग का श्रेष्ठ प्रतिनिधि है; वह पाठक-वर्ग के स्वत्वों की रत्ना करेगा; साहित्य को पूर्ण-रूपेण स्वयं समक्षेगा; उसका महत्त्व तथा मूल्य हृद्यं-गम करेगा; तत्पश्चात् पाठकवर्ग तक वह सन्देश पहुँचाएगा। हो सकता है कि उसे कभी किसी साहित्यकार-विशेष का भाव-प्रदर्शन ग्रथवा शैली रुचिकर न हो थ्रौर कहीं-कहीं उसकी समक्त भी उसे भ्रम में डाल दे, परन्तु उससे यह त्राशाकी जाती है कि जो-कुछ भी वह उचित रूप में समक सकेगा उसे सम्यक् रूप में पाठकवर्ग के समत्त रखेगा। वास्तव में प्रालोचक में पाठक-वर्ग की स्रात्मा पूर्ण रूप से सुरचित रहती है।

सच तो यह है कि श्रालोचक जितना पाठकवर्रा के समीप रहता है

त्र्यालोचक की उससे भी श्रधिक वह साहित्य-स्वष्टा के निकट रहता कार्य-शैली है। सरिताश्चों के विशाल वत्तस्थल पर यन्त्र-वेत्ता पुल बाँध देते हैं। पहले वे नदी के जल की गहराई

नापते हैं, उथले पानी का माप रखते हैं और बाढ़ के समय पानी के बहाव की शक्ति को समभने के उपरान्त पानी में बालू के बोरे गलाते हैं और धीरे धीरे यन्त्रों को सहायता से लोहे का अस्थि-पंजर एक विशाल सेतु का रूप ग्रहण कर लेता है। उसी प्रकार आलोचक भी मानव और प्रकृति के जीवन की गहराइयों और उसके उथलेपन का पूरा ध्यान रख साहित्य-सागर पर सेतु-बन्धन करता है, सुरचित रूप से हमें उस पुल पर चलना सिखलाता है। वह सतत यह ध्यान रखता है कि पिथक को उस मार्ग पर चलने में कोई

प्रायः त्रालीचक को, जैसा संकेत दिया गया है,

युग-ज्ञान सबसे बड़ी कठिनाई पुराने साहित्यकारों की कृतियों

को परखने में पड़ेगी। प्राचीन साहित्य-सिन्धु पर

सेतु-बन्धन सरल भी नहीं। ऐसी परिस्थित में आलोचक को प्राचीन युग के सामाजिक तथा आध्यात्मिक प्राण का ध्यान विशेष रूप में रखना होगा। उसे टीका-टिप्पणीकारों तथा चेपक-लेखकों से सतत सावधान रहना पड़ेगा और अपने को उसी प्राचीन युग का प्राणी मानकर उस युग के साहित्य की आत्मा को परखना पड़ेगा। यदि उसका अध्ययन टीकाकारों द्वारा सीमित रहा और वह अपने को प्राचीन युग का प्राणी कल्पना रूप में न बना सका तो उसका अध्ययन दूषित होगा और उसकी आलोचना वैषम्यपूर्ण होगी। यही सिद्धान्त आधुनिक रचनाओं की परख पर भी लागू होगा। आलोचक को लेखक के बनाए हुए मार्ग पर चलना होगा, उसकी कठिनाइयों को समक्तना होगा, उसके ध्येय को एकाय रूप से देखना होगा; तत्पश्चात् उस मार्ग पर चलने का स्पष्ट आदेश पाठकवर्ग को देना होगा।

साहित्यकार प्रायः जीवन का प्रदर्शक होता है, परन्तु जीवनाध्ययन विरला ही साहित्यकार सम्पूर्ण जीवन-चेत्र का पथ-प्रदर्शन कर सकेगा। प्रायः वह जीवन के एक या दो

चेत्र चुनकर ही अपना साहित्य-सजन करता है। कल्पना की दूरबीन से वह जीवन के किसी चेत्र-विशेष का आलोक देखता है और वह सम्पूर्ण प्रकाश किव के मानस में अपना घर बना लेता है। वह भाव-कोष से भाव निकाल-निकालकर उस कल्पनात्मक आलोक की भावात्मक रूप-रेखा बना लेता है; कहीं पर वह गहरा रंग देता है, कहीं पर साधारण, परन्तु उसका उद्देश्य यही रहता है कि उस मूल यालोक की सम्पूर्णता जितनी भी स्पष्ट रूप में हो सके प्रस्तुत की जाय। परन्तु इसका साधन क्या है ? कल्पना तो बहुत-कुछ कर सकती है परन्तु उसके प्रकाश का कोई माध्यम ऐसा होना चाहिए जो साधारण लोग समम सकें। श्रौर साहित्यकार के पास शब्दों को छोड़ श्रन्य कोई साधन नहीं। शब्द-समूह ही कल्पना को वाणी देते हैं; मुखरित करते हैं, सजीव बनाते हैं। स्पष्ट है कि साहित्यकार में कल्पना पहले प्रतिष्ठित हुई, वाणी उसे वाद में मिली।

त्र्यालोचना का मूल त्र्याधार श्रालोचक की यही सबसे बड़ी किठनाई है। श्रालो-चक को वाणी पहले मिली, कल्पना बाद में; शब्द पहले मिले कल्पना देर में प्रस्तुत हुई। कलाकार कल्पना की ज्योति के सहारे शब्द-सृजन करने लगा

श्रौर श्रालोचक शब्द-समृह के धुँघले प्रकाश में कल्पना की श्रोर पीछे-पीछे चला। यदि शब्दों ने उसका साथ दिया तो वह कभी-न-कभी उनके मूल स्रोत के निकट पहुँच ही जायगा; ग्रौर शब्द यदि ऐसे हुए जो उसे ग्रपने मूल स्रोत की श्रोर ले जाने में श्रसमर्थ हैं तो श्रालोचक भी श्रपने कर्त्तव्य का निर्वाह न कर पाएगा। साहित्यकार को आलोचक के हाथों ऐसी ज्योतिर्मय शब्द-माला देनी होगी जिसके द्वारा वह सरलता से साहित्य-सुन्दरी का वरण कर सके। इस दृष्टि से त्रालोचक त्रौर साहित्यकार दोनों का ध्येय एक ही होगा। स्रालो-चक को भी उस जीवन-चेत्र का विशेष परिचय होना चाहिए जिसका परिचय साहित्यकार दे रहा है। यदि उसे ऋनेक साहित्यकारों द्वारा प्रकाशित जीवन-चेत्र का परिचय देना वांछनीय है तो उसे उन सभी चेत्रों का समुचित परि-चय त्रावश्यक होगा। ग्रौर जब हम त्रालोचक से यह श्राशा रखेंगे कि वह हमें सभी कवियों तथा साहित्यकारों की कृतियों का मूल्य बतलाए तब उसके लिए यह ग्रनिवार्य हो जायगा कि वह भी जीवन के सभी ग्रंगों का सम्पूर्ण श्रध्ययन करे श्रौर उनका सम्पूर्ण परिचय श्रपने मानस में सुरत्तित रखे। साहित्यकार तथा श्रालोचक दोनों का कर्त्तव्य एक है: दोनों के कार्यों में एक विचित्र साम्य है।

प्रायः साधारण लोग यह समक्तते हैं कि साहित्य का नेतृत्व साहित्य-कार ही करते हैं ग्रौर ग्रालोचकों की महत्ता गौण है, परन्तु यह धारणा श्रम-मूलक है। दोनों ही जीवन के ग्रध्ययनकर्ता है, एक का ग्रध्ययन दूसरा स्पष्ट करता है। ग्रपने कार्य के सम्पादन में ग्रालोचक कभी ऐसे स्थल पर भी त्रा पहुँचता है जहाँ वह यह त्राभास पाता है कि साहित्यकार ने जीवन के अमुक ग्रंग को समभने में भूल की श्रथवा जीवन में ऐसा तो नहीं होता, श्रीर कलाकार ने त्रावेश में त्राकर जीवन का विकृत रूप चित्रित कर डाला है। जब श्रालोचक को यह श्राभास मिलता है कि कलाकार का जीवनाध्ययन दिवत अथवा एकांगी है और उसका अनुभव सत्य नहीं तो उसी च्रण कला-कार का नेतृत्व छिन जाता है श्रीर श्रालोचक वह स्थान सहज ही ले लेता है। फलतः वह यह श्रादेश देने लगता है कि श्रमुक जीवन-सत्य का स्वरूप दूसरा है, कलाकार को अमुक दृष्टिकोण अपनाना चाहिए था; उसे अमुक प्रकार से जीवन के तत्त्व की श्रोर पहुँचना चाहिए था। श्रालोचक जब श्रालोचना लिखता है तो उसे कलाकार की कला-प्रणाली को अपने मानस में पुनः दुह-राना पड़ता है जिसके उपरान्त वह कलाकार के कला-स्रोत तक पहुँचने में सफल होता है। त्रालोचक को कलाभवन की नींव तक पहुँचना पड़ता है स्रीर वहाँ की प्रत्येक ईंट स्रीर उसके उचित स्थान को देखना स्रावश्यक हो जाता है। जिस प्रकार छोटे बालक एक से सौ तक गिनती सरलता से गिन लेते हैं परन्तु यदि उन्हें सौ से एक तक उलटे रूप में गिनती गिनने को कहा जाय तो उन्हें कठिनाई होगी उसी प्रकार कलाकार तो सरलतापूर्वक अपने ल दय की त्रोर चला चलता है परन्तु त्रालोचक को ल दय से मूल स्रोत तक धीरे-धीरे पहुँचना पड़ता है। इस दृष्टि से आलोचक का कार्य कहीं अधिक कठिन जान पड़ेगा। कदाचित् इसमें सत्यता भी है।

कुछ विचारकों की धारणा है कि साहित्य प्रायः साहित्यकार के व्यक्तित्व का प्रकाश-मात्र रहेगा। यदि हमने लेखक अथवा कलाकार के व्यक्तित्व को पूर्ण रूप से समम्म लिया तो हमारे सामने उसके द्वारा निर्मित कला की समस्त गुत्थियाँ सुलम जायँगी। साधारण रूप से देखने में तो यह विचार मान्य जान पड़ता है परन्तु जब हम यह सोचते हैं कि क्या यह सतत सम्भव है तो कठिनाई उपस्थित हो जाती है। यदा-कदा तो हमें कलाकार की माँकी उसके निर्मित साहित्य में मिल जायगी, परन्तु इसे सिद्धान्त रूप में प्रमाणित करना असम्भव होगा। इस सिद्धान्त को मानकर हम कला को सीमित कर देंगे और कलाकार को कल्पनाविहीन कर उसे मृतप्राय बना देंगे। कलाकार के पास कल्पना-रूपी एक ऐसा साधन है जो वह सतत और सहज ही प्रयुक्त करता रहता है और उसके कल्पना-चेत्र में भी उसी के जीवन के निजी अनुभवों को देखना फलपद न होगा। कुछ महान कलाकार तो ऐसे हैं कि उनका जीवन कुछ और है और उनकी कला कुछ और; निजी अनुभव

कुछ श्रीर हैं प्रकाशित श्रनुभव कुछ दूसरे। दोनों एक-दूसरे से कहीं भिन्न हैं; कहीं दूर। इस प्रश्न का उत्तर हम पहले ही दे चुके हैं।

साहित्य के मृल्य का ऋनुसन्धान दूसरा महत्त्वपूर्ण प्रश्न जो आज से नहीं वरन् प्राचीन काल से हमारे सम्मुख प्रस्तुत रहा है वह सौन्दर्या-रमक साहित्य का महत्त्व और उसकी परख के साधनों का अनुसन्धान है। अनेक विचारकों तथा श्रेष्ठ

साहित्यकारों ने इसका हल प्रस्तुत किया है। किसी ने तर्क का सहारा लिया श्रीर किसी ने श्रनुभूति का । परन्तु साहित्याध्यन के फलस्वरूप कुछ विशिष्ट नियमों की त्रोर पुनः संकेत किया जा चुका है। वही साहित्य श्रेष्ठ तथा मूल्य-वान् होगा जो सतत ग्रानन्द की सृष्टि करेगा। यह ग्रानन्द केवल कुछ ही पाठकों को नहीं वरन् समस्त वर्गों के पाठकों को सम रूप में मिलना चाहिए। वह साहित्य जो चिणिक ग्रानन्द का प्रसार करे ग्रौर वह भी कुछ व्यक्ति-विशेष को अथवा वर्ग-विशेष को ही आकुष्ट करे न तो स्थायी होगा और न महत्त्व-पूर्ण। हमें प्रायः इस सम्बन्ध में, यह भी कठिनाई रहेगी कि हम सौन्दर्य के मूल्यांकन के विषय में किसकी सम्मति मान्य समर्के । क्या किसी भी साहित्य-प्रेमी की सम्मति हमें मान्य होनी चाहिए ? इस सम्बन्ध में मतभेद की सम्भा-वना नहीं रहेगी, क्योंकि हमें उसी व्यक्ति की सम्मति मान्य सममनी चाहिए जिसने साहित्य का व्यापक ग्रध्ययन किया है, उसकी साधना में जीवन व्यतीत किया है और उसकी वास्तविक ग्रात्मा का साचात्कार कर लिया है। साहित्य की साधना करने वाले की ही सम्मति सतत मान्य रही है श्रौर मान्य होनी भी चाहिए और श्रेष्ठ साहित्य वास्तव में वही है, जो हमें सहज रूप में श्राकृष्ट करे, एकान्न करे, वशीभूत करे। श्रेष्ठ साहित्य में मन्त्र-सुग्ध करने की शक्ति होगी; उसमें उस बीन की संजीवनी होगी जिसको प्राप्त करने के लिए सरल मृग-शावक श्रपने प्राणों को उत्सर्ग कर देता है। उसमें वही मोहक स्वर होगा जिसको श्रवण कर नागवंश सूमने लगता है; उसमें उस मेघ-मल्हार की ध्वनि होगी जिसकी प्रतिध्वनि सुनकर विशाल श्राकाश मेघाच्छन्न हो जाता है श्रौर उसमें उस दीपक राग की जीवनदायिनी शक्ति प्रवाहित रहेगी जिसकी प्रेरणा से बुमते दीप जल उठेंगे।

परिभाषात्र्यों का निर्माण साहित्य की जो परिभाषा श्रानेक श्रंग्रेजी लेखकों तथा श्रालोचकों द्वारा निर्मित हुई श्रोर उसके फलस्वरूप जिन श्रालोचना-सिद्धान्तों श्रीर श्रालोचना की परि-भाषाश्रों का निर्माण हुश्रा उन पर दृष्टि डालना शेष है। उन्नीसवीं शती के एक प्रसिद्ध साहित्यकार का कथन है कि साहित्य वही है जो शक्ति प्रदान करे श्रीर वह साहित्य साहित्य नहीं जो केवल ज्ञान-प्रसार करे। शक्ति-प्रदान से तात्पर्य यह है कि वह ऐसे अनुभवों की विशद् अनुभूति दे जो साधारण जीवन द्वारा हमें न मिलें और जो हमारे मानसिक स्तरों में ही अन्तर्हित रहें । इन्हीं अनुभूतियों के प्रति हमें जागृत करना साहित्य का प्रधान धर्म होगा। पक दूसरे श्रेष्ठ साहित्यकार का कथन है कि जो भी ज्ञान हमें पुस्तकों द्वारा प्राप्त होगा साहित्य के नाम से विभूषित होगा । इन्न ने सुबुद्धि पूर्ण पुरुषों तथा स्त्रियों के लिखित विचारों तथा भावों की ग्रानन्ददायी न्यवस्था को ही साहित्य समका। <sup>3</sup> इसी विचार के श्राधार पर यह भी सिद्धान्त निकाला गया कि विचारों, भावों, तर्क, सम्मति तथा मनुष्य की अनेक मान-सिक क्रियात्रों की भाषा के माध्यम द्वारा श्रीभव्यक्ति को ही साहित्य का नाम मिलेगा। पुक दूसरे साहित्यकार का कथन है कि किसी व्यक्ति की निजी पसन्द तथा उसकी संकलप-शक्ति द्वारा ही कल्पनात्मक साहित्य उद्बुद्ध होगा। कल्पनात्मक साहित्य केवल स्थित सत्यों का ही प्रतिरूपक नहीं, वह उन सत्यों का प्रतिरूपक है जिनकी विभिन्नता का अन्त नहीं, जिनके रूप अनन्त हैं। एक ग्रन्य विचारक का कहना है कि साहित्य के ग्रन्तर्गत उन्हीं पुस्तकों की ग्याना होगी जहाँ नैतिक सत्यों तथा मानवी श्राकांचाश्रों का विस्तृत एवं सबुद्धियुक्त प्रदर्शन श्राकर्षक रूप में हुश्रा होगा ।<sup>६</sup>

दूसरा श्रेष्ठ साहित्यकार कहता है कि साहित्य (पद्य में हो श्रथवा गद्य में) चिन्तन द्वारा नहीं, कल्पना के कौशल द्वारा ही श्राविभूत होगा; वह राष्ट्र के श्रधिक-से-श्रधिक व्यक्तियों को श्रानन्द-प्रदान करेगा; उपयोगी तथा विशेष शिचा-प्रदान उसका ध्येय नहीं। कुछ ने मानवी श्रनुभूतियों के श्राधार पर यह मत स्थिर किया कि मनुष्य ने श्रपने पार्थिव जीवन की न्यूनता-पूर्ति के लिए ही साहित्य-निर्माण किया। एक श्रन्य विचारक का विश्वास है कि

१. डी० किन्सी

२. ग्रानेल्ड

३. स्टापफर्डब्रुक

४. कार्डिनल न्युमन

प्. वाल्टर पेटर

६. मॉर्ले

७. पास्नेट

८. इमर्सन

साहित्य, मनुष्य के मानसिक तथा श्राध्यात्मिक चेत्र का सहयोग भाषा द्वारा प्रकाशित करता है, जिसमें श्राध्यात्मिकता का ही रंग गहरा रहेगा।

साहित्य की उपर्युक्त परिभाषात्रों के त्राधार पर यह सौन्दर्यात्मक सिद्धान्त निष्कर्ष निकलेगा कि साधारणतया विचारकों ने की न्यूनता त्र्यौर साहित्य की त्रात्मा में विभिन्न तत्त्वों के दर्शन किये, उसकी पूर्ति परन्तु विशेषत: उन्होंने दो मूल तत्त्वों को ही प्रधा-नता दी। पहला तत्त्व है साहित्य की बोधगम्य शक्ति

तथा दूसरा है ग्रानन्द-प्रदान-चमता। फलतः सौन्दर्यात्मक सिद्धान्त की ही विजय अन्त में रही। परन्तु कुछ विचारशील व्यक्तियों ने इस सिद्धान्त में भी श्रनेक न्यूनताओं का ग्रनुभव किया। उनका ग्रनुमान है कि इस सिद्धान्त द्वारा त्रालोचना-चेत्र में स्वच्छन्दवादिता का प्रचार होगा और इससे त्रालोचना दोषपूर्ण होगी। इस दृष्टि से कुछ श्रेष्ट श्रालोचकों ने दो-एक सुक्ताव रखे जो त्र्यालोचकों को हितकर होंगे। पहले तो त्र्यालोचक को साहित्य का विस्तृत परिचय होना चाहिए और दूसरे उसे सतत अपने आलोच्य साहित्य की तुलना श्रन्य साहित्यों से करते रहना चाहिए। यदि ये दोनों गुगा उसमें हैं तो तीसरा श्रपेत्तित गुरा सहज ही श्रा जायगा। यह तीसरा गुरा है पत्तपातपूर्ण विचारों से मुक्ति । ग्रालोचना चेत्र में प्रसारित स्वच्छन्दवादिता का इन तीनों गुणों द्वारा शमन होगा श्रीर श्रालोचना उन्नत होती जायगी। श्रालोचक का विस्तृत साहित्य-परिचय उसके ज्ञान का द्योतक होगा; श्रौर यिध वह किसी भी देश के, किसी भी युग के, साहित्य को महत्त्वहीन समक्तकर उसे छोड़ देगा तो भी दोष की ग्राशंका वनी रहेगी। उसका तुलनात्मक ग्रध्ययन उसे सदैव ग्रालो-चना के श्रेष्ठ गुर्गों को ध्यान में रखने पर बाध्य करेगा श्रौर उसकी पत्तपात-हीनता उसकी त्रालोचना को लोकप्रिय तथा लोकरंजक बनाएगी। त्रालोचक में यदि इन तीनों गुणों में से किसी एक की भी कमी हुई तो दोष आए बिना न रहेगा। इन्हीं उद्देश्यों को श्राधारभूत मानकर श्रानेक साहित्यकारों तथा साहित्यिक मनीषियों ने त्रालोचना की परिभाषाएं बनाईं।

प्रायः प्राचीन युग की नियमों पर आधारित आलोचना साहित्य के श्रमेक वर्गों की उपेचा किया करती थी; आलोचक को न तो अन्य साहित्यों श्रोर न उसमें प्रवाहित विभिन्न विचारधाराश्रों का परिचय अपेचित था न तुलनात्मक अध्ययन को ही महत्त्व प्राप्त था। प्रतिक्रियास्वरूप सौन्दर्यात्मक आलोचना-प्रणाली द्वारा सभी वर्गों के साहित्य को—जिसमें आनन्द-प्रदान-

१. कॉसन

चमता थी—महत्त्व मिला। ये वर्ग चाहे नियमों का अनुसरण करते हों अथवा उपेचा यदि उनमें आनन्द-प्रदान-चमता हुई तो उनको आलोचना ने अपनाया। इसके साथ-साथ आलोचकों के एकांगी दृष्टिकोण का भी सुधार हुआ क्योंकि यदि आलोचक में केवल अरस्त् तथा हारेस द्वारा प्रतिपादित नियमों का ही ज्ञान था तो उसे महत्ता नहीं मिली। उसे महत्ता तभी मिली जब उसका साहित्य-ज्ञान विस्तृत हुआ। फलतः आलोचकों की संख्या में वृद्धि हुई। कोई भी जिनमें उपर्युक्त तीनों गुण होते आलोचक कहला सकते थे और केवल यूनानी आलोचना-सिद्धान्त के पिष्ट-पेषक आलोचकों की महत्ता बहुत-इल घट गई। इस नवीन प्रणाली से एक और लाभ हुआ—हमारा साहित्य-भणडार अनेक रूप से भरने लगा और आलोचनात्मक साहित्य की भी वृद्धि हुई।

त्रालोचना की श्रन्यान्य परिभाषात्रों के श्रध्ययन के उपरान्त हमें यह सत्य दृष्टिगत होगा कि प्रत्येक युग के विचारकों ने ऋपने युग के ऋथवा ऋपने मनोतुकूल परिभाषाएँ बनाई तो अवश्य परन्तु साधारणतः सब में कुछ इने-गिने विचारों की पुनरावृत्ति ही मिलेगी। कभी तो त्रालोचक को कवि बनने का थ्याग्रह मिला; कभी छिद्रान्वेषी प्रवृत्ति के निराकरण का खादेश हुआ; कभी सम्पूर्ण काव्य को परखने के उपरान्त ही आलोचना लिखने का सिद्धान्त प्रति-पादित हुआ; कभी हेष और पत्तपातरहित होने का निर्देश हुआ; कभी सामं-जस्य गुण को परखने में ही त्रालोचक की प्रतिभा प्रमाणित की गई; कभी त्रालोचनात्मक गुणों की सम्पूर्ण तालिका प्रस्तुत की गई; कभी सहानुभूति की आवश्यकता प्रकाशित की गई; कभी तर्क और विवेक को मान्यता मिली; कभी सौन्दर्यात्मकता को प्रश्रय मिला; कभी देश-काल तथा युग-जीवन से न्त्रालोचना का सम्बन्ध प्रमाणित किया गया; कभी त्राधारभूत नियमों के श्रनु-सन्धान पर त्राग्रह किया गया; कभी गुणानुवाद की भत्सना की गई; कभी साहित्य की ब्रात्मा को प्रकाशित करने में ही ब्रालोचक की श्रेष्ठता समसी गई; कभी प्रेरणा के रहस्योद्घाटन का उत्तरदायित्व श्रालोचक पर रखा गया श्रीर कभी काव्यानुभूति को तीव करने का आदेश दिया गया। कभी आलो-चक को निर्णय देने पर बाध्य किया गया श्रौर कभी उसे स्वच्छन्द छोड़ दिया गया। मूल रूप में प्रायः त्रालोचक को ग्रपनी निर्णयात्मक तथा वैज्ञानिक विश्लेषणपदुता तथा सौन्दर्यात्मक ग्रौर क्रियात्मक शक्ति के प्रयोग का ही ब्रादेश मिला जो ग्रन्यान्य परिभाषात्रों से स्वतः स्पष्ट होगा।

: ३ :

कवियों की त्रालोचना केवल कवि ही कर सकते हैं — सब कवि नहीं,

परिभाषाएँ केवल वे ही किव जो काव्य-रचना में श्रेष्ठ समभे जाते हैं।

समालोचना का ध्येय छिद्रान्वेपण नहीं है छौर जो ऐसा समभते हैं भारी भूल करते हैं। श्ररस्तू ने समालोचना-सिद्धान्त का जब निर्माण किया तो उनका उद्देश्य केवल उन सिद्धान्तों की छोर संकेत-मात्र था जिनकी सहा-यता से साहित्य की श्रेष्टता भली भाँति समभाई जा सके। उनके उद्देश्य के श्रनुसार समालोचना का श्रादर्श साहित्य के उन गुणों का श्रध्ययन तथा निरूपण था जो साधारण बुद्धि के पाठकों को साधारणतः रुचिकर होते हैं। यदि किसी कविता का ढाँचा, वस्तु श्रथवा भाव-प्रदर्शन तथा विचार काव्य की नैसर्गिक श्रात्मा से श्राविभूत है तो श्रालोचक को चाहिए कि वह किब की प्रशंसा करे। छोटी छोटी भूलों पर नाक-भों सिकोड़ना श्रेष्ट श्रालोचक का काम नहीं है; ऐसा छिद्रान्वेषण केवल श्रालोचक की हृद्यहीनता तथा द्वेष का चोतक है। छोटे-छोटे दोषों से तो विजल के समान श्रेष्ट कलाकार भी सुक्त नहीं। लातीनी किव तथा श्रालोचक का कथन है कि महाकवि होमर भी श्रनेक स्थलों पर दोषपूर्ण हैं श्रीर उनकी प्रत्येक पंक्ति में भावों का समान स्तर नहीं है।

यूनानी समालोचक लोंजाइनस का कथन है कि हमें वह किव श्रिधक शिय है जो छोटी-मोटी तुटियाँ तो अवश्य करता है परन्तु उसमें काव्य की उच्च श्रात्मा सदैव रहती है। ऐसा किव जो केवल साहित्यिक रूप से शुद्धता-पूर्वक काव्य रचे श्रोर उसमें काव्य की उच्च श्रात्मा न हो निम्न कोटि का है। इस प्रकार का काव्य रचने वाला किव व्याकरण, भाषा, तथा श्रलंकारों को शुद्ध रूप में प्रयोग करता है श्रोर काव्य में श्रशिष्टता नहीं श्राने देता। वह श्रपना सम्पूर्ण मस्तिष्क लगाकर किवता लिखता है। ऐसा किव न तो हमारी श्रद्धा का पात्र है न हमारी प्रशंसा का। वही किव प्रशंसा का पात्र होगा जो छोटी-मोटी श्रुटियों पर ध्यान न देकर काव्य के श्रेष्ट स्तरों पर ही श्रपनी दृष्टि रखंता है। श्रेष्ट किव उस धनी के समान है जो श्रपने छोटे-मोटे व्यय पर ध्यान न देकर केवल बड़ी रकमों को देखता है श्रोर उससे जीवन में श्रेष्ट काम करना चाहता है। निम्न कोटि का किव उस मामूली हैसियत के श्रादमी के समान है जो पाई-पाई पर दृष्टि रखकर, लेखा-जोखा बराबर कर, जीवन को छोटी-छोटी बातों में उलमाए रहता है।

वेन जॉनसन—'डिस्कवरीज?

२. जॉन द्राइडेन- 'एपॉलॉजी फॉर हिरोइक पोएट्री'

कुछ समालोचक इतने दुर्जु दिपूर्ण होते हैं कि किव की छोटी त्रुटियों पर ही दृष्टि रखकर समालोचना लिखते हैं। एक शाब्दिक भूल-चूक को ही पकड़कर वे अपने कर्त्तंच्य को पूरा करते हैं। जिस प्रकार से हम किसी चित्रकार द्वारा निर्मित चित्र देखते हैं उसी दृष्टि से हमें काव्य की परख करनी चाहिए। हम किसी भी चित्र को सम्पूर्ण रूप से ही देख सकते हैं न कि उसके कुछ स्थलों को; इसी युक्ति से हम सम्पूर्ण चित्र का सौन्दर्य परखते हैं। काव्य के लिए भी यही नियम अपेचित है। केवल द्वेषपूर्ण समालोचक सम्पूर्ण काव्य पर दृष्टि न रखकर उसके छोटे-छोटे स्थलों की त्रुटियाँ दूँ हा करते हैं। काव्य को आलोचना की कसीटी पर परखना ही मुख्य ध्येय होना चाहिए न कि दिद्वान्वेषण।

केवल किव ही समालोचक होने के अधिकारी हैं। इसके यह तात्पर्य नहीं कि अन्य कोई समालोचक हो ही नहीं सकता। अन्य लोग भी समा-लोचक हो सकते हैं, परन्तु उनमें ज्ञान-विज्ञान को समभने तथा कलाओं को परखने की देवी ज्ञमता होनी चाहिए। ऐसी ज्ञमता केवल अरस्तू में ही थी। किव द्वारा लिखी गई समालोचना अधिक मान्य तथा उपयोगी होगी, परन्तु ऐसे किव द्वारा ही समालोचना लिखी जानी चाहिए जिसमें न तो पच्चपात हो और न द्वेष।

'श्रालोचना निर्णय का एक मानद्रगड है जो उन साहित्यिक विशिष्ट-तास्रों का लेखा रखती है जो साधारणतया किसी विचारशील पाठकवर्ग को श्रानन्ददायी होंगे। श्रालोचना इमारे तर्क का भी मानद्रगड होगी।'र

'सौन्दर्यात्मक त्रालोचना-प्रणाली साहित्यिक कृतियों की तुलनात्मक विवेचना प्रस्तुत करती है; तत्पश्चात् साहित्य के इतिहास में उसके महत्त्व का निर्णाय करती है।"3

'ब्रालोचक साहित्य-चेत्र का श्रेष्ठ प्रवन्धकर्ता है।'<sup>४</sup>

काव्य का उद्देश्य श्रानन्द-प्रदान है। उसमें प्रकृति का सम्पूर्ण प्रतिबिम्ब सुरचित है; परन्तु इस प्रतिबिम्बत चित्र का प्रत्येक स्थल हर एक मनुष्य को सम-रूप से नहीं श्राकिषित कर सकता। इसीलिए दुःखान्तकी को पसन्द करने वाला व्यक्ति सुखान्तकी पर श्रपनी निष्पन्त राय नहीं दे सकता श्रीर

१. वही—'प्रिफेस दु सिल्वी'

२. ड्राइडेन

३. एल्ज

४ः हैरिस

न सुखानतकी को पसन्द करने वाला दुःखानतकी के ग्रानन्द-प्रदान को निष्पत्त रूप से समक्त सकता है। श्रेष्ठ समालोचक को दोनों के गुर्णो को पूर्ण रूप से समक्तना चाहिए; यदि ऐसा न होगा तो वह केवल पचपाती प्रशंसक होगा श्रेष्ठ समालोचक नहीं।

किसी श्रेष्ट कलाकार के दोषों को प्रदर्शित करना त्रौर उसके गुणों पर परदा डाल देना अच्छे त्रालोचक का सिद्धान्त नहीं होना चाहिए। ऐसा त्रालोचक निकृष्ट है।

श्रेष्ठ त्रालोचक किसी कलाकार की रचना को उन्हीं भावनात्रों तथा दृष्टिकोणों से ऋध्ययन करता है जिनको प्रेरणा द्वारा वह लिखी गई है। उसे उन सम्पूर्ण स्थलों का ग्रन्वेषण करना चाहिए जिनमें भावों का उत्कर्ष हो त्रौर हृदय को छूने वाले ग्रंश हों, न कि उन दोषों को हूँ ढ़ना चाहिए जो इधर-उधर पड़े हुए हों। उन्हें काब्य की ग्रात्मा के दर्शन कर उससे प्रसन्न होना चाहिए त्रौर छिद्रान्वेषस द्वारा प्राप्त त्रानन्द को दूषित समक्षना चाहिए। जिस काव्य द्वारा न तो हृदय में जागृति हो ख्रौर न उद्देग हो, जिस काव्य में केवल व्याकरणात्मक अथवा शाव्दिक शुद्धता हो, जिस काव्य में चित्त की उन्मत्त करने की शक्ति न हो, उसे ग्रालोचक को ध्यान में भी न लाना चाहिए । सम्पूर्ण श्रवयवों के सामंजस्य के फलस्वरूप ही सौन्दर्य प्रकट होता है केवल एक ही श्रंग श्रथवा श्रवयव को सौन्दर्य का नाम नहीं मिलता। दोष हीन श्रादर्श काव्य की प्रतीत्ता में त्रालोचक को बैठ नहीं रहना चाहिए; उसे तो केवल कलाकार के उहरेय, उसके साधन, उसके दृष्टिकोण, उसकी निर्माण-कला पर ध्यान रखकर उसके सम्पूर्ण काव्य को परखना चाहिए। यदि कलाकार श्रपने सीमित साधनों द्वारा श्रपने उद्देश्य में सफल होता है श्रीर उसमें श्रनेक दोष रह भी जाते हैं, तो कलाकार प्रशंसा के योग्य है। श्रेष्ठ कलाकार उत्तम फल के लिए, छोटी ब्रुटियों की श्रोर ध्यान नहीं देते।

श्रेष्ठ समालोचक को निम्नलिखित नियमों का श्रनुसरण फलप्रद होगा—

- १. प्रकृति तथा जीवन के नियमों का पालन।
- २. गर्वहीनता।
- ३. कलाकार के उद्देश्य तथा भावों का यथोचित अध्ययन।

१. जॉन ड्राइडेन—'त्र्यॉल फॉर लव'

२. टी० राइमर—'द इम्पार्शल क्रिटिक'

३. ए० पोप—'एसे त्रॉन क्रिटिसिज़्म'

- ४. सम्पूर्ण काव्य को हृद्यंगम करना।
- ५. कलाकार के ध्येय का ध्यान रखना।
- ६. श्रेष्ठ काव्य के लिए बौद्धिक तत्त्वों की आवश्यकता!
- ७. कला की आलोचना में केवल भाषा पर ही ध्यान न रखना।
- विभिन्न विषयों के लिए विभिन्न शैली का प्रयोग।
- केवल छुन्द अथवा तुकान्त शैलो की ही श्रेष्ठता मानना न चाहिए।
  - १०. शब्दों को भावों का प्रतीक समसना।
  - ११. ग्रतिशयोक्ति तथा ग्रति का ग्रनुसन्धान करना।
- १२. केवल प्राचीन कलाकारों को ही श्रेष्ठ समम्मना ग्रौर ग्राधुनिकता से ग्रग्रसन्न होना न चाहिए।
  - १३. नियमानुकूल काब्य-निर्माण की ही श्रेष्ठता मानना न चाहिए।
- १४. स्वतन्त्र रूप में विचार करना न कि प्राचीन उदाहरणों से ही प्रभावित होना।
  - १४. व्यक्तित्व का ध्यान न रखकर काव्य को परखना।
  - १६. केवल नवीनता से ही त्राकृष्ट न होना चाहिए।
  - १७. सम रूप से आलोचना करना।
  - १८. काव्यालोचना में दलबन्दी में सहयोग न देना।
  - १६. द्रेष तथा ऋहं-भाव को निंभूल करने के बाद निर्णय करना।
- २०. केवल नियम, बुद्धि तथा ज्ञान का सहारा लेकर मनुष्यत्व तथा सत्य को न मुलाना।

यूनानियों में अरस्त् तथा लोंजाइनस, रोमनों में हारेस तथा निवन-टिलियन श्रीर फ्रांसीसियों में न्यॉयलो तथा डेसियर श्रेष्ठ श्रालोचक हुए हैं। श्राधुनिक काल में कुछ न्यवसायी समालोचक उत्पन्न हो गए हैं। ये नितानत मूर्ख तथा निरत्तर हैं; न तो इन्हें भाषा-ज्ञान है न साहित्य ज्ञान। ये विचार-हीन श्रालोचक केवल रूढ़ि के सहारे ही लिखते-पढ़ते हैं। दूसरों के निर्मित नियमों तथा श्रादशों का वे श्रनुकरण करते रहते हैं। ये श्राडम्बर में विश्वास कर केवल सिद्धान्तों के ही राग श्रलापते हैं श्रीर स्वयं कुछ भी नहीं समकते।

प्राचीन त्रालोचक श्रपने तत्कालीन कलाकारों की रचनाएँ बड़ी सहा-नुभूतिपूर्वक पढ़ते थे श्रौर उनकी यथोचित प्रशंसा करते थे; उनकी छोटी-छोटी भूलों को वे ध्यान में भी नहीं लाते थे, वरन् उन श्रुटियों का समीचीन समर्थन

१. पोप--'एसे त्रॉन क्रिटिसिज़्म'

भी करते थे। इसके विपरीत श्राधिनिक श्रालोचक, जो नौसिखिए हैं, श्रपने समकालीन कलाकारों की निन्दा तथा उपालम्भ श्रपना व्यवसाय बनाए हुए हैं। वे काल्पनिक दोषों की खोज करते हैं; लम्बे-चौड़े तर्क प्रस्तुत करते हैं श्रीर गुणों को दोष प्रमाणित करने में प्रयत्नशील हो सूठी प्रशंसा करते हैं।

कुछ आलोचक बुद्धि तथा तर्क के फलस्वरूप आलोचना न लिख-कर केवल कर्पना के सहारे आलोचना लिखते हैं और प्रशंसा के पुल बाँधते हैं। ऐसे आलोचक केवल तर्कहीन प्रशंसक-मात्र हैं और उनकी आलोचना में विवेक कम सराहना अधिक रहती है। ये केवल सौन्द्र्य-च्रेत्रों में ही विचरण करते हैं और तथ्य की ओर ध्यान नहीं देते।

कहा जाता है कि केवल किव ही योग्य समालोचक हो सकते हैं; परन्तु यह धारणा श्रनुभव से सूठी सावित होती है। 3

साहित्य सौन्दर्भ का तर्कपूर्ण विश्लेषण भाषा तथा ग्रन्य उपकरणों द्वारा सरलता से नहीं हो सकता। यह तो केवल कल्पना के सहारे ही सम्भव है। जो मनुष्य पहले से हो ग्रविचार मित तथा पच्चपातपूर्ण है उस पर ऐसे सौन्दर्भ का कोई प्रभाव नहीं पड़ेगा। किसी भी मनुष्य को उसकी रुचि के विरुद्ध ग्रानिन्द्रत करना कठिन ही नहीं वरन् ग्रसम्भव है। ग्रविचार मित तथा पच्चपात जब तक उसे बेरे रहेंगे; कल्पना प्रसूत वस्तुएँ उसे प्रभावित न कर पाएँगी।

एडिसन के अनुसार समालोचक का धर्म कलाकारों के दोष न निकाल-कर केवल सौन्दर्य का ही स्पष्टीकरण है। श्रेष्ट साहित्यिक तथा विद्वान केवल कान्य के सौन्दर्य की श्रोर ही श्राकृष्ट होते हैं। समालोचक का भी यही श्रादर्श होना चाहिए; उसे न तो दोषारोपण करना चाहिए श्रोर न पच्चपात; उसे तो केवल तर्क के प्रकाश में कान्य को प्रस्तुत कर देना चाहिए। उसे सत्य के प्रतिपादन में ही दन्तचित्त रहना चाहिए।

त्र्यालोचना का त्राधार केवल तर्क ही नहीं । काव्य सदैव प्रकृतिस्थ नियमों का सहारा लेता त्राया है । साहित्य का ध्येय शिचा-प्रदान है परन्तु काव्य का ध्येय त्रानन्द-द्वारा शिचा-प्रदान है । १

१. एडिसन—'द् स्पेक्टेटर'

२. टी० वॉर्टन—'त्राव्जर्वेशन्स ग्रॉन द फ़ेयरी कीन'

३. वही

४. वही

५. जॉनसन—'प्रिफेस दु शेक्सिपयर'

किसी भी कलाकार की रचना को परखने के लिए हमें उसके देश-काल, उसके साधन, उसकी सीमाएँ तथा उसके ध्येय को पूर्णतया हृद्यंगम करना ग्रावश्यक है।

किसी साहित्यिक काव्य की श्रेष्ठता केवल स्फुट पंक्तियों अथवा स्फुट स्थलों के अध्ययन द्वारा नहीं प्रमाणित हो सकती। आलोचक को सम्पूर्ण प्रभाव पर दृष्टि रखनी चाहिए। यह सही है कि आलोचक अनेक पंक्तियों को बदलकर उन्हें प्रभावपूर्ण बना सकता है; वह अनेक स्थलों को प्रवाहपूर्ण कर सकता है; वह कुछ शब्दों में अधिक ओज भर सकता है; परन्तु ऐसे स्थलों का अनुसन्धान ही आलोचना नहीं। काव्य का सम्पूर्ण प्रभाव ही आलोचना का आधार हो सकता है। कल्पना-प्रसूत काव्य की श्रेष्ठता उसके आकर्षण तथा आनन्द-पदान की शक्ति द्वारा निर्धारित हो सकती है; जितने समय तक वह मनुष्य का ध्यान आकृष्ट करे उतना ही वह श्रेष्ठ होगी। जिस काव्य को पाठक बार-बार पहें और पढ़ते-पढ़ते भी न थकें और जिसके अध्ययन में वह पूर्णतया लिप्त हो जायँ वही श्रेष्ठ कला है।

समालोचक का आदर्श काव्य के सौन्दर्य पूर्ण ग्रंगों पर पाठक का ध्यान श्राकृष्ट करना है। यदि वह दोषों पर ही अपनी आलोचना निर्भर रखता है तो वह आलोचक हेय तथा दोषपूर्ण है। दोषों का प्रकाश केवल उनके सम-र्थन हेतु ही होना चाहिए।

समालोचना का वास्तिविक उद्देश्य साहित्य निर्माण के नियमों का निर्धारण मात्र है; उसका ध्येय निर्णयात्मक नियमों की सूची बनाना नहीं। इन दोनों उद्देश्यों को सम्भवतः पृथक् रखना चाहिए।

विचारशील समालोचक वही है जो कान्य के आधारभूत नियमों का आद्मित करे और कान्य के अनेक तथा विभिन्न रूपों के लिए उनकी उपयोग्तिता प्रमाणित करे और उन नियमों की पर्यालोचना करे। इन नियमों के परिश्वालन के परचात् उसे कान्य के उन महत्त्वपूर्ण स्थलों की और संकेत करना चाहिए जो प्रशंसनीय हों और ऐसे दोषों की और जो महत्त्वहीन हों ध्यान न देना चाहिए। समालोचक को तर्कपूर्ण, पच्पातहीन दृष्टि से समालोचना करनी अपेसित है; उसे काल्पनिक दोषों के ह्रँदने के विपरीत उन वास्त-

१. जॉनसन—'लाइब्ज़'

२. जॉनसन — 'लाइब्ज'

३. कॉलरिज—'वायोग्रेफ़िया लिटरेरिया'

४. कॉलरिज-- 'वायोग्रेफ़िया लिटरेरिया'

विक दोषों को स्पष्ट करना चाहिए जो वास्तव में दोष हों खीर जिनके द्वारा कान्य की खात्मा को चित पहुँचती हो।

समालोचक को यह अधिकार है कि किसी प्रकाशित पुस्तक पर दोषा-रोपरा करे, उसे उपहासास्पद वनाए, परन्तु उन दोघों का तर्कपूर्ण स्पष्टी-करण भी श्रावश्यक है। लेखक को श्रपने समर्थन में उत्तर देने का पूर्ण श्रधि-कार है, परन्तु उसे उपालम्भ का अधिकार नहीं। किसी साहित्यिक में यह सामर्थ्य नहीं कि वह त्रालांचना हेतु शब्दावली तथा उसके प्रयोग के नियमों की सूची प्रस्तुत करे। समालोचक दोषारोपर के लिए कैसी भाषा तथा शब्दा-वली का प्रयोग करे, कितनी मित्रता तथा कितना ग्रपचपात निभाए कहना कठिन है। परनतु यह अत्यन्त आवश्यक है कि आलोचक अपने प्रयुक्त शब्दों की गहराई, उनका प्रभाव तथा श्रपना उद्देश्य पूर्ण रूप से समफने के पश्चात् ही उन्हें व्यवहृत करे। यदि समालोचक लेखक के जीवन-विषयक दोषों श्रथवा वैयक्तिक जानकारी को श्रपनी समालोचना में प्रयुक्त कर लेखक के व्यक्तित्व तथा उसके जीवन को हास्यास्पद बनाने की चेष्टा करता है तो उसकी ग्रालो-चना निकृष्ट कोटि की होगी थ्रौर उसके लेख में द्वेष तथा श्रपमान की भतक मिलेगी। इस प्रकार की श्रालोचना से वह समालोचक न कहलाकर द्वेषी वा छिद्रान्वेषक कहलाएगा। ऐसा समालोचक काव्य-मन्दिर को दृषित कर उसका दैवी वातावरण अष्ट करता है।

समालोचक को कान्य में उस ग्रंश को हूँ इ निकालना चाहिए जिसके सहारे वह सम्पूर्ण कान्य को हृद्यंगम कर सके। इसी ग्राधारभूत श्रंश को ग्रपने सम्मुख रखकर श्रेष्ट समालोचना लिखी जा सकती है।

श्रनेक समालोचनाएँ नीरस होती हैं, श्रनेक श्रशिष्ट तथा श्रसम्बद्ध, क्योंकि प्रायः समालोचकों को सहानुभूतिपूर्ण तथा शिष्ट श्रालोचना लिखना कितन हो जाता है। कुछ केवल दोष ही देखते हैं श्रीर कुछ केवल गुण; श्रनेक श्रालोचक तो गुणानुवाद में इतने लग जाते हैं कि उन्हें कुछ श्रीर सुमता ही नहीं श्रीर कुछ छिद्धान्वेषण पर इतने तुल जाते हैं कि उन्हें गुण दिखाई ही नहीं देते। गुणानुवाद करने वाले समालोचक तो कभी-कभी ऐसी श्रतिशयोक्ति प्रयुक्त करते हैं कि हम किसी श्रन्य कलाकार की श्रोर श्राँख उठाकर भी देखना नहीं चाहते, उनकी प्रशंसा हमारे हृद्य तथा मस्तिष्क पर ऐसी छा जाती है कि हम सभी श्रन्य कलाकारों से विमुख हो जाते हैं। इन श्रालोचकों की विरु

१. कॉलरिज

२. कॉलरिज-'लेक्चर्स'

दावली हमारे हृदय में घर कर लेती है और हम किसी अन्य लेखक के प्रति श्रपनी सहानुभृति भी दिखाने में विफल रहते हैं। प्रायः जो श्रालोचक प्रशंसा पर कमर कस लेते हैं केवल मैत्री द्वारा प्रेरित होते हैं श्रीर जो छिद्रान्वेषण पर तुल जाते हैं वे दलबन्दी से प्रेरणा प्रहण करते हैं। इन दोनों वर्गों की श्रालोचना दृषित होगी। दलबन्दी से प्रेरित श्रालोचना केवल राजनीतिक त्रालोचना ही कहला सकेगी. साहित्यिक श्रालोचना नहीं। इस वर्ग के श्रालो-चक अपनी निजी ईंप्या तथा होष के वशीभूत ऐसी शैली अपनाते हैं जो अमा-निवकता को जनम देती है श्रीर इतनी कृत्रिम तथा निकृष्ट होती है कि उससे के बल विष ही टपकता है, क्यों कि दलबन्दी के आदर्श उन्हें अन्धा बना देते हें चौर सहिच सदा के लिए विदा हो जाती है। इस वर्ग के आलोचक केवल नाक-भौं सिकोड़ना ही जानते हैं श्रीर पग-पग पर श्रपने विद्वेष का परिचय मात्र देते हैं। विरोधीवर्ग की रचना उन्हें ऐसी ही प्रतीत होती है जैसे उन्हें बिच्छ काट गया हो ग्रौर वे गाली-गलौच पर उतारू हो जाते हैं। यदि इस दल का कोई व्यक्ति भूले-भटके उनके रास्ते में गया तो उस पर बिना कीचड़ उछाले उन्हें चैन नहीं मिलता। वे यही चाहते हैं कि वह मिट्टी में मिल जाय । तदुपरान्त ये त्रालोचक गर्व से मूं छूं टेते हुए अपनी श्रेष्टता प्रमाणित करते हैं : उनके फन्दे में श्राकर कोई सही सलामत नहीं रह पाता । विश्वास-वात उनका जीवन-सिद्धान्त रहता है; धूर्तता तथा कपट उनकी श्रात्मा में तिरोहित रहता है और इसी के सम्बल से वे अपनी जीविका चलाते हैं। ये ब्यक्ति कवि की रचनाको तो एक तरफ रख देते हैं श्रीर उसके व्यक्तित्व पर ग्राघात करने लगते हैं। रचना के किसी ग्रंश में उन्हें उत्तमता नहीं दिखाई हेती श्रीर उनका केवल एक ही उद्देश्य रहता है-लेखक पर कीचड़ उछालना, . उसे हीन तथा निकृष्ट प्रमाणित करना। ऐसी श्रालीचना प्रलाप-मात्र होगी श्रीर भावानुभव तथा उसकी सम्यक् श्रभिव्यक्ति के स्थान पर गाली-गलीच ही मिलेगा | कभी-कभी तो इस वर्ग के त्रालोचक ग्रपने पत्त के समर्थन में ् इतने अन्धे हो जाते हैं कि विरोधीवर्ग के लेखक की कृति की न तो ब्रटियां दिखलाते हैं श्रीर न उन्हीं को श्रतिशयोक्ति द्वारा व्यक्त करते हैं परन्तु लगा-तार यही कहते जाते हैं कि उसमें कोई गुए है ही नहीं । दुनिया चाहे कितनी भी प्रशंसा क्यों न करे, वे मानने के नहीं । श्रीर जब तक लेखक उनका दृष्टि-कोगा नहीं अपनाता तब तक वे उसको अपना नाम लिखने का भी अधिकार देने को प्रस्तुत नहीं । उनके लिए त्रालोचना का प्रश्न साहित्य का प्रश्न नहीं, बह राजनीतिक गुटबन्दी का चेत्र हो जाता है, ख्रौर व्यक्तिगत रूप में वे लेखक पर लांछन लगाना आरम्भ कर देते हैं। विवाद में हारकर वे गाली की शरण लेते हैं और कभी-कभी ऐसी सम्मतियां लेखक पर आरोपित कर देते हैं जिनका उसे कभी स्वप्न में भी ध्यान नहीं आया होगा।

त्रालोचना-चेत्र में केवल विभिन्न प्रतिद्वनद्वी वर्गों के विद्वेष तथा पत्त-पात के कारण विभिन्नता नहीं फैली है वरन् रुचि तथा प्रवृत्ति की विभिन्नता के फलस्वरूग भी वैषम्य फैला हुया है। ग्रौर जव तक इस रुचि तथा प्रवृत्ति के वैचित्र्य का प्रकाश होता रहेगा श्रालोचना-चेत्र में विभिन्नता स्वभावतः बनी रहेगी। कुछ व्यक्ति तो ऐसे होंगे जो कलाकार की आलंकारिक शैली को ही पसन्द करेंगे और कुछ ऐसे भी रहेंगे जो सीधी-सादी सरल तथा स्पष्ट शैली से ही सन्तुष्ट होंगे। कदाचित् इन दोनों विभिन्न वर्गों में न तो समक्षौता हो सकेगा श्रौर न कोई साम्य ही उपस्थित हो पाएगा, क्योंकि यह विभिन्नता रुचि-वैचित्र्य से सम्बन्ध रखती है। पहला वर्ग तुलनात्मक वात्र्यांशों तथा त्रालंकारयुक्त भाषा पर ही जोर देगा और दूसरा सरलता को ही ग्राभूषण मानेगा खौर उसे खालंकारिक शैली सस्ती तथा नीरस प्रतीत होगी। परन्तु जहाँ ऐसी परिस्थिति या पड़े दोनों वर्गों को एक-दूसरे से सहानुभृतिपूर्ण ब्यव-हार करना चाहिए थ्रौर यह एक ऐसा सिद्धान्त है जिससे दोनों वर्गों की हानि नहीं होगी। जहां विभिन्नता हो वहां विद्वेष की क्या ग्रावश्यकता है ? दोनों वर्ग अपने-अपने चेत्र में विशिष्टता प्राप्त करने के स्त्रधिकारी हैं; दोनों को यह सहज अधिकार है कि वे साहित्य से जिस प्रकार का आनन्द चाहें ग्रहण करें। जहां तक वे एक-दूसरे को समभने का प्रयत्न करके प्रशंसा करेंगे, साहि-ियक कहलायँगे, जहाँ छिद्रान्वेषी बनेंगे श्रेष्ठ श्रालोचना के स्तर से गिर जायँगे। जब हम किसी ऐसे कजाकार की विद्वेषपूर्ण त्रालोचना पर उतारू हो जायँगे जो समस्त सभ्य संसार द्वारा प्रशंसित हो चुका है तो हम श्रपनी ही मूर्खता प्रकट करेंगे। उसको परखने की चमताहीनता का हम प्रमाण दे बैठेंगे श्रीर श्रपनी श्रसाहित्यिकता का परिचय देंगे। प्रत्येक पाठक श्रपनी निजी रुचि के अनुसार अपना प्रिय कलाकार चुनने तथा उसकी प्रशंसा करने के लिए स्वतन्त्र है; किसी भी पाठक को श्रपनी रुचि तथा प्रवृत्ति को दूसरे पर थोपने का श्रिधिकार नहीं । जिस प्रकार से कलाकारों में विभिन्न रूप की प्रतिमा रहती है उसी प्रकार पाठकों में भी विभिन्न रुचि स्वाभाविक है श्रौर हमें श्रपनी रुचि के श्रनुसार श्रपने प्रिय पात्र की प्रशंसा ही शोभा देगी, दूसरों के प्रिय पात्र की विषम श्रालोचना नहीं। जो न्यक्ति यही चाहते हैं कि उन्हीं की रुचि के श्रनु-

१. हैजलिट—'टेबल टॉक'

सार समस्त साहित्य रचा जाय और उन्हीं की रुचि सर्वोपिर रहे, साहित्य की त्रात्मा का हनन करते हैं। वे उसे श्रपनी सीमित प्रवृत्तियों का दास बना देते हैं: उसे प्राणहीन कर देते हैं।

हम यह कभी भी नहीं कह सकते कि श्रालीचक का किव होना भी त्यावश्यक है परन्तु इतना श्रवश्य कहना पड़ेगा कि श्रेष्ठ श्रालोचक कहलाने के लिए उसे बुरा किव भी नहीं होना चाहिए। (तात्पर्य यह है कि यदि श्रालो-चक किव भी है श्रोर श्रच्छा किव है, तो सोने में सुगन्ध है।)

विशुद्ध त्रालोचना वही होगी जो किसी साहित्यिक रचना की त्रात्मा पर प्रकाश डाले; उसके हर एक रंग को परखे और प्रकाशित करे। केवल बाह्य त्रावरण पर श्रथवा उसके बहिर्भाग तथा इधर-उधर विखरे हुए ग्रंशों पर टीका-टिप्पणी करना हितकर नहीं । कविता केवल मूर्तकला-समान तो है नहीं जिसका मूल्य ग्रासानी से ग्रांका जा सके । यह बात विशेषकर नाटक की ग्राली-चना पर विशेष रूप से लागू होगी। इस चेत्र के त्रालोचक कभी कथा-वस्तु, कभी कुछ पात्रों की भाव-भंगी ग्रथवा देश-काल तथा नैतिक दृष्टिकोण पर कुछ थोड़ी-बहुत बातें कहकर श्रागे बढ़ जाते हैं। श्रौर जब पाठकवर्ग ऐसी त्रालोचना पढ़ते हैं तो उनकी समक्त में कुछ नहीं त्राता; वे यह नहीं समक पाते कि कवि ने कौन-कौनसी भावनात्रों का प्रकाश किया है; उसको प्रकाशित करने में उसने जीवन के हत्तल के किन ग्रंशों को ग्रौर किस गहराई से छुग्रा है ग्रौर उसकी श्रमिव्यक्ति में कितनी चमता है, कितनी शक्ति है। उन्हें केवल ऐसा ज्ञात होता है कि वे किसी व्यक्ति की लिखी हुई दैनिकी पढ़ रहे हैं। ऐसे ग्रालोचक हमें ग्रन्धकार में छोड़ देते हैं, क्योंकि वे यह नहीं बतला पाते क कलाकार की कृति ने हमारी कल्पना को कितना प्रभावित किया श्रौर हम।री नैसर्गिक प्रवृत्ति के संशोधन में कितना सहयोग प्रदान किया तथा सुरुचि के सिद्धान्तों को कितना पुष्ट किया। वे रचना के बहिर्जगत के विषय में तो बहुत कह डालते हैं, परन्तु उसके भ्रन्तर्जगत् के विषय में कुछ नहीं कह पाते। प्रायः जिस कोटि की रचनाओं की आलोचना होती है वैसे ही आलोचक भी मिल जाते हैं। जहाँ उन्होंने नाटकों के श्रंकों तथा गर्माकों की न्यवस्था बतलाई स्रौर इधर-उधर की दो चार चलती हुई बातें कह दीं उन्होंने समका कि आलोचक का कर्त्तव्य पूरा हो गया। जिस प्रकार से धर्म-सिद्धान्तों पर वक्तृता देने वाले वितरहावादी पंडित धर्म के बहिर्जात् में ही उल में रहते हैं श्रीर धर्म की

हैजलिट—'टेबल टॉक'

हैजलिट—'कैरेक्टर्स ब्रॉफ शेक्सिपयर्स प्लेज'

स्रात्मा को नहीं छू पाते उसी प्रकार साधारण त्रालोचक भी साहित्य की त्रात्मा का प्रकाश नहीं कर पाते।

श्रेष्ठ श्रालोचक के सामने श्रव केवल यह प्रश्न नहीं कि कवि की शैली किस वर्ग की है, उसने ऋलंकार-प्रयोग कैसा किया है, उसमें सामंजस्य तथा संघटन है या नहीं तथा उसकी भावाभिव्यक्ति में ग्रौचित्य है ग्रथवा नहीं। उसके सम्मुख यह भी प्रश्न नहीं कि वह कलाकार द्वारा प्रस्तुत की हुई मनोवैज्ञानिक समस्याय्रों पर विचार करे स्रोर तर्क द्वारा उनके प्रतिपादित सिद्धान्तों का खरडन-मरडन करे। ब्रालोचना की यह शैली काफी पुरानी हो गई है त्रौर त्राजकत उसकी मान्यता नहीं। ग्राज के स्रालीचक के सम्मुख श्रव दूसरा प्रश्न है जो काव्य की श्रात्मा तथा उसके श्रन्तर्जगत् से सम्बन्ध रखता है। इसका यह तात्पर्य नहीं कि काव्य के वहिर्जगत् का कोई महत्त्व ही नहीं; महत्त्व है, मगर गौंस, ग्रौर प्रधानता श्रात्मा को हो दी जानी चाहिए, क्योंकि उसी के विकास के लिए अन्यान्य वाह्य उपकरणों का प्रयोग हुआ है। उदाहरण के लिए जब स्राज का स्रालोचक शेक्सपियर के नाटकों पर विचार करेगा तो उसे यह बतलाना श्रानिवार्य होगा कि किस रहस्यपूर्ण प्रेरणा द्वारा, किस कल्पनात्मक शक्ति द्वारा, उन्होंने ऐसे पात्रों को जन्म दिया श्रीर उन्हें किस प्रकाः श्रपना विकास करने का अवसर प्रदान किया कि उन्होंने हमारे हृद्य में श्रपना घर बना लिया श्रौर हम उन्हें भुलाए नहीं भूलते। उस श्रेष्ठ कलाकार ने किस देवी प्रेरणा द्वारा अपने पात्रों में ऐसी जीवनी-शक्ति प्रतिष्ठा-पित कर दी कि उसका त्रालोक ग्राज तक पूर्ण रूप में प्रस्तुत है। उसके नाटक सत्य तथा यथार्थ की परिधि में विकसित होते हुए भी किस प्रकार एक अन्य उच्चतर सत्य की स्रोर स्रग्रसर हुए। स्रालोचक को श्रब यह न कहकर कि श्रमुक कलाकार कौन था, उसका जीवन-वृत्त क्या था, श्रौर उसने किन-किन कविताओं की रचना की, यह बतलाना पड़ेगा कि अमुक कविता की प्रेरणा का स्रोत याथा। कविता केवल पद्य न होकर कविता क्योंकर बन गई ? वह केवल छन्द-बद्ध रचनान होकर काव्य की क्रियात्मकता क्योंकर पा गई ? इन्हीं प्रश्नों का उत्तर आलोचक को देना पड़ेगा। श्रेष्ठ आलोचना वही है जो कवि की प्रेरणा, उसकी चेतना तथा उसकी जीवन दायिनी शक्ति उस पाठकवर्ग के पास पहुँचाए जो उसको यहण करने में स्वतः विफल रहा है। जिस प्रकार श्रेष्ठ हुआषिए एक की बात दूसरे तक सफलतापूर्वक पहुँचा देते हैं श्रौर उसके वास्तविक अर्थ को हृद्यंगम करा देते हैं उसी प्रकार आलोचक को भी कला-हैजलिट—'टेबल टॉक'

कार की प्रेरणा पाठकवर्ग तक लाकर उसे हृदयंगम कराने का प्रयास करना पहेगा। श्रेष्ट श्रालोचक पाठकवर्ग को साहित्य की श्रात्मा द्वारा दीचित करता है। कलाकार तो एक देवदूत श्रथवा भविष्यवक्ता के समान है जिसके शब्दों की संकार, जिसके गीतों की सुदूर प्रतिध्विन छन-छनकर श्रम्पष्ट रूप में पाठकवर्ग के कानों में श्रातो है श्रीर श्रालोचक का यह विशिष्ट कर्त्तव्य है कि वह उन स्वरों को तीव करे श्रीर उन गीतों को स्पष्ट करे, उस प्रतिध्विन को साकार बनाए। काव्य तथा साहित्य के श्रन्तर्जगत् का प्रकाश तथा उसे हृद्यंगम करने की शक्ति प्रदान करना ही श्रालोचना का प्रमुख ध्येय है। उसे सत्यं तथा सुन्दरं की श्रनुभूति दूसरों तक पहुँचानी पड़ेगी; उसे पार्थिव तथा श्राध्यात्मिक सीमाश्रों को स्पष्ट करना पड़ेगा; उसे जीवन की सत्यता को प्रकाशित करना पड़ेगा। परन्तु यह कार्य सम्पन्न कैसे होगा ? यह सम्पन्न होगा साहित्यिक लगन से, वैज्ञानिक विश्लेषण तथा खोज से, सिद्धान्तों के विवेचन से, दर्शन के प्रयोग से।

साधारणतया साहित्यिक रचना पर निर्णय देना ही त्रालोचक का प्रमुख कर्त्तव्य है। वह किसी कलाकार-विशेष का वकील नहीं। उसे एक न्यायाधीश-समान ही निर्णय देना होगा श्रौर उसके सम्मुख यह प्रश्न सतत रहेगा कि किसकी प्रशंसा हो त्रौर किसकी निन्दा: परन्तु इसके साथ-साथ उसे यह भी ध्यान रखना होगा कि पहले उसे गुणों को स्पष्ट करके प्रशंसा करनी है, तत्प-श्चात दोषों की श्रोर संकेत करना है। वह श्रालोचक जो केवल दोष-ही-दोष देख सकता है श्रीर गुणों को परखने में विफल रहता है श्रालोचक के पद से गिरकर केवल छिद्रान्वेषी कहला सकता है। एक छोटी मक्खी साहित्य के विशाल भवन के एक कोने में बैठकर श्रपनी संक्रवित दृष्टि से समस्त भवन की विशालता का परिचय नहीं पा सकती; वह इधर-उधर बैठकर केवल भिन-भिन कर सकती है। उसी प्रकार छिद्रान्वेषी आलोचक जिनकी दृष्टि अत्यन्त संक्रचित होगी किसी भी रचना की उत्तमता को नहीं समक पाएँगे। किसी सम्पूर्ण कृति का मृल्यांकन तभी सम्भव होगा जब आलोचक की दृष्टि विशाल होगी श्रीर तभी वह कृति के श्रनेक श्रंगों के सामंजस्य को परख सकेगा श्रीर सम्पूर्ण रचना को श्रपनी सम्पूर्ण दृष्टि से हृदयंगम कर सकेगा। कभी-कभी ऐसा भी होता है कि जब हम किसी रचना को पहले-पहल पढ़ते हैं तो हमें उसके केवल दोष-ही-दोष दिखाई देते हैं, गुणों का प्रकाश तभी होता है जब हम उसे दुबारा श्रथवा तिबारा ध्यान्पूर्वक पढ़ते हैं श्रौर एक समय ऐसा भी १. टामस कार्लायल—'स्टेट ऋॉफ जर्मन लिटरेचर'

श्राता है जब हम सब दोष भुला देते हैं श्रौर केवल गुए ही याद रखते हैं। अब हमें यह निश्चय करना है कि आखिर दोष हैं क्या ? उसकी परि-भाषा क्या होगी ? साधारणतया दोष शब्द से हम यह संकेत करते हैं कि असक वस्तु हमें अविय लगी अथवा जो-कुछ भी हम उसमें वांछित सममते थे हमें नहीं मिली। श्रव प्रश्न यह उठता है कि श्राखिर हम हैं कौन ? यह स्पष्ट है कि हमको तुष्टि नहीं मिली; परन्तु क्या कलाकार का यह ध्येथ स्पष्ट था कि वह हमको परितोष देगा ? यदि था तो वह निस्सन्देह निन्दा का पात्र है, क्योंकि हमें परितोष तो मिला नहीं। परन्तु यह निश्चयपूर्वक कौन कह सकता है कि कलाकार का यही ध्येय था जो हम समसे बैठे थे ? श्रीर यदि यह प्रश्न हल नहीं होता तो हम कलाकार को निन्दनीय कहने तथा उसे दोषी ठहराने वाले कौन ? हो सकता है कि उसका ध्येय हमें परितोष देना हो ही न। अथवा उसका ध्येय किसी मान्य व्यक्ति अथवा वर्ग को परितोष देना हो; श्रथवा यह सब भी कुछ न हो। इस विवाद से कुछ उपयोगी सिद्धान्त निकल सकते हैं। पहले-पहल हमें यह निश्चित करना चाहिए कि कवि श्रथवा कला-कार का वास्तविक उद्देश्य है क्या। श्रौर जो कुछ भो उद्देश्य उसने निश्चित किया उसको कार्यान्वित करने में उसने कैसी तथा कौनसी व्यवस्था बनाई; उसकी रूप-रेखा क्या थी; ग्रर्थात् जो भी साधन उसे प्राप्त थे उनके द्वारा उसे निश्चित उद्देश्य साधन में सफलता मिली या नहीं ? दूसरा सिद्धान्त जो दृष्टिगत होता है वह कलाकार तथा त्रालोचक के पारस्परिक सम्बन्ध विषयक होगा। कलाकार ने जो भी ध्येय निश्चित किया उसकी पूर्ति हमारी व्यक्ति-गत रुचि श्रथवा परिवर्तनशील प्रवृत्तियों के श्रनुसार नहीं वरन् सर्वगत सौन्दर्य-सिद्धान्तों के त्रानुसार हुई या नहीं ? कलाकार का ध्येय त्रीर उसकी पूर्ति हृदय को छूती है ? क्या वह साहित्यिक वैयाकरणों के नियमों का उछङ्घन करता हुन्ना भी हमारे कलपना-जगत् के नियमों का पालन करता है ? ये रहे दो सिद्धान्त । तीसरा सिद्धान्त श्रौर भी महत्त्वपूर्ण है । क्या कलाकार के साधन तथा साध्य दोनों में किसी प्रकार का वैषम्य तो नहीं ? क्या उसने जो-जो साधन ऋपनाए उसके द्वारा उसके साध्य को ऋनिवार्य रूप में सफलता मिलनी ही चाहिए थी ? यदि इन तीनों सिद्धान्तों के अन्तर्गत उठाए गए प्रश्नों का उत्तर 'हाँ' है तो वास्तव में कलाकार श्रेष्ठ है श्रीर जो श्रालोचना इस निश्चय पर पहुँचती है श्रेष्ठ कोटि की ऋालोचना है। उपि लिखित सिद्धान्तों के विवेचन से स्पष्ट है कि कोई भी व्यक्ति

तर्कहीन रूप से किसी रचना को निन्दनीय ठहराने का श्रिधकार नहीं रखता। जब तक वह रचना के उच्च-से-उच्चतर सौन्दर्य को परखने की जमता नहीं रखता तब तक उसे दोषों के गिनाने का श्रिधकार भी नहीं। उसे सतत ही सम्पूर्ण रचना पर ध्यान रखना होगा, उनका सामंजस्य समस्तना होगा तभी उस रचना का मूल्यांकन सही उतरेगा।

श्रालोचना चाहे साहित्य के किसी भी श्रंग की क्यों न हो उसे उसकी श्रन्तरात्मा को देखना चाहिए। संसार में जिस किसी विषय पर चिन्तन हुश्रा हो उसका निरूपण तथा प्रकाश श्रालोचक का प्रमुख ध्येय होगा। श्रीर इस कार्य में योग्यता से काम लेना पड़ेगा तथा बहुत ईमानदारी बरतनी पड़ेगी; श्रालोचक को साहित्य के चिन्तन द्वारा सत्य तथा नवीन भावों का प्रसार करना चाहिए।

श्रालोचक को यह भी ध्यान रखना चाहिए कि कहाँ-कहाँ किन-किन विषयों पर चिन्तन हुआ है, क्योंकि एकदेशीय दृष्टिकोण से तो हानि की बहुत सम्भावना होगी। कारण, कि जिस किसी विचार-विशेष पर श्रालोचक चिन्तन करेगा, उस विचार-विशेष पर किसी एक देश का ही एकाधिकार नहीं; उस पर तो श्रन्यान्य देशों की विचारधारा का प्रभाव पड़ा होगा और इस बहुमुखी प्रभाव का भी लेखा उसे रखना होगा। श्रालोचक के लिए दूसरी महत्त्वपूर्ण वस्तु होगी साहित्य का निर्माण तथा उसके विषय। इसको परखने के लिए उसे श्रपनी व्यक्तिगत भावनाश्रों तथा विचारों से प्रभावित नहीं होना चाहिए। उसे बाह्यवादी रूप से तटस्थ होकर ही उनका महत्त्व पहचानना चाहिए, क्योंकि इसी विचार-शैली द्वारा साहित्य का सत्-निर्माण होगा तथा नवीन विचारों का प्रसार सम्भव होगा।

साधारणतया यह श्रभिमत है कि श्रालोचक का प्रमुख कार्य साहिित्यक रचनाश्रों पर श्रपना निर्णय प्रस्तुत करना है। परन्तु इस निर्णय में श्रालोचक को श्रपना दृष्टिकोण पच्चपातरहित रखना होगा श्रीर श्रपने सहज तथा
उपार्जित ज्ञान के श्राधार पर रचनाश्रों का मूल्यांकन करना होगा। उसके ज्ञान
में जितनी ही नवीनता होगी श्रीर उसके मानस में जितनी स्वच्छता होगी
उतनी ही उसकी श्रालोचना उच्चकोटि की होगी। यदि श्रालोचक का ध्येय
साहित्य को सत्-समालोचना द्वारा सेवा हो तो पाठकवर्ग के लिए उसे एक
निराकार पथ-प्रदर्शक का स्थान प्रहण करना चाहिए। श्रालोचक पाठकों का
सहज साथी भी है; वह कोई दूरस्थ स्मृतिकार नहीं श्रीर उसे पाठकवर्ग को

टामस कार्लायल—'एसे ब्रॉन गर्टा'

पग-पग पर सहज रूप में सहारा देना आवश्यक है। हां, कभी-कभी उसे ऐसे विषयों पर जिखे हुए प्रन्थों का भी मृल्यांकन करना होगा जो पुराने हैं या पुराने हो चुके हें और साथ-ही-साथ लेखकों की श्रेष्ठता अथवा हीनता का निश्चय भी करना पड़ेगा। ऐसी परिस्थिति में उसे अपने नवीन ज्ञान की आवश्यकता तो कम पड़ेगी, निर्णय-चमता का प्रयोग अधिक करना पड़ेगा और सिद्धान्तों के निरूपण और प्रयोग पर अधिक ध्यान देना होगा। जहाँ ऐसी परिस्थिति आ जाय वहाँ आलोचक को और भी सावधान रहने की आवश्यकता पड़ेगी। यह सब होते हुए भी उसे अपने को अमूर्त सिद्धान्तों के वाक् जाल से बचकर चलना पड़ेगा और प्रयोगिक अंशों पर ही अधिक ध्यान रखना होगा। उसे यथार्थ से अपना सम्पर्क सहज ही बनाये रखना आवश्यक होगा। अभैर ज्यों ही उसे यह आभास मिले कि सत्य तथा यथार्थ से उसका सम्बन्ध शिथिल अथवा लुस हो रहा है उसे सावधान हो जाना चाहिए कि कहीं कुछ असंगति अवश्य है और वह सत् समालोचना की परिधि से वाहर जा रहा है।

इस विवेचन से यह भ्रामक ग्रर्थ नहीं निकालना चाहिए कि सिद्धान्तों के यथार्थ प्रयोग द्वारा ही सत्-समालोचना लिखी जा सकेगी। यदि ऐसा होता तो श्रालोचना गणित का रूप ले लेती श्रौर क्रियात्मक साहित्य का निर्माण यदि श्रसम्भव नहीं तो कठिन श्रवश्य हो जाता।

च्यक्तिगत त्रौर ऐतिहासिक दृष्टिकोण द्वारा साहित्य के किसी भी ग्रंग का मूल्यांकन ग्रत्यन्त श्रामक दोगा। प्रायः ऐसा देखा गया है कि जब हम कान्य का ग्रध्ययन करते हैं तो हमारे मानस में उच्चतर भावनाग्रों का ग्राकर्णण प्रस्तुत हो जाता है; उसके द्वारा हमें ग्रानन्द-प्राप्ति की सम्भावना होने लगती है श्रौर हम एक नवीन स्फूर्ति का श्रमुभव करने लगते हैं। इन्हीं कसौ-दियों पर हमें उस कान्य का मूल्य परखना चाहिए। परन्तु ऐसा होता नहीं। व्यक्तिगत ग्रथवा ऐतिहासिक दृष्टिकोण शीन्न ही हमारी पहली भावनात्रों को श्रपदस्थ कर देते हैं। इसमें सन्देह नहीं कि जो भी कविता हम पढ़ें उसका ऐतिहासिक महत्त्व भी हो सकता है; हमें व्यक्तिगत रूप में भी उसे महत्त्व देने का श्रिधकार है। इसके साथ-साथ उसे महत्त्व देने का एक तीसरा मार्ग भी है—क्या वह स्वतः भी महत्त्वपूर्ण है ?

किसी भी वस्तु का यथावत् परिशीलन श्रालोचना का प्रमुख ध्येय रहेगा। उसे सर्वश्रेष्ठ तथा सर्वोन्नत विचारों की खोज करनी पड़ेगी श्रीर उनके

मैथ्यू त्रार्नल्ड—'ऐसेज इन क्रिटिसिज्म';

२. वही

प्रसार में दत्तचित्त होना पड़ेगा। 9

श्रालोचना एक प्रकार का इतिहास श्रथवा दर्शन है जिसका प्रयोग विचारशील तथा उत्सुक व्यक्तियों द्वारा सतत होता रहेगा श्रीर श्रेष्ठ श्रालोचक वही होगा जो श्रेष्ठ कलाकारों की महत् रचनाश्रों के चेत्र में श्रपनी श्रात्मा के स्वच्छन्द विचरण का वर्णन करेगा।

श्रालोचना का ध्येय श्रर्थ का स्पष्टीकरण नहीं श्रीर न वह वस्तुश्रों को यथावत् देखे ही गी; वरन् वह वस्तुश्रों के सम्बन्ध को परखेगी श्रीर उन्हीं सम्बन्धों के विश्लेषण में श्रपनी शक्ति प्रयुक्त करेगी।

श्रालोचना के तीन प्रमुख कर्त्तव्य हैं। पहला है श्रर्थ का स्पष्टीकरण, दूसरा वर्गीकरण श्रोर तीसरा निर्णय-प्रदान। इसका प्रमुख उद्देश्य जनता तथा लेखकों की श्रभिरुचि का संशोधन तथा कला श्रोर साहित्य का श्रेष्ठ निर्देशन है। भ

'आलोचना साधारण पाठकवर्ग की मन्त्राणी है जो उसकी अभिरुचि तथा उसके मत का लेखा रखेगी।'

श्रालोचना करते समय जब हम कविता की ऐतिहासिकता पर जोर हेंगे तो जो भी निष्कर्ष हम निकालेंगे हमें श्राकर्षक श्रवश्य लगेगा, क्योंकि सभी देशों की साहित्यिक प्रगति का इतिहास ज्ञानवर्धक तथा श्रत्यन्त रोचक होता है। परन्तु श्राशंका इस बात की है कि जब किसी कविता-विशेष को हम किसी विशेष साहित्यिक धारा के श्रन्तर्गत परखने का प्रयत्न करेंगे तो उसे निश्चय ही महत्त्व देने पर बाध्य होंगे; श्रीर कविता स्वतः काव्य-रूप में उस महत्त्व की श्रिधकारिणी नहीं भी हो सकती है। ऐतिहासिक रूप में तो हमें उसकी प्रशंसा के पुल बाँधने होंगे, क्योंकि किसी कवि-विशेष की मानसिक

१. त्र्यार्नल्ड । यह परिभाषा क्रियात्मक त्र्यादर्श के समीप होते हुए भी उससे काफी दूर है क्योंकि ज्यों ही हम श्रेष्ठातिश्रेष्ठ विचारों पर ध्यान देंगे त्यों ही हमें त्र्यपनी निर्ण्यात्मक शक्ति का प्रयोग करना पड़ेगा ।

२. अनातोल फांस । यह परिभाषा कियात्मक आदर्श से ओतप्रोत है और विन्वारकों द्वारा स्तुत्य मानी गई है । परन्तु प्रभाववाद का जो प्रसार इसके द्वारा होगा उसके कारण यह दोषपूर्ण है ।

३. बोइसाल । यह भी निर्ण्यात्मक विचार-शैली के समीप है क्योंकि सम्बन्धों की परख निर्ण्यात्मक शक्ति बिना नहीं हो सकेगी।

४. ब्रुयेन्तर । निर्णय की भावना स्पष्ट है ।

प्र. सेंट बोवे। इसमें भी निर्ण्यात्मकता की मलक है।

प्रगति ग्रथवा विशेष साहित्यिक-प्रवृत्ति की धारा में उसका कुछ-न-कुछ स्थान होगा ही।

व्यक्तिगत दृष्टिकोण का भी भय कुछ कम नहीं। किसी क्विता-विशेष में काव्य-रूप में चाहे कोई भी गुण न हो, परन्तु हमें अपनी रुचि के अनुसार वह इतनी प्रिय लग सकती है कि उसे हम अनुचित रूप में महत्त्व दे सकते हैं। हमारी रुचि-विशेष, हमारी सामाजिक प्रवृत्ति, हमारा वातावरण हमें किसी विशेष प्रकार की कविता के प्रति अत्यन्त गहरे रूप में आकर्षित कर सकता है। ऐसो पिरिस्थित में भी हम उस कविता को अतिशय प्रशंसा कर बेटेंगे। फलतः ऐतिहासिक तथा व्यक्तिगत दृष्टिकोण, दोनों ही सत्-समालोचना के

श्रालोचक में श्रपने-श्राप को साहित्य-सागर में हूबने-तिराने की श्रपूर्व चमता होनी चाहिए। उसमें श्रनुभूति तथा भावों को हृद्यंगम करने की समु-चित शक्ति श्रावश्यक होगी श्रौर इसके साथ-साथ उसमें श्रभिव्यक्ति की भी चमता श्रपेचित रहेगी। उसमें व्यक्ति श्रौर उसकी प्रतिभा को पूर्णत्या हृद-यंगम करने की श्रपार उत्सुकता तथा श्रपूर्व धैर्य होना चाहिए।

त्रालोचना का उद्देश्य न तो प्रशंसा करना है श्रीर न दोषारोपण; श्रालोचक में सुबुद्धि, सहानुभूति तथा श्रेष्ठ व्यक्तित्व श्रपेत्तित है।

त्रालोचना कला श्रौर जीवन के तथ्यों के श्राधारभूत नियमों को साहित्यिक श्रीभव्यक्ति के लिए स्पष्ट करती है।

त्रालोचना शास्त्र ग्राधुनिक वैज्ञानिक ग्रात्मा के सहयोग द्वारा साहित्य के विकास का रहस्योद्घाटन करता है; वह उन ग्राधारभूत नियमों तथा सिद्धान्तों का विधान प्रस्तुत करता है जिसके द्वारा साहित्य की रूप-रेखा का निर्माण होता है।

साहित्यिक कृतियों में प्रस्तुत भावनात्रों को हृद्यंगम करने, उनका विश्लेषण करने तथा उनकी श्रभिव्यंजना की श्रपूर्व चमता श्रालोचक में होनी चाहिए। <sup>६</sup>

१. मैथ्यू त्रार्नल्ड—'वॉर्ड्स पोपेट्स'

२. हैनरी जेम्स

३. एडमएड गॉस

४. मेबी

प्. मोल्टन

६. वाल्टर पेटर

त्रालोचक विविध सामाजिक वर्गों की समानता तथा विपरीतता का प्रदर्शन करते हुए विचारों तथा भाषा का विवेचन वैज्ञानिक रूप से करेगा। उसकी दृष्टि बाह्य श्रावरण को भेदकर उस श्रन्तज्योंति को हृद्यंगम करेगी जिसे कलाकार ने केवल कल्पना-रूप में देखा था। इस दृष्टि से श्रालोचक कलाकार की तुलना में कहीं श्रेष्ठ होगा।

श्रालोचना साहित्यिक श्रनुभूति के विचारपूर्ण विवेचनोपरान्त उनका मूल्यांकन करती है। <sup>२</sup>

त्रालोचना वस्तुत्रों तथा कार्यों के प्रभावों के फलस्वरूप श्राविभू त होगी।

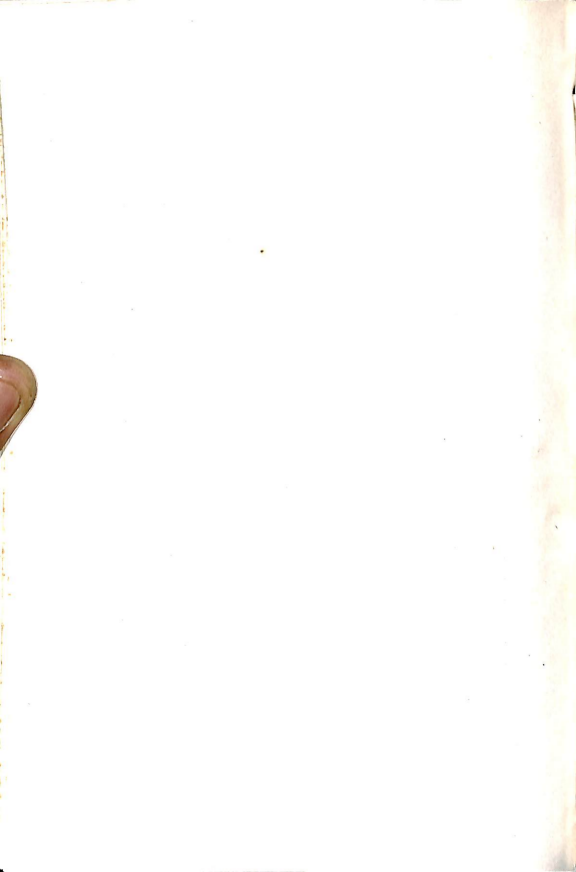
साहित्यिक सुरुचि के तर्कपूर्ण प्रयोग का नाम ही आलोचना है। आलोचना साहित्य की परीचा करती हुई उसके श्रेष्ठ तथा आन-ददायी तत्त्वों की ओर संकेत करती है।

त्रादर्श त्रालोचक वही होगा जो साहित्य का निर्णय कर्ता, प्रकाश कर्ता तथा वैज्ञानिक विश्लेषक तीनों ही हो। '

जिस प्रकार चिकित्सक हमारे रक्त के तत्त्वों को वैज्ञानिक प्रयोगों द्वारा परख लेते हैं उसी प्रकार त्रालोचक भी किसी युग-विशेष के साहित्य-विधान को परखने का प्रयत्न करेगा। ह

कवि तथा कलाकार के सहज गुणों का श्रनुभव, उनका विवेचन तथा उनकी श्रभिव्यक्ति यही तीन श्रेष्ठ श्रालोचकों के विशिष्ट कार्य रहेंगे।

- १. पास्नेट
- २. ग्राइ० ए० रिचर्ड्स
- ३. रार्बटसन
- ४. सेंट्सबेरी
- प्. साइमएडस
- ६. टेन
- ७. वाल्टर पेटर



## **अनुक्रम**िएका

ग्रगस्टस, ८६, १०२ 'ऋग्निपुराण', १४६ त्रप्रकात्, १०, ११, २५, २६, २७, २८, २६, ३१, ३२, ३३, ३४, ३५, ३६, ३८, ३८, ४३, ५१, प्रत, ६४, ७०, १२१, १३०, १३१, १६४, २२०, ४२०, ५१४ त्रानातोल 'फ्रांस', ५६६ त्र्रमिनवगुप्त, १४४, १५४, १५५, १५८, १६१ ग्रमरीका, ८१, ४६६ त्ररस्तू, १०, ११, १६, २५, ३३, ३५, ३६, ३८, ४०, ४२, ४३, ४४, ४५, ४६, ४७, ४६, ५०, ५१, ५२, ५४, ५५, ५६, ६२, ६७, ६८, ७०, ७४, ७६, ८५, ६१, १०५, १२१, १३०, १३१, १४१, १६४, २२०, २२३, ४१८, ४१६, ४२०, ४३६,५१० त्र्रलेक्जेिएड्रया, ३,७,८१ 'त्रलंकारशास्त्र', १६२

त्र्राइसाक्रेटीज, २५, ५८, ५०, ६१, ६४, ६८, ७०, ८५ श्राई०ए०रिचर्डस, ४६७, ५४२, ५७१ 'श्रॉडेसे', १२, ४८, ४८८ श्रानन्दवर्धन, १३५, १५१, १५६,१६१, १६२, १६३ 'श्रायान ऐराड फ़ीड्स', ४१६ श्रायोनिया, १५, १७ श्रॉस्कर वाइल्ड, ३६७, ५३७

हंग्लिस्तान, ८१, ४६६ हटली, २०, ८१ इब्सेन, ४८०, ५०४ इमर्सन, ५५१ हमैन्युएल कान्ट, ४२५ हलियड, १२, ४८, ४१८

ईसा, ३ ईस्किलस, २२ 'ईस्थेटिक', ४⊏२

उद्भट, १४६, १४७, १४८, १४६, १६१

एकार्नियन्स, २२ एकिलीज, १४ एडमएड गॉस, ५७० एथेन्स, ३, २४, २५ एनैकजोरैस, १६ एम्पीडाक्लीज, ४१६ एम्पियन, १४ एरिस्टाफेनीज, १२, २१, २२, २३, २४, १६६, ३३४ एल्ज, ५५५

ऐडिसन, ४५६, ५५८

त्र्योथेलो, ५१२

कोरेक्स, २०

'ऋौचित्यविचार', १६४

'कविकएटाभरण', १६४ कॉसन, ५५२ 'क्लाउड्स', २२ कालिदास, १४६, १५०, ३७६, ३६५, ४१८, ४६१ कार्डिनल न्यूमन, ५५१ 'काव्यप्रकाश', १५६, १६० 'काव्यादर्श', १४६ 'काव्यालंकार', १४२ 'काव्यालंकार', १४२ 'काव्यालंकार', १४६ 'काव्यालंकार', १४६ 'काव्यालंकार', १४८, १६२ किवन्टिलियन, १२२, १२८, १३१, १८५ कुन्तक, १५५

त्रालोचना : इतिहास तथा सिद्धान्त

कोलरिज, १४७, ४५८, ४६१, ५३३, ५५६, ५६० चेमेन्द्र, १५६, १६१, १६४

गर्टा, ३८०, ४६०, ५३३ गर्णपति, १३ गार्गेय, १३५ गाल्सवर्टी, ४८० गे, ५०४ गोर्जियास, १२, १८, १६, २०, ३४ गोविन्ट, १६०

चासर, ४३७, ५०४

जयदेव, ४६१ जॉन ड्राइडेन, २३५, २४०, २५७, ४६०, ४६१, ५५४, ५५५, ५५६ जॉनसन, २११, २५७, ४६१, ५५८, ५५६ जूलियस सीजर, १०२, ५१२ जेनोफ़न, ४१६ जेम्स च्वायस, ४८०

टामस कार्लायल, ५६५, ५६७
टामस राइमर, २३८
टिसिएस, २०
टी० राइमर, ५५६
टी० वार्टन, ५५८
टी० एस० इलियट, ४६५, ४६७
टेन, ४४५, ५७१
टैसिटस, १२१, १२८
डायोजेनीस लायटींज, १२

श्रालोचना : इतिहास तथा सिद्धान्त

डायोनिसियस, १०१, १२१, १३१,१८५ डार्विन, ४४६ डी० क्विसी, ५५१ डिकेंस, ५०४, ५१२ डिमाकिटस, १२ 'डिस्कवरीज', ५५४ डेमीट्रियस, १२८

तुलसी, ७६, ४१८, ४४७, ४५२, ४६१, ४७४, ५३७, ५३८

थियाजेनीज, १६
'थियोजोनी', १३
थियोफ़ेस्टस, २५, ६८, ६६
थीत्स, १४
'थीसिस ब्रॉन फेबरबाख', ५०६
'थेस्मोफोरियाजुसी', २२
ध्रैसीमेकस, २०, ३४

द्गडी, १४२, १४४, १४५, १४६, १४७, १४८, १४६ दांते, ४६०, ४६५

धनिक, १५४ धनंजय, १५४ 'ध्वन्यालोक', १५१, १**५**६

'नाट्यशास्त्र', १५५, १६३ 'निघन्द्र', १६७ 'निरुक्त', १६७

परगैमम, ७

पिख्डतराज जगन्नाथ, १५७, १६०, १६१ पाइथेगोरस, ६७ पाणिनि, १३५, १३७ पास्नेट, ५५१, ५७१ पिएडर, १२, १८, १६ प्लूटार्क, १२ पेरीक्लीज, ४ पोप, २५७, ५०४, ५५६, ५५७ 'पोयेटिक्स', ३७ प्रतिहारेन्दुराज, १५४ प्रवरसेन, १४६

'फ्रॉग्स', २२ फ्रोडरिक एंगेल्स, ५०३

बटलर, ५०४ बर्नर्ड शॉ, ४८० बायर, १५० बायरन, ३८० ब्रुनेतियर, ४४१, ४४७, ५६६ बुहलर, १३६ बेन जॉनसन, ३८०, ५५४ बेनेडेटो कोचे, ४६४, ४८०, ४८२, ४८३, ४८४, ४८५, ४८६, ४८८ बोइसाल, ५६६

भह लोलाह, १५५ भह नायक, १५४, १५५, १६१ भह नारायण, १५१ भरत, १३८, १३६, १४१, १४२ १४६, १४७, १४६, १५५,१६१, १६२, १६६ भवभूति, १४६, १५०, १५७, ३६५ भामह, १४२, १४३, १४४, १४६, १४७, १४८, १४६, १६१,१६२, १६३ भारत दुर्दशा', ४६८ भारतेन्दु हरिश्चन्द्र, ४३७, ४६८ भारवि, १५० भूतनाथ', ३६५

मम्मट, १५३, १५६, १६०, १६१, १६३ माघ, १५० मॉम, ५०४ मार्क्स, ५०६, ५१०, ५१५, ५१६ मॉर्ले, ५५१ 'मालती माधव', १४६ मिल्टन, ५०४ मेक्वेथ, ५१२ मेबी, ५७० मैथ्यू आरनल्ड, ४६७, ५५१, ५६८, ५६६, ५७० मोल्टन, ५७०

यूरिपाइडीज, २२, २३, ३३४

'रघुवंश', १५० रत्नाकर, १५०, १५१ 'रसगंगाधर', १५७, १६० रॉबर्टसन, ५७१ राजशेखर, १३३ राजाभोज, १५५
'रामायरा', ५३७
'रिपव्लिक', ४१६
रुद्रट, १४८, १६१
रुद्रमह, १४८
रुयक, १६०, १६१
'रेट्रिक', ३७
रोड्स, ७
रोम, ८१

'लन्दन रहस्य', ३६५ लॉक, ४५६ लॉरेंस, ४८०, ५०४ लेनिन, ५१५, ५२० लेसेन, १३६ लैम्ब, ४६१ लैटिन, ८१, ८२ लोंजाइनस, ११२, १२८, १३१, १८५,

वर्जिल, ४३५, ४३६ वाक्पतिराज, १५१ वामन, १४६, १४७, १४८, १६१ वाल्टर पेटर, ३८८, ५६९ वाल्मीकि, १३७, १३८, १६७ विल्सन, १८०, १८३, १८४ विशाखद्त, १५१ विश्वनाथ, १५६, १६० 'वृत्ति', १४६

'शकुन्तला', १५० शॉ, ५०४ शिव, १३ शेक्सिपियर, ८५, २५०, ३७६, ३८०, ३६५, ४४७, ४६०, ४७४, ४७५, ४७६, ४६५, ५११, ५१२ शेली, ५०४ श्लेगेल, ५३० 'शृंगारतिलका', १४८ श्रीहर्ष, १५०

सर फ़िलिप सिडनी, १६० सरस्वती, १२ स्टापफर्ड ब्रुक, ५५१ साइमएडस, ५७१ साफ़ोक्लीज, ३३४ 'साहित्यालोचन', १४६ 'साहित्यदर्पण', १५६ 'सिलेक्टेड करेसपाएडेंस', ५२५ सिसेरो, १०, ८६, ८६, ८८, ८२, ६५, १३१, १८५ सुकरात, ४, २६, ३४, ४१६ सुबंधु, १५० स्र, ७६, ४७५ 'सेतुबन्ध', १४६ सेंट बोवे, ५६६ सेन्टसवेरी, ५७१ संकुक, १५५ स्फोटायन, १३५

'हरविजय', १५१ हाइड्रा, ३१८ हाब्स, ३३, २४३ हारेस, १०, ६०, ६१, ६४, ६७, १२१, १३१, १८५, ४३६ हिसियाड, ११, १२, १४, १६७ हेनरी जेम्स, ५७० हेराक्लिटस, ११ हैजलिट, ३८८, ४६१, ५६२, ५६३, ५६४ हैरिस, ५५५ होमर, ११, १२, १४, १५, १६, १७, ३७, ४८, ७८, ६५, १६७,

## सहायक ग्रन्थों की सूची

ग्रफ्लात्ँ

ग्ररस्त्

ग्ररस्तू

त्र्यारनल्ड, मैथ्यू इलियट, टी. एस.

ईस्टमैन, मैक्स

एगर, ई.

एल्टन, त्र्रालिवर

ऐरिस्टाफेनीज

कजामियाँ

क्लार्क, डी. एल.

केम्स, लार्ड क्लैन, डी.

केलेट, ई. ई.

कैरिट, ई. एफ.

कालारज, सम्युएल टेर गेली ऐएड स्काट

जोन्स, लेवलिन

भा, ए.

टेन, हिपॉलिट एडाल्फ

टेलर, एच. त्र्रो. डार्विन, चार्ल्स

ड्राइडेन, जान

डाउनी, जून. ई.

: रिपब्लिक

: पोयेटिक्स

: रेट्रिक

: एसेज इन क्रिटिसिज़्म

: होमेज दु ड्राइडेन

: द एंज्वायमेंट ऋॉव पोयेट्री

: एसे त्रान द हिस्टरी त्रॉव ग्रीक किटिसिज़्म

: ए सर्वे ग्रॉव इंग्लिश लिटरेचर

: प्लेज

: क्रिटिसिज़म इन द मेकिंग

: रेटरिक एरड पोयेट्री इन द रेनेसॉस

: एलिमेंट्स त्र्यॉव किटिसिङ्म

: लिटरेरी किटिसिङ्म इन द एलिजाबीथन ड्रैमेटिस्ट्स

: द ह्वर्लंजिंग त्र्यॉव टेस्ट : द थियरी त्र्यॉव व्यटी

कोलरिज, सैम्युएल टेलर् : बायोग्रेफिया लिटरेरिया

: मेथड्स ऐएड मेटिरियल्स ऋॉव किटिसिज़्म

: हाऊ दु क्रिटिसाइज बुक्स

: ऐन एन्थालजी ऋाँव किटिकल स्टेटमेन्ट्स

केम्ब्रिज हिस्टरी ऋॉव इंग्लिश लिटरेचर

: इंगलिश लिटरेचर

: द क्लैसिकल हेरिटेज ऋॉव द मिडिल एजेज

: द् डिसेन्ट ऋॉव मैन

: एसे ऋॉव ड्रोमैटिक पोयेजी

: क्रियेटिव इमैजिनेशन

## श्रालाचना : इतिहास तथा सिद्धान्ते

डे : हिस्टरी त्र्यॉव संस्कृत लिटरेचर

पेटर, वाल्टर : एप्रीसियेशंस

पोप, त्रालेक्जाएडर : एसे इन क्रिटिसिज़्म

वर्क, एडमन्ड : द सन्लाइम ऐएड न्यूटिफुल

बर्गम, ई. बी. : द न्यू किटिसिड्म व्यायसन, हाल्मर हार्थ : लिटरेरी किटिसिड्म

वाल्डविन, सी. एस. : एंशेन्ट रेटरिक एएड पोयेटिक्स

ब्राउन, जे. ई. : द क्रिटिकल स्रोपिनियन्स स्रॉव सैम्युएल जानसन

वीयुर्ज : हिस्टरी त्र्यॉव इंग्लिश रोमैन्टिसिङ्म

ब्र्येन्तियर, फ़र्डिनन्ड : हिस्टरी ऐएड लिटरेचर

व्लेयर, ह्यू : रेटरिक

बोसांके, बर्नार्ड : ए हिस्टरी श्रॉव ईस्थेटिक्स मॉर्डेल, ए. : नोटोरियस लिटरेरी श्रटैक्स

मुलर, मैक्स : सायंस त्र्यॉव लैंग्वेज मैकेंजी, एग्नेस एम. : द प्रोसेस त्र्यॉव लिटरेचर

रॉबर्टस, डब्ल्यू. रीज : ग्रीक रेटरिक ऐएड लिटरेरी किटिसिज़्म

रिचार्डस, त्राई. ए. : प्रिंसिपल्स त्रॉव लिटरेरी किटिसिज्म स्रोह्म जेम्स रसेल : लिटरेरी किटिसिज्म

लवेल, जेम्स रसेल : लिटरेरी किटिसिज़म

लेग्बी ऐएड कजामियाँ : ए हिस्टरी श्रॉव इंग्लिश लिटरेचर

लोंजाइनस : द सब्लाइम

वर्ड सवर्थ, विलियम : प्रेफेस द लिरिकल बैलेंड्स

वाइली, लारा जॉनसन : स्टडीज इन द इवोल्यूशन स्रॉव इंग्लिश क्रिटिसिङ्म

वाकर, ह्यू : द इंगलिश ऐसे ऐग्रड ऐसेइस्ट्स वाकर : द लिटरेचर श्रॉव द विक्टोरियन ईरा

विंचेस्टर, कैलेब टामस : सम प्रिंसिपल्स ऋाँव लिटरेरी किटिसिज़्म

शेलिङ : द इंग्लिश लिरिक शेली, पर्सी बिशे : ए डिफेन्स श्रॉव पोयेट्री स्कॉट, जेम्स : द मेकिंग श्रॉव लिटरेचर

स्पिनगार्न, जे. ई. ए हिस्टरी त्र्यॉव लिटरेरी क्रिटिसिज़्म इन द रेनेसॉस

सेन्टबोवे, चार्ल्स स्रॉगस्टिन: थियरी स्रॉव लिटरेचर

संटसबेरी, जार्ज : हिस्टरी त्रॉव किटिसिज़्म ( श्री वाल्युम्स )

सेंट्सबेरी, जार्ज : लोसाई क्रिटिकाई

श्रालोचना : इतिहास तथा सिद्धान्त

सेंट्सवेरी, जार्ज : हिस्टरी ग्रॉव इंग्लिश प्रो स्पेंसर, हर्बर्ट : फिलासक़ी ग्रॉव स्टाइल : हिस्टरी ऋॉव इंग्लिश प्रोजोडी

हार्टमैन, स्रर्नेस्ट वान : थियरी स्रॉव ईस्थेटिक्स

हैजलिट, विलियम : द स्पिरिट ऋॉव द एज



